
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1911)

Heft: 2

Artikel: Der soziale Wert der Christuslehre

Autor: Blanchard, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitlitt HM iltt Ztlltslsj-Klljllleizerislljtll IltiilellkerlNi>e5
mch der Freidknktt-Ntttlue Wrich, Ulüterthur, Kaden, Kern, Kasel, Slhaffhalisen, St. Gallen, Arbo«, Aaran. Senf.

Herausgegeben vom Kel-lsch-tchweizerischen Areideukervuno.
Postscheckkonto VIII »64.

Sekretariat! Mndermarltt 20, Zürich I.

Kegnsse über Gedanken- nnd WeusiMheit.
Von Pros. Dr. August Forel.

Von religiöser Seite aus pslegt man den Freidenkern
vorzuwerfen, daß sie ebenso intolerant oder tyraunisch
iZien, wie irgend ein Kirchendogina. Wir können nicht
leugnen, daß es manchmal intolerante Freidenker gibl; es

gibt eben inkonsequente Menschen in allen Lagern. Umsl>
mehr freut cs uns, einmal Gelegenheit zu haben, für die
Freiheit des Gewissens eines H i in m e l s g l ä u b i g e n
eine Lanze zu brechen.

Der „Berliner Lokalanzeiger" vom 10. Januar Ulli
bringt folgenden Militärgerichtsfall vor:
„Der A d v e ii t i st vor dem O b e r k r i e g S g e r i ch t".

Ein interessanter Prozeß wnrde gestern vor dein
Oberkriegsgericht des 3. Armeekorps verhandelt. Einesteils

hatte er einen religiösen Hintergrund, während
andererseits Darlegungen auf psychiatrischem Gebiet vorgebracht

wurden, wie sie sonst nur im Hörsaal der Universität
gehört werden. Zur Aburteilung gelangte der Fall des

Adventisten Naumann, der ein begeisterter Anhänger
der Sekte der Adventisten vom siebenten Tag ist. Mit
geradezu unglaublicher Hartnäckigkeit verfolgt er seiu Prinzip,

den Forderungen der Sekte gemäß, den Sonnabend
als Sabbat zu heiligen und an diesem Tage
jegliche Arbeit, auch die gcrinste, zu unterlassen.

Als Naumann im Jahre 1M7 Soldat wurde, änderte
er sich nicht, sondern blieb zähe bei seinem Vorsatz. Vom
Freitag abend bci eintretender Dunkelheit bis zum Sonn-
abend abend tat er keinen Dienst nnd hartnäckig
verweigerte er den Gehorsam. Natürlich konnte er
dies beim Militär nicht ungestraft durchführen. Bald wnrde
er wegen Gehorsamsverweigerung vors Kriegsgericht
gestellt und verurteilt. Aber er ließ sich dadurch keineswegs
von seiner Idee abbringen. Nach wie vor verweigerte er
strikte an den Sonnabenden jeden Gehorsam, nnd so wurde
er von nenem vor dem Kriegsgericht der Kommandantur
wegen der neuesten Straftaten vernommen. Ohne weiteres
gab Naumann alle ihm zur Last gelegten Gehorsamsverweigerungen

zu. Er erklärte seinen Vorgesetzten, sobald
diese ihn Sonnabends aufforderten, Dienst zu tun: „Ich
darf nicht arbeiten!" Und hartnäckig setzte er sich mit der
Disziplin in schroffen Widerspruch. Der Verhandlungs-
leiter suchte aus dem Angeklagten herauszubringen, ans
welchem Grunde cr so hartnäckig zu seinem Nachteil bei
seinem Vorsatz verharre und sich förmlich z n m M ä r l y -

rer seiner Sekte mache. Nanmann erklärte, er sei

als christlich vereideter Soldat nicht verpflichtet, Gottes
Gebot zu schänden und am Sabbat zu arbeiten. Durch
Studieren in der Bibel habe er ersehen, daß die Christen
in der Beobachtung des Sonntags falscher Ansicht seicn.

In erster Linie müsse man Gott als Obrigkeit ansehen und
ihm gehorchen. Der Vcrhandlnngsleiter machte ihn
darauf aufmerksam, daß cr bei seinem fortgesetzten Verharren
nach menschlichem Ermessen das ganze Lcbcn hinter Ge-
fängnisniauern znbringen müsse, ob cr denn im Hinblick
auch anf diesen Umstand bei seinen, Vorsatz verbleibe.
Ruhig antwortete der Angeklagte: „Jawohl!" Auf die
Frage, ob er bei Ausbruch eines Krieges an einem Sonnabend

mit ins Feld ziehen werde, erwidert N., er werde
dann gehorchen, nnd zwar, wcil cin Unglück vor der Türe
stehe. Zu interessanten Anseinandcrsetznngen kam es dann
zwischen den als Sachverständigen geladenen Psychiatern
und den Vertretern dcr Anklage, sowie dcr Verteidigung.
Seitens des wissenschaftlichen Senates der Kaiser-Wilhclm-
Akademie war über deu Geisteszustand des Angeklagten
ein ausführliches Gutachten angefertigt worden, übcr das
sich der stellvertretende Vorsitzende der 2. Sanitätsinspektion,

Generalarzt Prof. Dr. Kern, verbreitete. Das
Gutachten kam zu dem Ergebnis, daß bei Nanmann nicht ein
Zustand vorliege, in dem die freie Willensbestimmung
ausgeschlossen sei: der H 51 des RStGB. komme also nicht in
Betracht. Es handle sich hier vielmehr nm cinc überwertige

Idee, die nicht krankhaft zu neunen sei. Man brauche
nur ins Leben zn schauen, und da sehe man Fanatiker und
Märtyrer auf anderen Gebteten genug. In der vormo-
dernen Psychiatric habe man viel von Monomanie, d. h.
von Einzelkraftserschcinnngen als Jrrsin gesprochen. Heute
stehe abcr die Wissenschaft auf dem Standpunkt, daß mchr-
rere Krankheitscrschcinnngcn nötig wären, nm die Ans-
schließung der freien Willensbestimmung herbeizuführen.
Aehnlicher Ansicht war der Oberarzt Dr. Weil. Ganz
anders dagegen verhielt sich der Psychiater Dr. Voigt in
seinem Gutachten. Er führte u. a. ans, daß die Wissenschaft
neuerdings zu der Ansicht gekommen sei, daß auch

IV. Jahrgang. — 1. Februar 1911.

Erscheint monatlich. Aa« 2. Einzelnummer 10 CtS.

feinere Psychologische Störungen als Krankheil im
Sinne des Gesetzes anzusehen seien. Von dritter
Seite wurde betont, daß unter den Psychopathen an der
Berliner Universität und unter denen anderer Hochschulen
entgegengesetzte Strömungen vorhanden seien nnd die Gut--
achteit ganz erheblich abweichend lauteten. DaS OberlriegS'
gericht schloß sich dcm Gutachten dcs wissenschaftlichen
Senats an, und cs bestätigte das von der ersten Instanz
gefällte Urtcil, wonach Nanmann zu fünf Jahren, nnd
sechs Monaten Gefängnis verurteilt worden ist.
Ter Angeklagte hat sofort Revision eingelegt. Es bleibt
nnn abzuwarten, wie sich das Neichsmilitärgcricht zn der
Angelegenheit verhält. Weist es die Revision zurück, so

ist für den Angeklagten so gut, wie gar keine Möglichkeit
vorhanden, je ivieder aus dein Spandancr Festungsgefängnis

herauszukommen. Naumann muß iu diesem Falle
sein ganzes Leben hindurch als Märtyrer für die Adven-
tistcnsekte hinter Gefängnismauern zubringen. Er wird
trotz der fortwährenden Gefängnisstrafen, die von Fall zu
Fall schärfer ausfallen, in der Festung an jedem Sonnabend

von neuem den Gehorsam verweigern.
Was sollen wir vom freidenkerischen Standpunkt uns

über cine solche Mißhandlung eines armen Menschen, der
nach scincr Ueberzeugung und seinem Gewissen handelt,
sagen?

"

Erstens zeigt sich darin wieder mit krasser Dentlicbkcit
dic Wahrheit des Goethe'schen Wortes:

„ES erben sich Gesch und Rechte
Wie cine cw'xe Kranlhe.t fort.

„Sie schlel'i'en sich von Geschlecht zu Geschlechte —
„Und rucken sacht von Ort zu Ort
„Bcniumt wird Unsinn, Wohltat Plage-
„Weh dir. daß d» ein Enkel bist

„Vom Ncchtc, das init uns geboren ist-
„Von dem ist leider nie die Frage".

Natürlich handelt das Kriegsgericht uach dem Wortlaut
seiner Paragraphen. Das gleiche muß natürlich der
Irrenarzt tun. Dcr Adventist handelt nach seinem Gewissen,
daS ihm das Exerzieren am Sabbat verbietet. Da aber
der Advcntist dcr Schwächere ist, muß er sich dem Recht
des Stärkern fügen nnd sein ganzes Leben im Gefängnis
zubringen. Also die Moral des Rechtes des Stärkeren.

Was sagt aber die wahre Gerechtigkeit? Man
kann vom militärischen Standpunkt aus folgendes
anführen: „Gleiche Militärpflicht für alle ist nötig; man
kann nicht ein eigenes Militärgesetz für einige Adventisten
schaffen nnd kan» ihnen infolgedessen anch nicht zwei freie
Tage in dcr Woche geben, denn das wäre ungerecht." So
geht cs Wohl ini Gehirn der militärischen Bureaukraten
zu, und das Militärrecht sperrt infolgedessen blind jeden
Renitenten ein. Nach siebenjährigem Gefängnis wird dcr
Advcntist wicdernni den Samstagdienst verweigern und
weiter verurteilt werden, bis zu seinem Tode; das ist die
Logik. Wäre es aber nicht recht, einfach folgendermaßen
zu verfahren und .etwa folgende Paragräphlein im
Militärgeselz einzuführen:

„Wenn der Anhänger eines religiösen Glanbens an-S

religiöser Gewissenspflicht an bestimmten Tagen keinen
Militärdienst tun kann, weil er .dies als die Verletzung
eines göttlichen Gesetzes ansieht, so wird ihm dies gewährt,
aber es wird ihm dafür der Militärdienst um so und so

viele Monate verlängert."
Auf folchc Weise würde das Vaterland keinen Tag

Dienst verlieren und mau brauchte nicht in gransainstcr
Weise arme Märtyrer zu schaffen.

Allerdings kommt der heiklere Fall vor, wo gewisse
Lente den Militärdienst überhaupt als Mordgcschäft
betrachten und ihn deshalb unter allen Umständen verweigern,

weil er eine Verletzung des göttlichen Gesetzes „Dn
sollst nicht töten" bedeutet. Hier ist die Frage natürlich
schwieriger. Immerhin gibt es vielleicht Mittel, solchen
Leuten cinen entsprechend gefährlichen und aufopfernden
Dienst für das Vaterland aufzuerlegen, z. B. als Rettungskorps,

Feuerwehr uud dergleichen, so daß sic dadurch
keineswegs iiiehr geschont wären, als die Militärdienst leistenden

Bürger.
Unsere Bureaukraten halten es aber nicht für notwcn-

dig, ihr Gehirn mit derartigen Fragen zn belästigen.
Elinas weniger Paragraplien und ctwas mehr Rechts-
nnd B i l l i g k e i s g e f ü h l täte unseren Gesetzen nnd
Gesetzgebern not, anch bei nns in der Schweiz. Dcr
Freidenker hat die Pflicht, anch für die Freiheit Anders- resp.
Religiösdenkcnder einzustehen, solange die letzteren ihren
Glauben für sich behalten und denselben nicht ihren
Mitmenschen aufzudrängen, suchen. Dr. A. Forel.

Abonnement: Schweiz Fr. 1.2t), Anstand Fr. "2. — Pro Jahr.
Alle schweizerischen Postbureaux nehmen Abonnements entgegen. ^

Inserat : 6 mal geipallene NonpareiUezeite 15 (Lts., Wieder»
y ungen Rabatt. — Jnserai-n-Regie : Conzett S, Cie., Zürich 3.

Der soziale Wert der Christuslehre.
Von I T. Blanchard, London.

Bevor ich auf diesen Gegenstand eintrete, möge der
Leser mir einige Bemerkungen einleitender Natur gestatten.

Wohl gibt es kein Diskussionsfeld, auf welchem soviel
Begriffsverwirrung herrscht, wie auf demjeuigen der Theologie

und den ihr verwandten Disziplinen. Kaum zwei
Personen (ini Allgemeinen gesprochen), welche mit dem
gleichen Worte den gleichen Begriff verbinden. Was hat
man unter „Religion" zu verstehen? was unter „Sittlichkeit"?

was unter „Christentum"? Die Antworten variieren
ins Unendliche. Uiid: wenn „Christentum" — welches
Christentum ist gemeint: das Urchristentum oder das
verzerrte, zur Karrikatur gewordene Christentum unserer
Tage? Das Christentum irgend eines Zeitalters, irgend
eines Landes ist nicht dasjenige eines anderen Zeitalters,
eines anderen Landes: und jedes trägt in sich den llpas-
Gistbaum der Selbstvcrnichtung! Also: — welches
Christentum ist gemeint? Und — modernes Christentum,

was ist es anders als sanktifizierte Heuchelei und
demgemäß Schurkerei und Ausbeuterei? Sei es inir also
gestattet, dem Leser zu empfehlen, sich streng an die Definitionen

zu halten. Möge er nicht, wenn ich von Christus
spreche, mir entgegnen mit „die Kirche" (i. e. lehrt so und
so, betätigt dies oder das). So zu handeln wäre schlimmer
als überflüssig. Und, bei dieser Gelegenheit ist es wesentlich

hervorzuheben, daß die Begriffe „Christuslehre" und
„moderne Kirchlichkeit" nicht nur nicht sich decken, nicht nur
nicht identisch, sondern daß sie geradezu gegensätzlich sind.
Für die große Masse der „gebildeten" Christen, für alle
Jene, ivelche Macht nnd Einfluß besitzen, ist ja Kirchlichkeit
nur das Mittel, um ihre eigene Gier zu befriedigen: sie

ist die Waffe im ruchlosen Erwerbs- und Privilegien-
kanipfe: sie ist der Krafthebel, um die dummgläubigen
Massen aiif ewig einzuschläfern, sie zu berauben und
auszusaugen! Soviel zur Richtigstellung. Doch nun zur Sache.

Was sind „soziale Werte"? Was sind „sittliche Werte"?
Was ist „Christuslehre"? Die zwei ersteren Fragen dürften

nicht schwer zu beantworten sein. Als „soziale Werte"
kann man Alles bezeichnen, das zur Hebung und Kräftigung

eines geregelten Gesellschaftskörpers dient, also z. B.
ein einiges, harmonisches Familienleben; kräftige, wohlerzogene,

gutgenährte Kinder; ein treffliches Schulungs- und
Erziehungssystem: öffentliche uud Private Hygiene: eine
freie Presse, öffentliche Aufklärung; ein gewissenhafter Be-
aintenstand, ein nichtkäuflicher Richterstand ; ein streng
diszipliniertes Heer, eine kainpfesfreudige Flotte. Alle diese

Faktoren nnd Verhältnisse — uiid andere mehr — können
als soziale Werte angesehen werden. — Was sind „sittliche
Werte"? Als sittliche Werte kann man bezeichnen alle jene
Eigenschasten, welche man gemeinhin als „Tugenden" zu
nennen Pflegt; also Wahrheitsliebe, Gerechtigkeitsgefühl,
Gewissenhaftigkeit, Milde gegen Schwächere, Barmherzigkeit,

Selbstachtung, Manneswürde, Redlichkeit. Ich glaube
Alles das kann man füglich „sittliche Werte" nennen. —
Was nun die dritte Frage anbelangt, so ist Antwort auf
diese allerdings schwieriger. In Betracht, daß der Stifter
der Christuslchre nichts Schriftliches hinterlassen Hai, haben
wir als einzige Wissensauelle die von seinen Schülern
niedergelegten Dokumente, d. h. die sogenannten Evangelien.
Ja, und hier gehen die Ansichten der Fachgelehrten recht
auseinander. Während einzelne Exegeten nur gewisse
Stellen als apokryph oder interpoliert betrachten, so

bezweifeln dagegen andere entweder die Simultaneität oder
die Aechtheit zweier der Evangelien (man sehe u. A. Dr.
David Strauß, Propst Döllinger, Ernst Renan, Bischof Co-
lenso, Kanonikus Driver, Professor Pfleidercr 2c.).

Dem Schreiber dies, als Unberufenem, steht es nicht
zu, über die Aechtheit oder anderswie zu entscheiden: für
den Zweck dieser Studie aber möge es genügen, wenn wir
alle vier Evangelien als vollgültig annehmen und die Person

des Stifters darnach beurteilen. Nun denn: was lehren

uns diese Dokumente? Wir ersehen daraus, daß Christus

als Hauptforderungen sittlichen Lebens (nnd aller
soziale Fortschritt muß notwendigerweise auf sittlicher
Grundlage ruhen — dieses Wort in seincm wahren Sinne
verstanden—) daß er, sage ich, folgende Erfordernisse
aufstellte: Armut, Demut, Gehorsam, Mildtätigkeit,
Unterwürfigkeit un?er die Obereu, Ergebung, Sclbstentsagung,
Beschaulichkeit, vielleicht Selbstkasteiung (obschon dieses

neilerdings bestritten wird *), und Glaube — Glaube an
das Unbewiesene, Glaube au das Unbeweisbare. — Datz

*) Prof. Rade: ,D!e Sielluna de- CbriN-ntuins zum Geschlechts,
leben". Tübing-n, tili". I. C. B. Mohr. (Paul Si-beck).



alle diese Postulate in den, dein Christus dcr Evangelien
zugeschriebenen Aussprüchen enthalten sind, läßt sich leicht
beweisen. Hiemit einige Belege:

,Jhr sollt euch nicht Schübe sammeln auf Erden, wo Motte und
Rost frißt; sammelt euch aber Schätze im Himmel '. (Math 4. 19).

»Schauet die Lilien aus dem Felde wie sie wachsen: sie arbeiten
nicht, auch spinnen sie nicht". (Matth. 6, 28).

.Aber ich sage euch: „So dich Einer auf die linle Wange schlägt,
reiche ihm die rechte".

„Die Armen habt ihr allezeit bei euch". (Math. 26, 11).
„Sehe hin, verkaufe was du hast uno gib es den Armen

dann komme und folge mir nach (Matth. 21).
„Denn wer da hat, dem wird gegeben: wer aber nicht hat, dem

wird auch was er hat, genommen werden'. (Math. 25, 29).
Und andere mehr.

Nun frage ich: sind die>sc Lehren — so edel sie auch
vom Standpunkt des Stifters geineint sein mögen —
genügend, um darauf einen gedeihlichen Staatskörper
aufzubauen? Bezeugen sie eine höhere, eine übernatürliche,
eine „göttliche" Einsicht? Sind sie auch nur logisch aus-
gedacht?... Ich brauche Wohl nicht um Verzeihung zu
bitten (Freidenker dürfen und sollen kritisch sein!), wenn
ich, im Lichte sorgfältiger Beobachtung und logisch-rich-
tigen Denkens, sage: nein, und tausendmal nein! Diese
Postulate — Grundpostulate wie man sieht — der christ.
lichen Lehre sind weder in sittlich logischer, noch in sozialer
und volkswirtschaflicher Beziehung anstandslos. In ersterer
Beziehung sind sie es nicht, weil der Gründer als
primäre Normen Gebote aufstellte, welche nicht primär sind
und, bei Licht betrachtet, es gar nicht sein können. Daß
ich mich erkläre. Die oben von Christus zitierten Postulate
— so gut und edel von seinem Standpunkte aus sie auch
sein mögen, fußen auf einem anderen, tieferen Prinzip:
dem Gefühl der Gerechtigkeit. Und dieses Prinzip der
Gerechtigkeit selbst wurzelt in einem anderen, noch tieferen
Prinzip: dem der Wahrheitsliebe, dem des
Wahrheitserstrebens. So steht die Sache: und Christus, wäre
er logisch gewesen, würde vor Allem aus das Streben nnd
Suchen nach Wahrheit — ächter Wahrheit — empfohlen
und eingeprägt haben. Ja, da ein hochragender englischer

Denker — Lord Hamilton — tiefere Einsicht
bewiesen, indem er schrieb: „ilicz clesiro kor trurb, tb«
appreemtioii »k trutli, itncl tbe reliiiaticm ok truili —
tue»«? iu'<z t,biz sovui'izien Anoü ok liuman iinture"
(„das Streben nach Wahrheit, die Werschätzung der Wahrheit,

und die Verwirklichung der Wahrheit — das ist das
höchste Gut der menschlichen Natur"). Also noch einmal:
das erste und höchste Grundprinzip einer gesunden sozialen
Entwicklung ist: das Streben nach, das Betätigen von
Wahrheit Und um so mehr ist dies zu verkündigen
nötig, als in unserer heutigen verlotterten Gesellschast
sozusagen Alles — Dogmen, Institutionen, Anschauungen,
Lebensregeln, auf Unwahrheit, auf Lüge beruht (man sehe

Dr. Max Nordans „die konventionellen Lügen der
Kulturmenschheit"-, ebenso Ludw. Feuerbach, Arthur Schopenhauer;

von Radcnhausen „Christentum ist Heidentum, nicht
Jesu Lehre": Dr. Stamm u. a. mehr).

Aber Jesus hat diesen hohen, diesen transzendentalen
Wert des Snchens und Strebens nach Wahrheit nicht
erkannt. Und weiter: die vom Gründer der Christusreligion
niedergelegten Normen verfehlen ihren Zweck auch in sozialer,

in ökonomischer Hinsicht. Sie haben die Möglichkeit
und die Notwendigkeiten! — eines hoch entwickelten
wirtschaftlichen Zusammenlebens (wie wir es heute kennten,
wie es der Nazarener aber nicht voraussehen konnte!) nie
ins Auge gefaßt. Gesetzt nun, wir hätten eine Gemeinschaft

von Individuen — christlichen Individuen — die alle
im höchsten Grade religiös-sittlich, überzeugungstreu und
aufrichtig wären: von Individuen die alle den festen
Entschluß gefaßt hätten, die Christuslehre in ihrem vollen
Umfange durch die stündliche Praxis eines Jeden zu betätigen:
— was würde die Folge fein? Wir hätten eine Gemeinschaft

von Eiusiedlern, Anachoreten, mystischen Träumern!
jede soziale Entwicklung, jede volkswirtschaftliche Organisation

wäre sozusagen undenkbar (es sei denn unter der

Voraussetzuiig einer allgemeinen Umformung recht
einschneidender sozialen Faktoren!). Wir hätten dann folgende
Alternative: 1. Vorausgesetzt, es blieben die heute
existierenden sozialen Funktionen, Zwangsverhältnisse, Ungleich-
heilen fortbestehen, dann würde der Kampf ums Dasein
(welcher schon heute bitter und grimmig genug ist. und
leider stets bitterer und grimmiger wird!) nickt nur nicht
aufgehoben, er würde kaum abgemindert werden; oder 2.

vorausgesetzt, es bestünde absolute Gütergemeinschaft, das

gesellschaftliche Niveau wäre für Jedermann ein und
dasselbe: dann würde die Welt auf das Niveau dcs gestrigen
Spanien herabsinken, zu einer Brutstätte von Bettlern und
Kiiticnmännerii werden!

Ich muß bitten, mich nicht mißverstehen zu wollcu.
Daß der von den Evangelien dargestellte Jesus — weuu
er überhaupt gelebt hat — (und die Ncligionsberichte
berichten von sechzehn verschiedenen Personen, wclchc sich

alle als „Erlöser" der Menschheit verküudctcn, und alle den

Tod am Krcnzesholz erlitten) — also: daß der uns
beschriebene Jesns eine edle, hochsinnige, äußerst wohlmeinende

Natnr war, soll nicht im Mindesten bestritten werden.

Aber! Gefühl — und uur Gefühl — macht noch

lange nicht den sozialen Reformator (den Märtyrer macht
es allerdings oft genug! — man sehe Göthc: „Jeden
Schwärmer schlagt mir ans Krenz" zc.). — Um cin
nennenswerter sozialer Reformator zu sein, braucht es neben

Gefühl anch hohe Einsicht, viel Wissen und ein gewisses

Ahmlngsvermögen — das, was die Franzosen wahrscheinlich

ganz richtig mit dem Worte „prescisncv" bezeichnen.

Da wir doch einmal auf dem Gebiete der Sozinlresori»
sind — unter christlichen Auspizien — und im Hinblick,
daß der moderne Sozialismus sich als dcn Weltverbesserer

par excellenck erklärt, und Wohl auch von Vielen so

betrachtet wird; so ist es bezeichnend die Haltuug zu beobachten

welche einer der Hauptführer des englischen Sozialismus,

Herr K e i r H a r d i e ^1. in dcr Sache einnimmt.
Aus einem in London erscheinenden Arbeitcrorgan (..ilre
I.Ävour I^eacler — „dcr Arbeiterführer — 3. Juni 1910,

p. 351) ersehe ich daß durch die in England bestehende

Arbeitervercinigung S. X. krotderkooä" (der Leser
fragt: was bedeutet 8. ä.? Ja — man lache nicht! —
das bedeutet: „pleaL-rnt Sunclav ^ktcrnooris" und lZrotliri-
kooä — Brüderschaft; heißt also: eine Brüderschaft zur
Feier fröhlicher Sountagnachmittage) — daß also, sage,
durch Vermittlung dieses Verbandes, welcher über ganz
England verbreitet ist, zirka 2000 Vereine zählt und mit
ähnlichen Gesellschaften auf dem Festlands Fühlung hat,
zu Pfingsten vergangenen Jahres zwei große internationale

Zusammenkünfte sowohl in Lille (Frankreich) als in
Lüttich (Belgien) stattgefunden habcn, auf welchen
Versammlungen bewußter Herr Keir Hardie der Hauptredner
war, und wo cr weidlich von vielfachen „NeverenäZ" oder
„Hochwürden" assistiert wurde. Nun, was sagte Herr
Hardie? Er sagte — nachdem er einen geschichtlichen Rückblick

auf die Entwicklung des Sozialismus geworfen hatte
— daß diese Bewegung ursprünglich materialistisch, resp.
atheistisch gewesen sei, neuerdings aber, mit seiner (i. e.

des Redners) vollkommener Billigung, sich zu besseren
Ansichten bekehrt habe. Er sei erfreut zu seyen, daß
zeitgenössische sozialistische Arbeiter zu der Erkenntnis gelangt
seien, Religion sei das „besänftigende, versöhnende Element
im Leben". Christus selbst sei der Prototyp des Proleta-
riers. — Des Redners Vortrag gipfelte in der Ermahnung,
die Zuhörerschaft möchte sich stets in Christus den Erlöser,
Schützer und Ratgeber bewahren. „Er selbst i. e. Hardie)
habe sich gut dabei befunden" (als wäre dies ein
Argument!); — und cs sei dies i. c. das sittlich-religiöse
Element, ein Leitmotiv gewesen, welches ihn bewogen habe,
sich der Arbeiterbewegung anzuschließen." (Stürmischer
Beifall).

Ja, das ist die richtige klerikale Schwätzcrei, bezw. Ver-
gifterei! Und so etwas wagt ein Arbeiterführer, ein aktiver
Sozialist, noch dazu uuter den Auspizien von Parlamentariern,

Professoren, sozialistischen Gemeinderäten zu sagen!
Und es finden sich Lassen genug — es waren hunderte,

ja tausende anwesend, wie es scheint — welche diesem
Gekläff gaffenden MundeS zuhörten und jedes Wort
gläubigst verschluckten!!! Da hört denn doch Vieles auf!

War denn Jesus — man muß fragen — mit übernatürlicher

Weisheit begabt? War er ein Muster sozialer
Einsicht? Wir haben schon oben eine bezügliche Antwort
gesehen; mehr wird folgen. (Schluß folgt.)

alaria und Koriutlzerbrief.
Die „Frankfurter Zeitung" oom 11. Januar veröffentlicht

folgende Notiz:
„Der englische Forscher, Dr. Ronald Roß, der Entdecker

der Malariaparasiten im Moskito, hat vor kurzem eincn
Band Gedichte veröffentlicht, die er „Philosophiiis nennt.
In diesen legt der um die Wissenschaft und Menschheit
hochverdiente Mann die Gedanken nieder, die ihn in den stillen
Stunden der Ruhe nach unermüdlicher Arbeit, in der Glut
durchwachter Tropennächte am Sterbelager der vom Fieber
Aufgezehrten überkamen. Ein einfacher, starker Glaube
weht durch diese Dichtungen und geht Hand in Hand mit
einem unbeugsamen Forschergeist und Werktätigem Erda»
men mit der leidenden Menschheit. Das beifolgende kleine
Gedicht entstand unter dem mächtigen Impuls sciuer
Freude über die Entdeckung des Malariaparasiten und dcr
daraus hervorgehenden Hoffnung aus vollständige Ausrottung

des schlimmen Fiebers:
„Heut hat der barmherzige Gott
gegeben in meine Hände
ein wundersam' Ding — dafiir
sei Ehre ihm ohne Ende.

„Auf Wegen geheimnisvoll
folgt' ich seiner Liebe Gebot,
und fand deine winnge Saat,
myriadenmordender Tod

..Ter Fingerzeig, der mir ward,
soll heilen der Völker Not!
Wo, Grab, ist jetzt dein Sieg?
Wo ist dein Stachel, o Tod?"

Nach Pasteur muß mau Mikrobenforschern eine ziemliche

Dosis metaphysischer Naivität zugute halten; immerhin

ist aber das Vorliegende ein starkes Stück. Uin
annehmen zu können, daß seit Erschaffung der Welt Tausende
und Abertausende an Malaria zugrunde gehen mußten,
damit Dr. Ronald Roß im 20. Jahrhundert nach Christi
Geburt Gelegenheit habe, nach dem unerforschlichen
Ratschlüsse Gottes, dem „Tod seinen Stachel, zu rauben", dazu
muß man geistig sehr — aber schon sehr — einseitig
veranlagt sein. Dr. I. 8.

Christentum uud Freideukertum.
Von Fritz C. Koehler, G.nf.

Jeden Freund der religiösen Aufkläruug sowie des
geistigen Fortschritts muß cs angesichts dcr gewaltigen
Anstrengungen, wclchc die christliche Kirche zur Erhaltuua dcr
Orthodoxie und des religiösen Aberglaubens macht, höchst

peinlich berühren, daß das Freidenkertum noch so wenig
Ausbreitung gefunden hat. Allerdings muß zum Troste
anf die ebenfalls unbestreitbare Tatsache hingewiesen werden,

daß nur ein kleiner Bruchteil uusercr Bevölkerung
dcm Kirchentum huldigt, die größte Mehrzahl hingegen
im sogenannten „Unglauben" Zufriedenheit gefunden hat;
aber währenddem die gläubigen Christen eine fabelhaste
Rührigkeit und Opferfreudigkcit zur Verbrcituug ihrer
speziellen Sektenlchrcn entfalten, legen viele „Freidenker"
rnhig die Hände in den Schoß, ohne das Bedürfnis zu fühlen,

ebenfalls für ihre Ideen Propaganda zu machen. Dabei

aber klagen sie beständig über die stets wachsende Macht
des Pfaffentums und über dessen beharrliche Versuche, dic
Persönliche Freiheit zu beeinträchtigen. Einige Freidenker
suchen ihr Gewissen auch mit der häufig gehörten Behauptung

zu beruhigen, daß das Kirchenwesen im Abnehmen
begriffen sei und daß sich an demselben nur noch unklare
Köpfe beteiligen. Aber eine solche Behauptung entspricht
keineswegs der vollen Wirklichkeit.

Wenn man auch unter den Kirchengängern manchen

antrifft, der aus uulaulcrn Privatgrundeu Glauben heu-
chclt, so darf man doch nicht vergessen, daß es dem freien
Willen eines jeden anheimgestellt ist, Mitglied einer
Konfession zu bleiben odcr nicht.

Nun hat sich aber das Kirchentum von jeher als
geschworener Feind aller Aufklärnngsversuchc gezeigt, und W>

es dieses noch bis auf den heutigen Tag tut, so hat dM
Freidenkertum feine hohe moralische Bedcutuug, und dieses

näher zu begründen, will ich in folgendem versuchen:
Sobald das Christentum zu einer politischen Macht

geworden war, trat cs auch als unversöhnlicher und verfll-
guugssüchtiger Feind jeder wissenschaftlichen Bestrcbutt«
auf, die unseren Jdeenkreis erweitert und unsere
Weltanschauung läutert. Es betrachtete sich selbst stets als eine
unfehlbare göttliche Offenbarung und sah sich dadurch m»-
calisch verpflichtet, über jede geistige Tätigkeit, die irge>55
ein Dogma gefährdete, den Bann zu verhängen. Trotzdem

sich die christliche Kirche im Laufe der Zeit in zahlr-.'ichk
Sekten gespalten hat, die sich alle auf Grund ciner und
derselben Bibel bitter bekämpfen und sich gegenseitig ewige
Verdammnis in Aussicht stellen, so sind diese doch alle eini>
und bereit, jeden freien Gedanken zu bekämpfen und stch

in keinerlei Kompromisse einzulassen. Und cs muß
zugegeben werden, daß diesem Auftreten eiiie unbestreitbare
Konsequenz zugrunde liegt; denn wer einmal im Besitz
unfehlbarer, absoluter Wahrheiten zu sein glaubt, muß
naturgemäß intollerant werden und jeder andern Ansicht den
Krieg bis aufs Messer erklären. Einen Fortschritt aus r«^
ligiösem Gebiet kann und darf der offizielle Vertreter d«L

Christentums nicht anerkennen, denn das, was nach sein«
Ansicht heute als „göttliche Wahrheit,, gilt, kann morgen
kein Irrtum mehr sein. In seinen Augen ist die
Vernunft menschlich, die christliche Lehre abcr göttlich!

Die .Kulturgeschichte besteht daher zum größten Teil
ans Berichten über dcn Kampf zwischen feststehenden Dogmen

und wissenschaftlicher Forschung: und lvo auch nur letz-

tere ihr Licht leuchten ließ, da haben sich auch gleich alle
Pfaffen bccilt, ihre schwarzen Mäntel davorzuhängen. Der
biblische Sah, daß die Wahrheit frei macht, wird von den

Pfaffen anders ausgelegt als von den Freidenkern und
Männern der Wissenschaft. Man hört nun häufig die
Bemerkung, daß die Menschheit nicht ohne „Religion" bestehen

könne; doch fragt es sich nur, was man eigentlich unter
„Religion" versteht. Ueber die ursprüngliche Bedeutung
des lateinischen Wortes „religio" gehen dic Ansichten weit
auseinander». Der Kirchenvater Augustinus leitet es von
„relißkire", „verbinden", ab, und versteht also darunter das
dcn Mcnschcn mit Gott vereinigende Band. Diese Auffassung

ist bei den Theologen die maßgebende geworden.
Cicero hingegen leitet „religio" von „religere ab; dies
bedeutet „wiederlcsen, wiederholen, genan nachdenken", und

man konnte also darunter ein ernstes Erfassen der Pflichten

gcgen sich und die Menschheit verstehen. In diesem
letzteren Sinne nun ist jcdcr Freidenker ein religiöser Mensch;
scine Gottcslicbc ist, wie Feuerbach sagt, Menschenliebe.
und er hält daher die Morallehre für die erhabenste und
edelste, welche dic übelwollenden egoistischen Neigungen
beschränkt und das Wohl der Allgemeinheit fördert. Diese

Morallehre ist dcm Mcnschcn abcr nicht als fertiges
Geschenk vom Himmel in dcn Schoß gcworfcn worden,
sondern er hat sic sich im Laufe von Jahrtausenden niit vieler

Not und Anstrengung erkämpfen müssen, und zwar
ausschließlich mit den Waffen dcs Geistes, während die Gegner

stets in dcr Lage warcn, sich der weltlichen Macht
bedienen zu können.

Das Christentum ist ein Geschenk, welches Rom der

Welt verehrt hat. Todurch, daß die ewige Stadt zur Zeit
des Kaiserreichs, also der Zeit der sozialen Korruption,
alle Religionen duldete und allen die gleiche Existenzberechtigung

vindizierte, war dem Christen Gelegenheit gegeben,

die fremden Götter kennen zu lernen, sie durch mutiges,
zielbewußtes Vorgehen zu besiegen und sich durch Einführung

einer neucn Gesellschaftsordnung Politische Bedeutung

zu verschossen.

Die Bcsicanng aller anderen Religionen des römischen

Reiches durch das Christentum ist unstreitig eines der

wichtigsten und zugleich dcr merkwürdigsten Ereignisse, welche

die Weltgeschichte zu verzeichnen hat. Seine Lehren
befanden sich in diametralem Gegensatz zu den LebenSan-

schauuugeu, wie sie hauptsächlich in Griechenland durch die

hervorragendsten Philosophen verbreitet worden und zur
allgemeinen Geltung gelangt waren. Die Griechen suchten

die körperlichen Anlagen deZ Individuums auf Gruudlage
der Natur zu entwickeln uud zu disziplinieren; das Chri-
stentnni hingegen lehrte die Abtötuug des Fleisches, damit

ein neuer Mensch entstehe; — eine Buße oder Sinnesänderung

war also zur Annahme desselben eine absolute

Vorbedingung.

Nach Ansicht des natürlichen Menschen gilt die Tavfer-
keit als eine der wichtigsten und ersten Tugenden; ja, nach

den, Sprachgebrauch der Griechen und Römer war sie die

eigentliche Tugend, denn sie diente zur Machterhaltung
und Geltendmachung des „Ich". Die Hanpttngend der

Christen besteht jedoch ini geduldigen Ausharren in Not
nnd Trübsal und in der passiven Ertragnng von Ungerechtigkeiten,

wodurch zugleich das Gerechtigkeitsgefühl — eine

andere heidnische Tugend — untergraben und die Hcrrsch-

such befördert wird. Eine andere Tugend der Griechen

war daS Streben nach Weisheit; die ersten Christen jedoch

waren ungebildete, um nicht zu sagen: dumme Menschen,

welche dem Wissen den blinden Glanben entgegensetzten.

Der Grieche sehnte sich nach Bildung, der Christ nach Hei-

ligkeit; der Grieche sah die Wichtigkeit, der Christ die

Nichtigkeit des Lebens ein und die Pflege der musischen und

gymnastischen Künste war ihm ein Gräuel. Der Grieche

lehrte die Kunst des Redens und Handelns; der Christ di«

dcs Duldens und Schweigens. „Weise ist, wer schweigen

kann," sagt Ambrosius in seinem Buch über die Pflichten
der Geistlichkeit. So waren denn alle griechischen und

römischen Tugenden in den Augen der Christen nichts al»

„glänzende Laster" und so fehlte den Anhängern Jefu denn

auch alles, um ihre Religion zu einer weltbeherrschenden

zu machen.


	Der soziale Wert der Christuslehre

