
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1911)

Heft: 9

Artikel: Der sittiliche Glaube

Autor: Wyss, Fr.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26 Freidenker
Gesetze über sich ergehen lassen, die das Herrenhaus
dank den Virilstimmen des hohen Klerus beschlossen

hat u. dgl. m. Jn den protestantischen Ländern liegt
die Sache ganz ähnlich. Auch da genießt die Kirche

nieist ein Kulturbudget, hat direkten Einfluß auf dic

Gesetzgebung durch Vertreter im Oberhaus, inspiziert

das Unterrichtswesen usw. Und das alles,

trotzdein heute in allen zivilisierten Ländern die

vollständige Gewissen s fr eiheit verfassungs-

gcmäß garantiert ist!
Aber nicht genug au diesen öffentlichen Rechten

dcr Kirchen! Auch außerstaatlich besitzen sie

ungeheueren Einfluß : Andersgläubige und Ungläubige
werden daran gehindert, Stellung zu fiudeu oder

iveuigstcus ihre Lebensauffassung praktisch zu

betätige». Man iveiß, wie es im protestantischen

Prcnßcn oder im katholischen Oesterreich mit der

Lage der Israeliten oder der Freidenker beschaffen

ist. Und man behaupte nicht, daß das mit der

politscheu Verfassuiig etwas zu tuu habe. Iii der

Schweiz ist es nicht vielbcsser. Im Staatsdienst
der meisten Kantone besteht strenger Ostracismus

gegeu Andersgläubige, uiid für die private Freiheit
der Meinungsäußerung mag die Tatsache genügen,

daß kein einziges Dementi erfolgte, als der Schreiber

dieser Zeilen am 25. Oktober 1908 bei der Ein-
weihuug des Servet-Denkmals in Auneumasse^)

die Versicherung gab : „ V i e l e P e r s o n e n h a b e n

anonym für das Monument Geld
eingesandt uud geschrieben, daß sie durch
Neuuung ihrer Namen sich Belästignn-
gen aussetzen würden; andere, die schon

ihre Unterschrift gegeben hatten, zogen
s i e w i e d e r z u r ü ck, u m n i ch t i h r e S t e l l u u g

oder die eines Angehörigen in Gefahr
zu bringen; von d e u a u o u y m e u S ch m ä h-

nnd Drohbriefen wollen wir gänzlich
schweigen".

Heutigeu Tages heißt Religiou : Kirche; uud die

Kirche kann keine Privatsache sein, denn im Namen

ihrer Prinzipien fordert und übt sie einen

Eiiifliiß anf das öffentliche Leben aus, deu wir
für unmoralisch, drückend und schädlich halten müssen.

4) Die Stadt Gens hatte es verweigert, für das, dem

Andenken des 1333 auf Calvins Betreiben Hingerichteten

Unitariers Michael Servet geweihte Mouument einen

Platz zur Verfügung zu stellen. —

Me „neue" Menschen.
Von Solomon Soml6, Zürich.

Mit „Wissen", mit „Geist" seid ihr gerüstet —
Mit „neue" Moral ihr euch noch brüstet —
Und zirkelt uferlos euer Kahn —
Da ruft ihr: das sei die neue Bahn!

Ihr schwöret den Tod der nackten Gewalt —
Dem Leben versprecht ihr neuen Gehalt —
Das Alte ihr zertrümmern wagt —
Ihr stürmt, posaunet Tag für Tag.

Beginnt so der letzte, heft'ge Tanz —

Fort mit dem alten, vergilbten Popanz.
Mit festlichem Jubel ihr triumphiert —
Dic Rechnung doch habt ihr noch nicht saldiert.

Lehrt mich doch, was macht den Menschen modern?

Zeigt mir den schimmernden, goldenen Stern,
Der über Selbstachtnng noch versagt!
Sticht heuchelt, nicht lügt

Was Privatsache sein kann und soll, das ist

Weltanschauung. Niemand geht cs etwas au, ob

ich Kantianer oder Hegelianer Anhänger von
Schopenhauer oder Nietzsche, Idealist, Mouist,
Pragmatist oder sonst etwas bin. An dem Tag,
an welchem die Religion sich zu eiuer gleichen Rolle

entschließen wird — uud das ivird sie jedenfalls
erst, wenn man sie dazu zwingt — an dem Tag
wird sie zur Privatsache werde u. So laiige sie

das aber nicht tut, ist das Liebäugeln mit den

Kirchen, unter dem Vorwand, daß cs sich um
eine persönliche Angelegenheit des Einzelnen handle,

eine Negation aller fortschrittlichen Bestrebungen,

ein Verrat am Prinzip der individuellen
Freiheit.

ver sittliche glaube.
Von Fr. W n ß a. Schulinspektor, Burgdorf.

Motto: Eine neue Zeit verlangt
cine neue Religion.

(Fe u erb ach.)

Der sittliche Glaube ist der Glaube au das

Wahre und Gute, der Glaube der Vernunft;
er ist darum der Glaube des freieu Deuters, also

dcs Freidenkers; er ist der wahre, der

beglückende Glaube.

Nicht im heutigcu Kircheutum, wohl aber im

Urchristentum der drei erstcu Jahrhunderte

war er kräftig entwickelt. Jesns hat in seinem

Gespräch mit Pilatus ausdrücklich erklärt, daß er

gekommen ist, nur der Wahrheit Zeugnis zu

geben (Joh. 18). Das Urchristentum lehrte keinen

Jenseitsglauben.
Deu Beweis hierfür liefert Pfarrer Ludwig

Reinhardt in Basel in verschiedenen von seinen

Schriften, namentlich in seiner Uebcrsetzung des

„Neuen Testamentes", 2. Aufl., im Verlag
voii E. Reinhardt in München ; wie auch in seiner

Schrift: „Kennt die Bibel das Jenseits"?
im gleicheil Verlag. Reinhardt erklärt den

Jenseitsglauben als einen heidnischen Aberglauben.

Dieser Aberglaube stammt aus dcr heidnischen,

der griechischen Philosophie des P l a t o. Er wurde

von den „Kirchenvätern" des 4. Jahrhunderts
aufgenommen. Jn der nachapostolischcu Zeit wurde

das Christentum durch deu „alerandrinischcnHelcnis-
mus" zu einer Religion des Jenseits gemacht.

Zeigt mir der nie seinen Freund betrogen,

Und schlugen in die Höh' die Meereswogen!
Der mit reiner Menschenliebe geimpft —
Nicht flucht und nicht schimpft

Und zeigt mir die edle, große Potenz,
Die geschlagen von jeher die Konkurrenz
Und Treue geschworen der reiuen Jugend!
Ich meine die Tugend

Zeigt mir doch nein, was könnt ihr denn geben?

Selbst cnch ist ja eine Hölle nur daS Leben!

Und bittc ich cuch ergebcust und warm —
Ihr seid ja arm

Verdammt seid ihr auch vom „lieben Gott"!
Enere Wissenschast ist auch bankerott,
Und enre Moral — 's liegt anßcr Zweifel —
Holte der Teufel!

Das Schiff geht unter — 's gibt kein Crretten!

Noch klirren heute Versklavter Ketten,

Doch bringt der Morgen schon Sturm und Drang —

Untergang!

vas Konsll Nicäa (z:s).
Da nach Nr. 8 des „Freidenkers" die „Schweizerische

Kirchenzeituug" glaubt, der Beschluß des Konzils zu Nicäa

werde noch 1l>,lXX) Jahre geglaubt werden, so dürfte es

Diese kirchliche Lehre vom Jenseits ist ganz uu-
bib lisch; sie war der fundamentale Abfall, und
die Macht dcs P a p st t u m s hat iu dieser w i d e r-
christlichen Jenseitigkeit ihre Wurzeln, sagt

Reinhardt. — (Siehe seiue Schrift über „Gottesherrschaft.

") Diese Jeuseitigkeitslchrc ist nicht nur u
«biblisch, sondern auch unwahr; dcnn sic wird durch
die Astronomie nnd Physiologie ganz widerlegt.
Sie ist überdies unmoralisch, weil sie dcn E g o i s-
mns der Gläubigen auf daS höchste Maß steigert.

— Auf dieser unwahren Jenseitslchre beruht der

Höllen schrecken und auf diese» die Messe uud
dic Beichte uud dcr Ablaß uud dic Herrschaft
Roms über dic Völker. — Reinhardt sagt: „Die
dualistische Wcltauschaunug des Mittelalters
vergiftet bis heute das Lebcu dcr Mcuschhcit". —
Und Dr. G. Glaser sagt i» scinc» „Lebensfragen":

„Der Jenseitstrost ist eiu frommer
Betrug". — Uud Nietzsche sagt iu seinem

„Antichrist": „Die große Lüge von dcr persönlichen

Unsterblichkeit nimmt dem Leben das

Schwergewicht." Jesus wurde als Scheintoter von den Cs-

säern, seinen Freunden, vom Krcnz hcrabgenommen
und durch ärztliche Behandlung wieder znm Leben

erweckt. „Das wahre Leben Jesu" vou F. Schmidt
(Verlag vou Fickcr iu Leipzig) gibt hierüber nähere

Auskunft.
Eine zweite große Verfälschung des Urchristentums

hat das 4. Jahrhuudert begangen, indem es

im Jahre 325 in dem Conzilinm zu Nicäa Jesus

zu einem überweltlichen Wesen, zu einem 2. Gott
gemacht hat. Dieses geschah nnr anf einen förmlichen

Zwang des Kaisers Konstantin. Wenige
Jahre nachher wurde uoch eine 3. Gottheit geschaffen

uud damit dcr Rückfall iu dic Vielgötterei bcgaugc».
Das geschah, trotzdem daß Paulus selber Jesus
als Meuscheu bezeichnet. (I.Tim. 2,5.)

Ueber diesen Beschluß iu Nicäa gibt Pfarrer
Altherr iu Basel iu seinem Büchlein „Die
Lehre vom Sohn Gottes" (Verlag von
Schümann, Bremen) gute Auskunft. Anf dicses

Dogma vom Sohu Gottes stützt sich die falsche

Erlösungslchre dcr Kirche. Von allen andern

Irrlehren der Kirche, wie z. B. vom sog. Apostolischen

Glaubensbekenntnis, von der Erbsünde, von dcr

Prädestination, von der „Gnade", von der

Rechtfertigung durch den „Glauben", von der Messe,

gut sein, über dicses Konzil dem Volk einige Aufklärung
zu gebcu. — Ich verweise dabei auf die Schrift von Pfr.
Alt Herr: „Dic Lehre vom Sohne Gottes".

Die Ebioniten hielten im 2. nnd 3. Jahrhundert
Jesns sür einen „Menschen", wie auch Paulus ihn
im 1. Tim. 2, 5 ausdrücklich als „Mensch" bezeichnet.

Aber die Partei der Gnostiker erklärte das menschlich

Leibliche an Jcsus als bloßen „Schein". Der Streit
dauerte lange. OrigeneS lehrte, der Sohn sei cwig
vom Vater gezeugt, sei wesensgleich mit ihm, und doch

versöulich vou ihm nntcrschicden. Arius abcr bestritt,
daß der Begrifj der Zeuguzg auf Gott passe. Cr wurde

32l vou einer Synode verbannt. Ter Kaiser Ko n sta n tin
beriej 325 cin Konzil nach Nicäa. 318 Bischöfe waren
innerlich dagegen, Jesus zum wesentlichen Gott zu machen ;

abcr dcr Kaiser erklärte, daß cr auf dem „wesensgleich"

beharre. Da fiel die Mehrheit um ; nur 2 Vischösc stauben

zu Arius. Sie wurde» mit ihm verbannt. — Das Dogma
der Gottheit Jcs» ist also das Produkt „theologischer
Phantasie, priesterlicher Schwäche uud
mißbrauchter Kaisergcwalt", sagt Psr. Altherr. —
Jesus hat sich sclber immer als „Menschensohn" bezeichnet.

Und Markus <>, 3 uennt sogar Iakobns, Joses, Inda und

Simon als Brüder von Jcsus. — Weiteren Aufschluß

gebe» die „Cssäi scheu Briefe", übersetzt von Or. K.

Nagel. Verlag von Lebensreform, Stralauerstraße 4l,
Berlin C. — Diese sind sehr lehrreich! — Preis Fr. l.—

(F. W.)



Freidenker 27

von der Beichte, vom Ablaß und dem Fegfeuer

und der Hölle wolleu wir hier schweigen. Die
1. Reformation hat vieles beseitigt, und die 2.

Reformation wird folgen; sie wird alles beseitigen,

was unwahr ist und wird die moderne, einheitliche

Wcllanschaung auch in die Religion einführen.

Der sittliche oder vernünftige Glaube wird

folgenden Inhalt haben:
I. Die neucn Grundlagen und Ziele.
1. Statt des persönlichen und überwcltlichen

Gottes — der i m m a n e n t e Gott, der im Menschen

als Geist dcr Liebe und Wahrheit als sittliche Ge-

sinnuug wirksame Gott (Joh. 4, 24; — 1. Joh.
4, 16; — Lukas 17, 2lj. Der persönliche Gott

hat nnr symbolischen Wert. Statt des Theismus
dcv Pantheismus.

2. Statt der persönlichen Unsterblichkeit der Seele:

Das Fortwirken unserer Arbeit im Dienste der

Menschheit.
3. Statt der überuatürlicheu Offenbarung : Die

Erfahrung dcr Menschheit und die wissenschaftliche

Forschung.

4. Statt dcs widcr-christlicheu Jenseits: Das
veredelte Diesseits. Siehe das „Nene Testament"

von Reinhardt).
5. Statt dcs Dienstes für eilten persönlichen

Gott: Dcr Dienst für das Vaterland und die

Menschheit.

6. Statt der Heiden-christlichen Kirchenlehre:
Das ergänzte, dogmenlose Urchristentum uud die

wisscuschaftlichc Ethik.
7. Statt dcs bisherigen Religionsuuterrichtes :

Dcu Moralunterricht für dic Volksschule.
8. Statt dcs Bitt-Gcbetes: Die Betrachtung des

Sittengcsetzcs und die sittlichen Gebote.

9. Statt dcs jcnscitigcn Himmels : Dcn Himmel
im Gemüt, dic sittliche Gesinnung, die sittlichen Motive.

10. Statt dcr heidnischen Hölle: Dic natürlichen
Folgen des Bösen.

11. Statt dcr Erlösung dnrch das Blut Christi:
DieSelbstcrlösnng.dicBcfrciungvonuuscrcuFehlern.

12. Statt,, Christus-für-uus":,,Christus-iu-uns".
13. Statt dcr Gnadc: Dic Gerechtigkeit.
14. Statt dcr hcntigcn Natnrwidrigkeitcn: Die

Hygiene.
15. Statt dcS dogmatischen Glaubens : Dic

Vernunft als Führer.
16. Statt der Lehre vom Sündenfall: Das

Bewußtsein des göttlichen Wesens in uusercr Vernunft,
nnd das Bewußtsein von Weisheit, Tugend und

Heiligkeit als nuser Lebensziel.

II. DaS Sittcugcsctz uud scine Folgen.
Das Sittengcsctz ist das LebenSgcsctz; denn vou

dcr Befolgung desselben hängt unsere Wohlfahrt
ab. Das Sittcugcsetz ist dic Snmmc dcr sittlichen
Grundsätze. Diese wcrdcn eingeteilt in solchc für
das Eigcuwohl uud iu solche für das soziale
Wohl.

^. Zu deu ersteren gehören:

l. Dic Sittcnreinhcit. Sie bringt nns
Selbstachtung, Achtung Anderer, dauerhafte Kraft
und ermöglicht das Glück dcs chclichcu Verhältnisses.

2. Die Wahrheitsliebe. Sie befähigt uns

^ir Erkenntnis dcr wissenschaftlichen und sittlichen
Wahrheiten, macht nns frci vom Aberglauben und
schützt uus vor geistiger Sklaverei. (Joh. 8. 31).

3. Dcr Mut. Er befähigt uns, der Wahrheit
nnd dem Fortschritt zu dienen und unsere selbst-

ständigc Persönlichkeit zu behaupten.
4. Die Selbstbeherrschung. Sie läßt uns

iu äußern und innern Kämpfen die Ruhe und

Würde bewahren und ist das Adelszeichen der

Menschheit,

5. Die Besonnenheit. Sic schützt vor Leichtsinn

nnd Torheit und vielem Leid.

6. Die Arbeitsamkeit. Sie stärkt unsere

leiblichen und geistigen Kräfte, bewahrt uus vor
Armut uud Not und vor deu Gefahren des Müßigganges.

Deukeundarbeite! Das ist die Losuug!

7. Dic Geduld. Sie ist eiue wichtige Tugeud,
deuu sie schützt uus im Leiden vor Verzweiflung.

8. Die Enthaltsamkeit. „Enthaltung ist

Erhaltung". Enthaltung von allen gesundheitsschädlichen

Genüssen dieut zur Erhaltung unseres

Lebens. Namentlich vor Alkohol und anch vor
reichlicher Fleischspeise soll man stch enthalten und

auch vor Herrschaft dcr Begierden uud Leidenschaften

sich schützen. Dcr Alkohol ist ein Fluch für die

Menschheit. Oft an den Tod zu deukeu, dient zur
Erhaltung des Lebens; denn es mahnt uns zur
Pflege der Gesundheit.

9. Die Selbstliebe. Die Erkenntnis der

Schrecken der Krankheiten und aller Uebel des

Lebens erlegt uns dic Pflicht, uus zu schützen durch

Selbstzucht, Selbsterlösuug und Selbstliebe.
Dies ist wohl zu unterscheide» von Selbstsucht
oder Egoismus. —

10. Die Ehrfurcht. Ehrfurcht vor dem

allmächtigen Walten der Weltordnung oder

Naturordnung, ivie auch vor der Menschheit und vor
unserem eigenen bcsserm Selbst treibt uus an

zur Heiligung.
I^ö. Zu den sozialen Tugenden

gehören :

1 D a s M i t g e f ü h l. Es beruht auf der

Erkenntnis unserer Einheit mit allen lebenden Wesen;
cs bewahrt uus vor Rohheit, Selbstsucht und
Herzlosigkeit, lehrt uns Teilnahme an Leid und Freud
der Meuscheu uud veredelt unser Leben. —

2. Das Pflichtgefühl. Es beruht auf der

Erkenntnis unseres Verhältnisses zur Welt uud
treibt uns au zur Pflichterfüllung. — Durch dic

Arbeit für die Menschheit erwerben wir uns die

Unsterblichkeit.
3. Dic Güte. Sie beruht auf dcm Mitgefühl

uud befähigt uns, andern das Wohlwollen
zu erweisen, das ihnen zukommt; durch sie

gewinnen und veredeln wir die Herzen dcr Menschen.
4. Die Treue. Sie beruht auf dem Pflichtgefühl

und lehrt uus, uusere Ueberzeugung hoch

zu halten und unsere Pflichten gegcn uns uud
andcrc gcwisscuhaft zu erfüllen. Wcr sich selbst

treu ist, ist uicht falsch gcgeu Audcre.
5. Die Gerechtigkeit. Sic beruht auf dem

Pflichtgefühl uud lchrt uus, unser Recht und das

der Andern zn wahren. Jn ihr gipfeln unsere

sozialen Pflichten.
6. Die Wahrhaftigkeit. Sic schützt vor

Verstellung, vor Lug und Trug, schafft gegeu-
seitigcs Vertrauen und veredelt das Leben.

7. DieFriedfertigkeit. Sie befähigt uns,
den innern und äußern Frieden zu bewahren uud
die Harmonie mit dcr Mitwelt zn pflegen. Ihre
„Zauber" binden die menschliche Gesellschaft und
dienen dcm Fortschritt.

8. Dic Vaterlandsliebe. Sie beruht auf
dem Mitgefühl uud Pflichtgefühl und kämpft für
die Unabhängigkeit, Freiheit uud Wohlfahrt des

Vatertandes, das uns schützt und erhält.
9. Die Meuschhcitsliebe. Das Gefühl

der Abhängigkeit unseres Volkes von andern Völkern

verpflichtet uns, die ganze Menschheit zu ehrcu

und zu liebeu uud darum Gerechtigkeit gegeu Alle

zu üben.

10. Die Toleranz. Sic beruht auf der

Güte, läßt jedem seinen Glauben nnd sichert

dadurch dic religiöse Freiheit. Nur die Herrschsucht
der Priester ist intolerant uud schuf viele Religionskriege.

— Das Dogma der Unfehlbarkeit
des Papstcs ist intolerant; cs widerspricht dem

Prinzip des Christentums.
Die Vernunft erkennt, daß alle Tugenden

gute Folgeu haben, daß sie das Leben erhalten
und veredeln und daß alle Laster das Lcbcn

schädigen odcr verderben. Die Liebe zum Lcbcn

gebietet uns also, alle Tugenden zu befolgen und

das Sittcugcsetz iu uus herrscheu zu lassen. Die
Tugend ist Gebot der S e l b st l i e b e. Vernunft
uud Tugend sind die Grundlage der
Lebens kun st. Weisheit und Tugend erhalten
das Leben, und das Leben ist heilig zu halten.
Die Moral ist die beste Waffe im Kampfe ums

Dasein. (Schluß folgt.)

kacon v. verulam und unsere

deutigen „gelehrten".
Baeon v. Vcrnlam und uach ihm eiue Reihe

anderer Philosophen verkündeten schon vor
Jahrhunderten, daß nichts ist unserem Gehirn, was nicht

vermittelst unserer Sinnesorgane, durch Erfahrung
ius Gehirn gekommen ist. Unsere Ansichten,
Urteile nnd Handlungen sind daher — das ist die

richtige Konsequenz — nach dcm Ursprnnge im

„Leben" zu suchcu. Wir sageu: im
Gesellschaftsleben. Und nuu habcu wir „berufene"

Gelehrte, die uns im 20. Jahrhundert dies rund-

wegs ablcugueu. Die wissenschaftliche Psychologie,

die Psychopathologie sollen angeblich das „Beweis-
material" geliefert haben, auf was sich uusere

Zunftgelchrtcu berufen. Es ergeht ihnen dabei,

wie jcncn Griechen, dic behauptcten: die Welt
gleicht eiucm Teller; uud der Teller ist auf dcm

Rücken cincs Elephanten. Aber, auf was der

Elephant stcht, das viel niemandem ein zn fragen.

So auch uusere Herreu Gelehrten mit patentierter
„Wissenschaft". Sie behaupten wohl — wenn
wir fragen: wie handelt der Mensch? — daß,

das Wollen von der Gesinnung abhängig ist, die

Gesinnung ist ivieder vou den Durchschnittsaffektcn

abhängig ; weiter reicht uicht diese Wissenschaftlichkeit,

ich meine, wenn wir fragen : uud die Durch-
schuittsaffektc? Der Mcusch uimmt ja
nicht nur vereinzelte Farben, Töne, Temperatnr :c.

Empfindungen war, sondern als Gesellschaftsinensch

nimmt cr im Produktionsprozeß eine

gewisse Stellung cin, die ihn iii Beziehungen, in
Verhältnissen setzt zu anderen Menschen; es wirkt
aiif ihm das Tun und Treiben anderer Menschen,

und somit nimmt er Empfindniigskomplcxe wahr,
die ich „soziale Reize" lieuueu möchte. Und seine

(des Menschen) Diirchschnittsaffckte, scine Gesinnung,

sein Wollen und sein Handeln sind eben

Reaktionen ans diese sozialen Reize. Wenn wir
dieses annehmen, dann sind ivir erst übereinstimmend

mit dem Satze Bacon's, daß nichts im

Gehirn ist, was nicht durch Erfahrung hineingekommen

ist. Weuu cs stch aber um die Ethik handelt,

sind unsere gelchrteu „Psychologen" hinter Baeon

zurückgeblieben. Dazu ist ihueu die Ethik nur gilt
im Lchrsaal, aber sic ist untauglich, sogar

unangenehm, odcr wie man's nimmt: „problematisch",

wenn es sich um die Praxis dcs Lebens handelt.


	Der sittiliche Glaube

