
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1911)

Heft: 9

Artikel: Ist Religion Privatsache?

Autor: Karmin, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offizielles Organ öes Deutsch ^Schweizerischen Freiöenkeröunöes
Herausgegeben von der Freidenker-Preßgenossenschaft

der deutschen Schweiz, Sitz in Zürich.

Sekretariat, Redaktion, Verlag und Admiuistratiou

Stationsstraße 1», II l., Wiedikon- Zürich.

IV. Jahrgang. Nmnmer 9.
1. September 1911.

Erscheint monatlich. Einzelnnmmer IN Cts.

Abonnement :

Schweiz: Fr. 1.56. Ausland: Fr. 2.56 pro Jahr.
Alle schweizer. Postbnreanx nehmen Abonnements entgegen.

Inserate :
4 mal gespaltene Petitzeile 25 Cts., Wiederholungen Rabatt.

Ist steligion Privatsache?
Von Dr. Otto Karmin.

Auf dem soz.-dem. Parteitage zu Erfurt, am 20. Oktober 1891, sagte

Liebknecht iu seiner großen Rede über das neue Programm:

„Man hatte vorgeschlagen, wir möchten doch die alten demokratischen

Forderungen, wie wir sie im Eisenacher Programm finden, wieder

aufnehme» : Trennung d e r K i r ch e von d e r S ch u l e u n d T r e n-

nung der Kirche vom Staate. Ja, das war seinerzeit recht

schön, abcr es besagt bei weitem nicht Alles, was wir sagen wollen und

jctzt sageu müssen. Mit jener Formulierung wird die Kirche als ein neben
dem Staate bestehendes Institut auerkauut, uud das

wolleu ivir nicht. Wir gehen viel weiter: in unseren Augen uud in dem

freien Gemeinwesen, welches wir anstreben, ist die Kirche eine einfache private
Gemeinschaft und Vereinigung, welche denselben Gesetzen unterliegt wie alle

anderen privaten Vereinigungen und Gemeinschaften. Da ist der Gedanke

der absoluten Gleichheit, den wir hier ausgedrückt habeu Wir
erklären die Religion zur Privatsache."^)

Uud ivie sieht es heute, zwanzig Jahre nach diesem „weitergehenden"
Beschluß aus? — Gewiß, in einigen Ländern ist die soz.-dem. Partei
stramm autiklerikal — das ist aber die Ausnahme — in anderen ist sie

Wahlbündnisse mit religiösen Parteien eingegangen, uud iu der Schweiz

gibt es sogar soz.-dem. Kirchenälteste, soz.-dem. Pastoren und soz.-dem.

Kirchenwählervereine, welche sich z. B. der Trennung von Kirche und Staat
offiziell widersetzen, und zwar mit Berufung darauf, daß — die Religion
Privatsache sei, uud es jedem freistehen müsse, zu deu kirchlichen Fragen
d i e Stellung zu nehmen, die er mit seinem Gewissen für vereinbar halte.

Es ist hier nicht unsere Aufgabe, diese mehr politischeu als ethischen

Motiven entspringenden Inkonsequenzen näher zu uutersucheu. Wichtiger
erscheint uus die Frage, wie sich die Kirchen zur Behauptung: Religion
— Privatsache, stellen. Wir sagen : die Kirchen, denn um diese handelt

es sich in dcr Praxis, wenn von Religion die Rede ist.
Die katholische Kirche hat niemals ein Hehl daraus gemacht, daß sie

die Religion für ihrc uud keineswegs für eine Privatsache halte. Daher
fordert sie auch für sich ciuc Stellung außerhalb dcs allgemeiueu Rechtes
und übcr demselben. So schreibt dcr „unfehlbare" Papst Leo XIII. in
seiner Encnclica Im mortale Dei vom 1. November 1885:

„Da der Zweck, welchcn die Kirche anstrebt, weitaus der voruehmste
von allcu ist, so steht auch ihre Macht höher als alle anderen Mächte und
kann sie, auf keinerlei Weise, der weltlichen Gewalt unterwürfig sein".

Es ist folglich ganz Anscanent, wenn die katholische Kirche sich alle
Rechte dcs Staates, inbegriffen die richtende Gewalt, zuschreibt. Auch
Pius IX. hatte bereits gesagt:

„Es ist mit hervorragender Unverschämtheit behauptet worden, daß
die Kirchc uicht das Rccht habe, mit zeitliche!? Strafen diejenigen zu
erreichen, ivelche ihre (der Kirchc) Gesetze verletzen".")

Leo XIII. hat sich diescr Auffassung vollinhaltlich angeschlossen.
Wie weit gcht aber das von dcr Kirche geforderte Strafrecht?

Erstreckt es sich etwa nur auf die Verhäuguug vou Bußgebeteu, Wallfahrten,
Fasten usw? Keineswegs. — Selbst das Recht, anf Todesstrafe zu
erkennen, nimmt dcr Katholizismus für sich iu Anspruch.

') Protokoll über die Verhandlungen des Parteitages der Sozialdemokratischen
Partei Deutschlands, abgehalten zu Erfurt. Berlin 1891, vag. 350.

2> lZllc^c-Iivn Huant-r our» vom 8. Dezember 1864.

Hier die Meinuug des iu kirchlichen Krciseu hochgeschätzten Jesniten-

paters Mathias Liberatore:^)
„Hat die Kirche das Recht, die Todesstrafe zu

verhängen? Was dieses Recht betrifft, so ist keinerlei Gruud
vorhanden, der strafenden Gewalt der Kirche Grenzen vorzuschreiben. Die
Kirche, sowie der Staat ist eine vollkommene Gesellschaft; sie hat infolgedessen

alle zu ihrer Verteidigung notwendigen Rechte. Was nun den

Gebrauch dieses Rechtes (zn töten) anbelangt, so ist es unleugbar, daß die

Kirche sich weigert, äußerst schwere uud blutige Strafen (selbst) zu
verhängen. Dies kommt von ihrer Milde nnd Gnade. Wenn die Tötung
eines Schuldigen im Interesse der Christenheit unbedingt notwendig ist, so

überläßt die Kirche ihn lieber der weltlichen Gewalt, damit diese ihn richte

und den Gesetzen gemäß bestrafe."

Hier die Meinung des heiligen Thomas von Aquiuo, welche

die angesehensten Theologen zu der ihrigen gemacht haben. Er sagt in
bezug aus die Anhänger einer Ketzerei (und das ist das schwerste

Verbrechen gegen die Kirche): „Was die Ketzer betrifft, so ist zweierlei zu

beobachten, erstens sie selbst, zweitens die Kirche. Von Seiten der Ketzer

liegt ein Verbrechen vor, für welches sie uicht nur verdient haben, durch
die Exkommunikation von der Kirche getrennt, sondern auch durch den Tod
aus der Welt geschafft zu werdeu Die Kirche aber ist milde uud

will die Verirrteu bekehren. Darum verurteilt sie uicht gleich, souderu erst

nach einer ersten und zweiten Ermahnung, so wie der Apostel es will.
Wenn trotzdem der Ketzer beharrt, und die Kirche seine Bekehrung nicht

mehr erhofft, so trägt sie Sorge um das Heil der audereu, sie scheidet deu

Ketzer (von der Gemeinde) durch eine Exkommunikation, und sie überläßt
ihn dem weltlichen Richter, damit er, durch die Todesstrafe, aus der Welt
geschafft iverde."

Der heilige Hieronymus sagt gleichfalls: „Das faule Fleisch

muß abgeschnitten, das rändige Schaf muß aus der Hürde entfernt werden,
damit nicht das ganze Haus, die ganze Menge, der ganze Leib, die ganze
Herde, brennen, verfaulen, verderben, untergehen. Arius iu Alexandrien
war nnr ein kleiner Funken, aber da er nicht rechtzeitig verlöscht wurde,
hat er die Welt in Brand gesteckt".

Diese Worte sagen deutlich, warum man in dcr christlichen Gesellschaft

eine so schwere Strafe gegeu die dogmatisierenden Ketzer anwenden

muß: um das Heil des ganzeu Körpers muß man Sorge tragen, mehr
als uni deu einzelnen, den man nicht mehr auf deu rechten Weg zu bringen
hofft. Uud da genügt es nicht, den Schuldigen zu verbannen odcr

einzusperren, wie von einigen behauptet wird. Demi, wie B e l l a r in i u in
bezug auf diese Verführer lehrt: „Weuu ihr sie einkerkert, so verderben sie

ihre Umgebung durch ihre Reden, die entfernten Geister durch ihrc Schrifteu.
Das einzige Mittel dagegen ist, sie möglichst schnell zn töten." —

Diese Forderungen kann die katholische Kirche heutigen Tags
allerdings nicht mehr in Taten umsetzen, aber — wo immer man ihr dazu
die Macht gelassen hat — imprägniert sic die Gesetze und die Gebräuche

mit ihrem Geist. Nehmen wir Oesterreich: da hat sie den Genuß
eiues reichlichen Kulturbudgets, übt gesetzlichen Einfluß auf die Schule aus,

verhindert die Wiederverheiratuug katholisch getrauter geschiedener Eheleute,

ist durch besonders scharfe Bestimmungen des Strafrechtes vor Angriffen
beschützt usw. Da muß der gläubige wie der ungläubige Katholik stch dcm

WiederverehelichungSverbot unterwerfen, müssen Protestanten, Juden und

Freidenker für die Kosten dcs katholischen Klerus mit aufkommen, müssen

°) I.S äroiti pudlio clg I' LZIisg. Paris 1888,- pag. 165—167



26 Freidenker
Gesetze über sich ergehen lassen, die das Herrenhaus
dank den Virilstimmen des hohen Klerus beschlossen

hat u. dgl. m. Jn den protestantischen Ländern liegt
die Sache ganz ähnlich. Auch da genießt die Kirche

nieist ein Kulturbudget, hat direkten Einfluß auf dic

Gesetzgebung durch Vertreter im Oberhaus, inspiziert

das Unterrichtswesen usw. Und das alles,

trotzdein heute in allen zivilisierten Ländern die

vollständige Gewissen s fr eiheit verfassungs-

gcmäß garantiert ist!
Aber nicht genug au diesen öffentlichen Rechten

dcr Kirchen! Auch außerstaatlich besitzen sie

ungeheueren Einfluß : Andersgläubige und Ungläubige
werden daran gehindert, Stellung zu fiudeu oder

iveuigstcus ihre Lebensauffassung praktisch zu

betätige». Man iveiß, wie es im protestantischen

Prcnßcn oder im katholischen Oesterreich mit der

Lage der Israeliten oder der Freidenker beschaffen

ist. Und man behaupte nicht, daß das mit der

politscheu Verfassuiig etwas zu tuu habe. Iii der

Schweiz ist es nicht vielbcsser. Im Staatsdienst
der meisten Kantone besteht strenger Ostracismus

gegeu Andersgläubige, uiid für die private Freiheit
der Meinungsäußerung mag die Tatsache genügen,

daß kein einziges Dementi erfolgte, als der Schreiber

dieser Zeilen am 25. Oktober 1908 bei der Ein-
weihuug des Servet-Denkmals in Auneumasse^)

die Versicherung gab : „ V i e l e P e r s o n e n h a b e n

anonym für das Monument Geld
eingesandt uud geschrieben, daß sie durch
Neuuung ihrer Namen sich Belästignn-
gen aussetzen würden; andere, die schon

ihre Unterschrift gegeben hatten, zogen
s i e w i e d e r z u r ü ck, u m n i ch t i h r e S t e l l u u g

oder die eines Angehörigen in Gefahr
zu bringen; von d e u a u o u y m e u S ch m ä h-

nnd Drohbriefen wollen wir gänzlich
schweigen".

Heutigeu Tages heißt Religiou : Kirche; uud die

Kirche kann keine Privatsache sein, denn im Namen

ihrer Prinzipien fordert und übt sie einen

Eiiifliiß anf das öffentliche Leben aus, deu wir
für unmoralisch, drückend und schädlich halten müssen.

4) Die Stadt Gens hatte es verweigert, für das, dem

Andenken des 1333 auf Calvins Betreiben Hingerichteten

Unitariers Michael Servet geweihte Mouument einen

Platz zur Verfügung zu stellen. —

Me „neue" Menschen.
Von Solomon Soml6, Zürich.

Mit „Wissen", mit „Geist" seid ihr gerüstet —
Mit „neue" Moral ihr euch noch brüstet —
Und zirkelt uferlos euer Kahn —
Da ruft ihr: das sei die neue Bahn!

Ihr schwöret den Tod der nackten Gewalt —
Dem Leben versprecht ihr neuen Gehalt —
Das Alte ihr zertrümmern wagt —
Ihr stürmt, posaunet Tag für Tag.

Beginnt so der letzte, heft'ge Tanz —

Fort mit dem alten, vergilbten Popanz.
Mit festlichem Jubel ihr triumphiert —
Dic Rechnung doch habt ihr noch nicht saldiert.

Lehrt mich doch, was macht den Menschen modern?

Zeigt mir den schimmernden, goldenen Stern,
Der über Selbstachtnng noch versagt!
Sticht heuchelt, nicht lügt

Was Privatsache sein kann und soll, das ist

Weltanschauung. Niemand geht cs etwas au, ob

ich Kantianer oder Hegelianer Anhänger von
Schopenhauer oder Nietzsche, Idealist, Mouist,
Pragmatist oder sonst etwas bin. An dem Tag,
an welchem die Religion sich zu eiuer gleichen Rolle

entschließen wird — uud das ivird sie jedenfalls
erst, wenn man sie dazu zwingt — an dem Tag
wird sie zur Privatsache werde u. So laiige sie

das aber nicht tut, ist das Liebäugeln mit den

Kirchen, unter dem Vorwand, daß cs sich um
eine persönliche Angelegenheit des Einzelnen handle,

eine Negation aller fortschrittlichen Bestrebungen,

ein Verrat am Prinzip der individuellen
Freiheit.

ver sittliche glaube.
Von Fr. W n ß a. Schulinspektor, Burgdorf.

Motto: Eine neue Zeit verlangt
cine neue Religion.

(Fe u erb ach.)

Der sittliche Glaube ist der Glaube au das

Wahre und Gute, der Glaube der Vernunft;
er ist darum der Glaube des freieu Deuters, also

dcs Freidenkers; er ist der wahre, der

beglückende Glaube.

Nicht im heutigcu Kircheutum, wohl aber im

Urchristentum der drei erstcu Jahrhunderte

war er kräftig entwickelt. Jesns hat in seinem

Gespräch mit Pilatus ausdrücklich erklärt, daß er

gekommen ist, nur der Wahrheit Zeugnis zu

geben (Joh. 18). Das Urchristentum lehrte keinen

Jenseitsglauben.
Deu Beweis hierfür liefert Pfarrer Ludwig

Reinhardt in Basel in verschiedenen von seinen

Schriften, namentlich in seiner Uebcrsetzung des

„Neuen Testamentes", 2. Aufl., im Verlag
voii E. Reinhardt in München ; wie auch in seiner

Schrift: „Kennt die Bibel das Jenseits"?
im gleicheil Verlag. Reinhardt erklärt den

Jenseitsglauben als einen heidnischen Aberglauben.

Dieser Aberglaube stammt aus dcr heidnischen,

der griechischen Philosophie des P l a t o. Er wurde

von den „Kirchenvätern" des 4. Jahrhunderts
aufgenommen. Jn der nachapostolischcu Zeit wurde

das Christentum durch deu „alerandrinischcnHelcnis-
mus" zu einer Religion des Jenseits gemacht.

Zeigt mir der nie seinen Freund betrogen,

Und schlugen in die Höh' die Meereswogen!
Der mit reiner Menschenliebe geimpft —
Nicht flucht und nicht schimpft

Und zeigt mir die edle, große Potenz,
Die geschlagen von jeher die Konkurrenz
Und Treue geschworen der reiuen Jugend!
Ich meine die Tugend

Zeigt mir doch nein, was könnt ihr denn geben?

Selbst cnch ist ja eine Hölle nur daS Leben!

Und bittc ich cuch ergebcust und warm —
Ihr seid ja arm

Verdammt seid ihr auch vom „lieben Gott"!
Enere Wissenschast ist auch bankerott,
Und enre Moral — 's liegt anßcr Zweifel —
Holte der Teufel!

Das Schiff geht unter — 's gibt kein Crretten!

Noch klirren heute Versklavter Ketten,

Doch bringt der Morgen schon Sturm und Drang —

Untergang!

vas Konsll Nicäa (z:s).
Da nach Nr. 8 des „Freidenkers" die „Schweizerische

Kirchenzeituug" glaubt, der Beschluß des Konzils zu Nicäa

werde noch 1l>,lXX) Jahre geglaubt werden, so dürfte es

Diese kirchliche Lehre vom Jenseits ist ganz uu-
bib lisch; sie war der fundamentale Abfall, und
die Macht dcs P a p st t u m s hat iu dieser w i d e r-
christlichen Jenseitigkeit ihre Wurzeln, sagt

Reinhardt. — (Siehe seiue Schrift über „Gottesherrschaft.

") Diese Jeuseitigkeitslchrc ist nicht nur u
«biblisch, sondern auch unwahr; dcnn sic wird durch
die Astronomie nnd Physiologie ganz widerlegt.
Sie ist überdies unmoralisch, weil sie dcn E g o i s-
mns der Gläubigen auf daS höchste Maß steigert.

— Auf dieser unwahren Jenseitslchre beruht der

Höllen schrecken und auf diese» die Messe uud
dic Beichte uud dcr Ablaß uud dic Herrschaft
Roms über dic Völker. — Reinhardt sagt: „Die
dualistische Wcltauschaunug des Mittelalters
vergiftet bis heute das Lebcu dcr Mcuschhcit". —
Und Dr. G. Glaser sagt i» scinc» „Lebensfragen":

„Der Jenseitstrost ist eiu frommer
Betrug". — Uud Nietzsche sagt iu seinem

„Antichrist": „Die große Lüge von dcr persönlichen

Unsterblichkeit nimmt dem Leben das

Schwergewicht." Jesus wurde als Scheintoter von den Cs-

säern, seinen Freunden, vom Krcnz hcrabgenommen
und durch ärztliche Behandlung wieder znm Leben

erweckt. „Das wahre Leben Jesu" vou F. Schmidt
(Verlag vou Fickcr iu Leipzig) gibt hierüber nähere

Auskunft.
Eine zweite große Verfälschung des Urchristentums

hat das 4. Jahrhuudert begangen, indem es

im Jahre 325 in dem Conzilinm zu Nicäa Jesus

zu einem überweltlichen Wesen, zu einem 2. Gott
gemacht hat. Dieses geschah nnr anf einen förmlichen

Zwang des Kaisers Konstantin. Wenige
Jahre nachher wurde uoch eine 3. Gottheit geschaffen

uud damit dcr Rückfall iu dic Vielgötterei bcgaugc».
Das geschah, trotzdem daß Paulus selber Jesus
als Meuscheu bezeichnet. (I.Tim. 2,5.)

Ueber diesen Beschluß iu Nicäa gibt Pfarrer
Altherr iu Basel iu seinem Büchlein „Die
Lehre vom Sohn Gottes" (Verlag von
Schümann, Bremen) gute Auskunft. Anf dicses

Dogma vom Sohu Gottes stützt sich die falsche

Erlösungslchre dcr Kirche. Von allen andern

Irrlehren der Kirche, wie z. B. vom sog. Apostolischen

Glaubensbekenntnis, von der Erbsünde, von dcr

Prädestination, von der „Gnade", von der

Rechtfertigung durch den „Glauben", von der Messe,

gut sein, über dicses Konzil dem Volk einige Aufklärung
zu gebcu. — Ich verweise dabei auf die Schrift von Pfr.
Alt Herr: „Dic Lehre vom Sohne Gottes".

Die Ebioniten hielten im 2. nnd 3. Jahrhundert
Jesns sür einen „Menschen", wie auch Paulus ihn
im 1. Tim. 2, 5 ausdrücklich als „Mensch" bezeichnet.

Aber die Partei der Gnostiker erklärte das menschlich

Leibliche an Jcsus als bloßen „Schein". Der Streit
dauerte lange. OrigeneS lehrte, der Sohn sei cwig
vom Vater gezeugt, sei wesensgleich mit ihm, und doch

versöulich vou ihm nntcrschicden. Arius abcr bestritt,
daß der Begrifj der Zeuguzg auf Gott passe. Cr wurde

32l vou einer Synode verbannt. Ter Kaiser Ko n sta n tin
beriej 325 cin Konzil nach Nicäa. 318 Bischöfe waren
innerlich dagegen, Jesus zum wesentlichen Gott zu machen ;

abcr dcr Kaiser erklärte, daß cr auf dem „wesensgleich"

beharre. Da fiel die Mehrheit um ; nur 2 Vischösc stauben

zu Arius. Sie wurde» mit ihm verbannt. — Das Dogma
der Gottheit Jcs» ist also das Produkt „theologischer
Phantasie, priesterlicher Schwäche uud
mißbrauchter Kaisergcwalt", sagt Psr. Altherr. —
Jesus hat sich sclber immer als „Menschensohn" bezeichnet.

Und Markus <>, 3 uennt sogar Iakobns, Joses, Inda und

Simon als Brüder von Jcsus. — Weiteren Aufschluß

gebe» die „Cssäi scheu Briefe", übersetzt von Or. K.

Nagel. Verlag von Lebensreform, Stralauerstraße 4l,
Berlin C. — Diese sind sehr lehrreich! — Preis Fr. l.—

(F. W.)


	Ist Religion Privatsache?

