
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 7

Rubrik: Ausland

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gebracht wird, zu der ihren machen. In den Volksbüchern
sollen die Fragenden, denen der Religionsunterricht und
die offizielle Kirche die Antwort schuldig geblieben sind,
eine gut-deutsche Antwort ohne Hörner und Zähne
finden. Wir erblicken die Volkstümlichkeit unserer Bücher
in erster Linie in der schlichten und ehrlichen Klarheit, mit
der die Dinge so geschildert werden, wie sie heute die
besten unter den vorurteilslosen Sachkennern liegen sehen.

Zu solcher Klarheit rechnen wir, daß in den Darstellungen
der Volksbücher genau an derselben Stelle Fragezeichen
stehen, wo die Wissenschaft welche setzt. Sie setzt oft
welche.

Die Geschichte samt ihrer Forschung macht zwar nicht
selig und „Wiedergeburt durch Wissenschaft" ist Unsinn —
aber sie macht frei von mancher schweren Last und stärkt
den Mut des Menschen, sein inneres Leben statt auf irgend
eine fremde Lehre a u f s i ch s e l b st zu gründen."

Unsere Aewegung.
Bekanntmachung an unsere Bundesmitglieder.

Wir ersuchen unsere Bundesmitglieder, die für das
Jahr 1910 fälligen Beiträge unter Postcheckkonto VIII 964
einzusenden, da ihnen andernfalls die Augustnummer mit
entsprechender Nachnahme zugesandt wird.

Zürich, 20. Juni, 1910.
Die Geschäftsle-itung.

Freidenker-Verein Zürich. Dienstag den 12. Juli,
abends 8 ^Uhr, findet im großen Saale des Restaurant
„Sihlhof" Stauffacherquai 1, unsere Monatsversammlung

statt. Wichtige Anträge. Wir ersuchen unsere
Mitglieder, vollzählig zu erscheinen. Gäste willkommen.

Der V orstand.
Freidenkerverein Bern. Vereinsversammlung, Montag

den 11. Juli im Volkshaus. Tafel nachsehen. 1.
Betrachtungen über die Enzyclika-Bewegung. 2. Zu Freiligraths

100. Geburtstag. 3. Ueber die Gewissensfreiheit
und ihre Garantien im Kanton Bern. Zahlreichen Besuch,
auch von Gästen, erwartet

Der Vorstand.
Luzern. In einer Versammlung des Freidenkervereins

Luzern hielt Herr Redaktor Attenhofer aus Zürich einen
Vortrag über die religiöse Toleranz in Geschichte, Recht
und Praxis.

Aus den sehr interessanten, reiches Wissen bekundenden
Ausführungen ging hervor, daß im Allgemeinen die
monotheistischen Religionen von Natur aus intolerant sind, weil
die Anhänger desselben nur einen einzigem Gott für den
richtigen halten, während die polytheistischen Religionen
nicht blos die eigenen Götter anbeten, sondern auch andern
die Existenz nicht abstreiten. Die alten Römer z. B.
anerkanntem auch die Götter der Griechen, sie ließen auch
den eroberten Völkern ihre Religion; wenn sie in gewissen
Zeiten die Christen verfolgten, so geschah dies nicht aus
religiösen, sondern aus politischen und sozialen Gründen;
auch sind die Vorstellungen über die Christenverfolgungen
der römischen Kaiser' meistens stark übertrieben, wie an
einem Beispiel gezeigt wird.

Dagegen erwies sich das Christentum als sehr intolerant.

Kaum war dasselbe durch Kaiser Konstantin im
Jahre 313 als Staatsreligion eingeführt worden, fing es

an, die Heiden mit Feuer und Schwert zu bekehren und es

wütete selbst gegen die, eigenen Bekenner, wenn sie von
der Meinung der Kirche, welche sich nach und nach
ausgebildet hatte, abwichen, wie z. B. die Arianer und später
die Waldenser. Die „Haeretiker" wurden schon unter Kaiser

Justinian ums Jahr 700 mit Todesstrafe verfolgt.
Thomas von Aquino, der jetzige offizielle Philosoph
der römischen Kirche, erklärte, „Haeretiker müssen

am Leibe bestraft werden." Sogar der Hohenstaufenkaiser
Friedrich I!. ließ Ketzer verbrennen. Von ihm ist
anzunehmen, daß er dies nicht freiwillig, sondern zufolge
päpstlichen Zwanges tat. Die Juden- und Ketzerverfolgungen

des Mittelalters sind bekannt. Die Reformation
hat eine Wendung gebracht, doch noch nicht die Toleranz
der heutigen Tage. Der Reichstag von Speyer erklärte
am 27. August 1526 das Landrecht der Fürsten gegenüber
dem Wormseredikt vom 26. Mai 1521, in welchem Karl V.

über die Protestanten die Reichsacht ausgesprochen hatte.
Der westphälische Friede vom Jahre 1643 bestätigte den

Augsburger Religionsfrieden von 1555, welcher, wie der

Beschluß von Speyer, das Landrecht der Fürsten als gültig

erklärte. Papst Jnnocenz X. verdammte in einer
heftigen Bulle den westphälischen Friedensvertrag und
erklärte denselben für ungültig und nichtig. Auch der
westphälische Friede bedeutete noch nicht die Toleranz im
heutigen Sinne. Nur die Katholiken, Protestanten (Anhänger
Luthers) und die Reformierten (Anhänger Calvins und

Zwinglis) hatten auf dieselbe Anspruch, Juden und
Wiedertäufer z. B. nicht.

Der Geist der Toleranz machte Fortschritte. Rousseau
und Voltaire brachen demselben Bahn. König Friedrich
der Große und Kaiser Joseph Ii. bildeten leuchtende
Beispiele toleranter Gesinnung.

Die französische Revolution mit ihren Grundsätzen
der Freiheit. Gleichheit und Brüderlichkeit ließ religiöser
Intoleranz keine» Raum mehr. Die Reaktion konnte

zwar wohl nachher noch einige Jahrzehnte den modernen
Geist wieder in Fesseln schlagen, dieser machte sich aber

dann endgültig frei und stellte den Grundsatz der Toleranz
gesetzlich fest.

Mit der Zitation des Art. 49 der Bundesverfassung
schloß Herr Attenhofer seinen, dic Versannnlung in
gespannter Aufmerksamkeit haltenden, lehrreichen Vortrag,
welcher ihm von derselben lebhaft verdankt wurde.

In der Diskussion gab Herr Dr. Cubasch an Hand
gemachter Erfahrung dem Gedanken Ausdruck, daß gewöhnlich

nicht die Religionen selbst die Ursachen der Intoleranz

bilden, sondern. was im Namen und unter dem
Deckmantel der Religion bezweckt wird. Im Christentum ist
es die Kirche mit ihrer Priesterschaft und ihren Bestrebungen

nach politischer Herrschaft und irdischem Besitz, welche

in diese Religionen Intoleranz gebracht hat. Im BudhiS-
mus, welcher mit dem Christentum viele Ähnlichkeit, abcr
keine Kirche, d. h. keine derartige Priesterorganisation wie
die Papstkirche hat, begegnet man keiner religiösen Intoleranz.

Diese findet sich da am meisten, wo anstatt wirklicher
Religion wohl der Namen derselben, dabei aber sehr niedrige

Gesinnung und beschränkter Verstand vorhanden ist.
Auch die Worte des Herrn Dr. Cubasch fanden den

vollen Beifall der Versammlung. In derselben wnrde
auch noch der Wunsch ausgesprochen, es möchte Herr At
tenhofer den hochinteressanten Vortrag im „Freidenker"
erscheinen lassen und dadurch einem weiteren Publikum
zugänglich machen.

Basel: Präsident Alfr. Schmid-Emch, Steinenvorstadt

21. — Sitzung jeden 2. Mittwoch im Monat. Lokal:
Restaurant Müsfler, Aeschenvorstadt.

Baden: Präsident Wilh. Göhner, Wettingen, Kaufhaus

Langenstein.

Schweiz.
Ein grelles Licht aus soziale Zustände wirft

folgende Notiz über die Genfer Schreibstube (aus der
Schweiz. Ztschrft. für Gemeinnützigkeit. 1910. Heft 2.)

„Alle Leute müssen zuerst ein kleines Examen bestehen,
damit ihnen dann die für sie passende Arbeit zugewiesen
werden kann. Die Anstalt steht unter der Oberleitung
aristokratischer, positiv-christlicher Kreise. Die Löhne halten
sich sehr niedrig, 2—3 Fr. im Tag. Die Zahl der
beschäftigten Arbeiter stieg von 57 im Jahre 1891 auf 510
Personen (412 Männer und 98 Frauen) im Jahre 1908."

In welch kindisch läppischer Weise heute noch von den
Geistlichen gehandelt werden kann, zeigt ein kleiner
Bericht, den wir dem Blättchen „Friedensglocke" entnehmen,
das von der christlichen Vereinsbuchhandlung in Zürich
herausgegeben wird (No. 19, 16 Jahrg.). Ein Kirchen-
Vorsteher glaubt, das ewige Anbetteln treibe die Leute noch
alle zur Kirche hinaus. Dem stellte, um ihm seine
Undankbarkeit zu zeigen, sein Pastor folgende Rechnung auf:

Rechnung für Johann H.
von seinem Meister, dem Herrn der ganzen Erde.

Für 10 Regengüsse auf seine Aecker, per Regen
zu Fr. 25.— gleich Fr. 250

Für 2 Extraregengüsse in sehr dürrer Zeit
zu Fr. 50 — gleich Fr. 100

Für 60 Tage Sonnenschein je Fr. 10 gleich Fr. 600
Für Verschiedenes, wie Wind, Tau usw. Fr. 300

Summa: Fr. 1250

Gegenrechnung:
Johann H. bezahlt zur Kirche Fr. 10.—
Für innere Mission Fr. —.25
Für Heidenmission Fr. —.10

Summa: Fr. 10 35

Dieser Rechnung könnte noch vieles hinzugefügt werden,

denn wer hat die Aecker gegeben? wer die Kraft in
den Armen, das Lannd zu bebauen? wer hat die Köhlen
und viele andere Schätze in die Erde gelegt? wer läßt alles
wachsen? wer gibt alles? Ja, was würde eine Rechnung
daraus, wenn man die unschätzbaren geistlichen und
himmlischen Güter aufzählen wollte, die Gott ,der Herr, seinen
gläubigen Kindern gibt? Sollte da nicht jeden Tag anch
von Dank die Rede sein, von Dank mit Herzen, Mund und
Händen?"

So was nennen diese Leute in einem Atemzuge mit
Gott, Christus, Frömmigkeit und merken nicht einmal.
welche heidnische, fast irreligiöse Gesinnung aus ihrem
Tun spricht! A,

Ausland.
Statistisches über die Volksbildung in Belgien. Nach

der Volkszählung von 1890 gab es in Belgien auf
1,668,457 Männer von 21 und mehr Jahren 423,525, also
25 Prozent, die weder lesen noch schreiben konnten; noch

schlimmer stand es mit den Frauen: 568,046 Analphabeten

auf 1,700,166, also 33,4 Prozent. — Die französisch
sprechenden Belgier sind ihren Mitbürgern flämischer
Sprache weit überlegen. Die Minderwertigkeit der
flämischen Volks schulbildung erklärt sich sehr einfach durch
die Tatsache, daß die dortigen Primarschulen in ihrer großen

Mehrheit konfessionelle Schulen sind, die vom Staat
übernommen sind oder unterstützt werden. Ihre Zahl
beträgt 1441. Dagegen stehen im wallonischen Gebiete 2823
weltliche Kommunalschulen 382 konfessionellen Anstalten
gegenüber. Wo die geistliche Schule überwiegt, haben wir
auf 1000 Zwanzigjährige 180 Analphabeten, dafür 84
Besitzer der nackten Elementarbildung. Da, wo die weltliche
Schule das Uebergewicht hat, gibt es auf das Tausend nur
122 Analphabeten, aber 176 Abiturienten der Volks
schule. — Ein Vergleich der Zahlen von 1880. 1890, 1900
und 1906 zeigt 1890 den Gipfel. 1900 und auch 1906 eincn

enormen Rückgang. Die Rekruten von 1890 hatten eben

ihre Schuljahre unter der Herrschaft des liberalen
Schulgesetzes von 1879. die der Jahrgänge 1900 und 1906 aber

unter den klerikalen Gesetzen von 1884 und 1895 verlebt.
Die liberale Regierung Hatte von 1876 bis 1834 die größten

Anstrengungen gemacht, den öffentlichen Unterricht zu
verbessern und Fortbildungskurse einzurichten; dagegen

gelang es den Klerikalen, durch ihre Schulgesetzgebung

von 1834 und 1895 diesen Aufschwung zugrunde zu rich-
ten. (Eth. Kult. No. 9)

Spanien. Der Vatikan hat gegen die liberale Regierung

Spaniens das dort bestehende Konkordat zu verteidigen.

Er verhält sich schroff ablehnend gegen die

Abänderungsvorschläge des spanischen Ministerrates. Der
Erzbischof von Toledo hat im Namen der Bischöfe eine Eingabe

gemacht, in der er behauptet, die Regierung sei

verpflichtet, alle Kongregationen gesetzlich anzuerkennen, die

Anwendung deS Vereinsgesetzes ans die Orden, Zulassnnc

und Auflösung von Kongregationen hänge nicht von der
Regierung, sondern allein vom Evikosvnt ab.

(Protcstantenblatt No. 23.)

Borromäus-Enzyklika. Unter dem Einfluß der
wachsenden Verbreitung reformatorischcr Ideen machte die ka--

tholische Kirche in der Mitte des 16. Jahrhunderts Ernst
init dein lange schon ausgesprochenen Gedanken einer
„Reform an Haupt und Gliedern". Das Konzil von Tricnt
im Tirol 1545—1563) führte verschiedene kirchliche
Reformen durch und stellte die Lehre der katholischen Kirche
genau fest. Zu den hervorragendsten Menschen dieser
Zeit zählt Carlo Borromeo (1538—1574). Von ihm
sagt Theodor Linder (Weltgeschichte Bd. V. S. 115 116) :

„Die katholische Welt weist eine reiche Zahl von
Persönlichkeiten auf, die mit den Idealen dcr besonderen
katholischen Frömmigkeit die allgemeinen Tugenden der
Menschenliebe und uneigennütziger Hingabe verbanden. Oft
mischte sich freilich in diese schönen Züge dcr Geist der
Verfolgung, wie bei Carlo Borroineo. Einem am Lago
Maggiore ansäßigen Grafengeschlecht entstammend und
ein Neffe von Pius IV., machte Carlo eine auch durch
fleckenloses Leben verdiente schnelle Laubahn zum
Kardinal und Erzbischof von Mailand, in diesen Stellungen
auf dem Trientinischen Konzil einflußreich. Für seine
verwilderte Diözese sorgte er in aufopfernder Weise. Das
Priestertum suchte er durch Seminare und Kongregationen
zu heben, bei einer furchtbaren Pest war er dcr mutigste
Pfleger. Aber Ketzer und Hexen vertilgte cr unbarmherzig."

Das Erinnerungsfest an die vor 300 Jahren erfolgte
Heiligsprechung dieses Mannes wurde in Italien überall
gefeiert. Bei dieser Gelegenheit erließ Papst Pius X. am
26. Mai an die italienischen Bischöfe cin Rundschreiben,
in dem sich folgende Stelle findet: ^.ot-r ^m^tc.li< ue svclis
li. 8. 3W uncl. 385/8<i.

„Inmitten dieser Uebel erstanden hochmütige und
rebellische Männer; Feinde des Kreuzes Christi; Männer
irdischen Sinnes, deren Gott der Bauch ist. Diese suchten
nicht die Sitten zu verbessern, sondern leugneten die Dogmen,

mehrten die Unordnung und ließen für sich und
andere der Zügellosigkeit freien Lauf, oder sie verachteten,
indem sie den Leidenschaften der am meisteil verdorbenen
Fürsten und Völker folgten, die Autorität und Führung
der Kirche und zerstörten fast tyrannisch ihre Lehre,
Verfassung und Disziplin. Alsdann ahmten sie jenen Gottlosen
nach, denen die Drohung gilt: Wehe euch, die ihr das
Böse gut nennt und das Gute böse! Diesen Tumult der
Rebellion und diesen Umsturz des Glaubens und der Sitten

nannten sie Reformation und sich selbst die Reforma-
toren.- Aber in Wahrheit waren sie Verderber, entnervten
durch Uneinigkeit und Krieg die Kräfte Europas, bereiteten

die Rebellion und Apostasie moderner Zeit vor und
entfachten die dreifache Verfolgung, gegen welche die
Kirche bisher siegreich einzeln zu kämpfen hatte, nämlich
erstens die blutige Verfolgung der ersten Jahrhunderte,
zweitens die häusliche Pest der Ketzerei (la pcMo clom»
iitica ciollv oresw) und drittens unter dem Namen
evangelische Freiheit jene Verderbnis der Laster und Zerrüttung

der Zucht («inolln <,c>> > unian oclA >>^f o porvvi'.'jiono
aell-r i.lixeipliiia'), dic das Mittelalter -niHt so taniitc"

Die Bedeutung dieses Rundschreibens ist recht hoch

einzuschätzen. Daß es in dem Sinn und Geist dcs hlg.
Borromäus gehalten ist, daran ist kein Zweifel. Aufs
klarste zeigt dies Dokument, daß die katholische Kirche —
denn das Wort ihres unfehlbaren Hauptes ist doch ..für die

Kirche maßgebend — nm einige Jahrhunderte im Gang
der Weltgeschichte zurückgeblieben ist. So aber ist sie zu
einer Klippe im Strome dcs Werdens geworden, die ge

brochcn werden muß. Ob man mit einem rus^/. I'in-
lauu-!" die Revolution oder mit dcm Modernismus, Alt-
latholizismus usw. nur eine Reformation fordert, ändert
nichts an der Talsache.

Die Entrüstung über die brutale Offenheit der Enzyklika

hat weite Kreise ergriffen. Insofern hat sich der

Papst cin Verdienst erworben um den Fortschritt in der

Einsicht, welchen Feind alle Länder im Ultramontanismus

iil sich bergen. Wie ein Gericht der Weltgeschichte
sieht es sich an, daß immer, wenn der römische Feind lange
im Stillen gegraben und gewühlt hat, aus seinen eigenen

Häuptern ein undiplomatischer Hitzkopf sich erhebt und
das böse Trachten laut und offen in die Wclt hinausschreit.

Für uns „Freidenker" aber entnehmen wir dcm

jüngsten Ereignis der Kirchengeschichte einen neucn
Ansporn, dem Ultramontanismus in allen Formen entgegenzutreten.

Es kann uns aber auch eine Mahnung sein,

nicht blindwütend den mächtigsten Gegner des Romanismus

zn verkennen, den das Papsttum heute noch am
grimmigsten fürchtet nnd haßt, die durch die Reformatoren
inaugurierte kulturell-religiöse Beweguug der modernen

Theologie.*)

*) Ich kann es mir nicht v-isagen. hier die Wolle eines der be-

d-utendsien Methodologen d-r Geschichtsforschung über die Frage der

Parteilichkeit bei llntersuchung-n aus dcr R-formationsaeschichi- anzuführen.

Ernst Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode und der G-schichts-

Philosophie, S. 761/65 schreibt: „Dcr noch so eifrig- Protestant braucht

nicht, wozu er von seinem Standpunkt neigt, die Nichtigen cdlen Yl-mente

zu ignori-ren, wclchc trotz aller Korruption damals in der katholis-ben

Welt vorhanden waren und aus eigensten Antrieben Besserung zu schassen

suchten; er braucht nicht zu vcrkcnnen, daß an Luthers reine Bestrebungen

iich egoistisch- Parteiinteressen hingen und daß die Reformbcwegung auch

manches ErhaltcnSw-rte zerstört hat - dcr orthodoxe Katholik erachtet zwar
die Reformation für cinen schmählichen Abfall vou Kirch- und Glauben

und wird schwerlich zugeben, daß irgend etwas Heilsames bei ihr zu sin-

i« sei i aber ist es selbst von diesem Standpunkt aus nötig, zu verkennen,

daß in dcr Tat damals eine schwere Korruption an Haupt und Gliedern

in d-r Kirche eingerissen war, daß die Angriffe der Protestanten viel zur
Selbstprüfung und Reform des Katholizismus beigetragen haben, endlich

daß die Reformatoren, halt- man sic auch für getäuscht und beirrt, dort

bona käe gehandelt haben? Gewiß nicht; vielmehr muß der Katholik
wie der Protestant, wenn er wahrer Historiker fein will, die seinem Stand-
Punkt entgegengesetzten, unsympatischen Momente mit Bewußtsein auf-
suchen und in Anschlag bringen, soweit es ihm möglich ist; dabei kann

jeder von beiden der Ueberzeugung sein und bleiben, dieser auch in der

Darstellung seiner Forschungen Ausdruck geben, daß sein Standpunkt und

s-in- allgemeine Auffassung des VerlausS d-r Begeb-nheiten richtig s-i". ^.



Wüchev-Eintanf.
Freimund, Wetterleuchten. Soziale Gedichte. 20 Pf.

Wer sich den Geschmack für Versschönheit verderben will,
mag diese „Gedichte" lesen.

Ad. Stern, Der Sinn des Lebens. 10 Pf. Gut ge

ineinte, begeisterte Worte. Etwas phantastisch, über-

schwänglich. Sonst zu empfehlen.

Arth. Böhtlingk, Zur Aufhellung der Chriswsmytholo-
gie. 20 Pf.

Stern-Kohlhund, Im Reich der Frau. 10 Pf. Sehr

zu empfehlen!.

P. Jensen, Hat der Jesus der Evangelien wirklich
gelebt? Frkft.

v. Soden, Hat Jesus gelebt? 50 Pf.
(.nutloi-Iivr, I/llKli5>e ii'.kaiilivlö clevaut, !-.>, 8ei<znes ot

l'U^toiiL. 1.25.

Das Buch gibt einen vorzüglichen Ueberblick über die

Geschichte der katholischen Kirche in ihrer Stellung zu den

wissenschaftlichen Forschungen auf verschiedenen Gebieten.
Wir besitzen in deutscher Sprache nichts ebenso gut
gearbeitetes. Es wäre sehr zu wünschen, daß sich jemand
fände, der die Schrift ins Deutsche übersetzen würde.

Wild, Atom und Seele. St. Gallen.

Anrich, Der moderne Ultramontanismus in seiner

Entstehung und Entwicklung. I. C. B. Mohr, Tübingen.
1909.. 50 Pf.

An Schriften über Katholizismus und katholische

Kirche fehlt es bei uns nicht. Wir haben sogar Ueberfluß

daran. Hoffen wir, daß das oben genannte Büchlein
einem recht großen Teil dieses Ueberflusses den Garaus
machen werde; ist es doch wohl der erste Versuch, auch

weitern Kreisen zu zeigen, wie der moderne Ultramontanismus

zu der unheimlichen Macht gelangt ist, mit der er
die heutige Welt bedroht. Das Büchlein kann uns auch

zeigen, daß die Schuld nicht allein auf Seiten des Gegners

oder, wie der sogenannte „wissenschaftliche",
geschichtliche Materialismus meint, in der Ungunst der

äußeren Verhältnisse liegt.
„Wer die Geschichte der katholischen Kirche im 19.

Jahrhundert schreibt, schildert damit das Werden des
modernen Ultramontanismus", sagt Anrich, um dann im
Kapitel I „Das ausgehende 18. Jahrhundert" in Bezug
auf die katholische Kirche zu schildern. Die Aufklärung,
mit ihrer Betonung der „Vernunft", lehnte sich auch gegen
alle bisher anerkannten Autoritäten, vor allein gegen ihren
stärksten Gegner, die katholische Kirche auf. Vor allem war
der neue Geist in Frankreich mächtig, wo er selbst die Glieder

der Kirche ergriff. Der deutsche Katholizismus sucht
sich mit den Gegnern, Aufklärung und Protestantismus,
auseinanderzusetzen. „Das eigentlich Katholische zeigt
immer blassere Farben." Die Gegensätze aber wurden mehr
verschleiert als gehoben. Die Stellung der Kirche im
Staat war zu ihren Ungunsten verändert. Die römische
Macht wurde eingeschränkt durch die Ausbildung des Lan-
deskirchentums (Gallikanismus in Frankreich). Die
Kirche wurde vom Staate benützt als „Instrument der
Aufklärung, der sittlichen Erziehung, vor allein aber der

Disziplinierung der Massen". Das Vorgehen der Bour-
bonen gegen die Jesuiten, die Kirchenreforin Josephs II.
von Oesterreich fallen in diese Zeit. Das Papsttum liegt
darnieder. Sogar die Kirchengewalt des Papstes wird
bestritten. „Am bezeichnendsten aber bleibt die Tatsache,
daß sich das Papsttum sehr wider Willen unter dem

schweren Druck der Bourbonenhöfe zur Aufhebung des

Jesuitenordens verstanden hat." Dabei rechnete man freilich

nicht mit den großen Massen, die von der Aufklärung
ganz unberührt blieben. Die Revolution scheint das Ende
dcr Kirche zu bringen. In allen Ländern zeigen sich ihrc
Nachwirkungen. Deren wichtigste ist vielleicht die
Aufhebung des Kirchenstaats in Italien. In Napoleon
erwächst der Kirche zunächst ein Gönner. Das Martyrium
hatte die Kirche gekräftigt. 1301 wird mit dem Papst eine

neue Kirchenversassung vereinbart. Die Kirche aber wird
doch nicht an den Papst ausgeliefert. Die „Organischen
Artikel" (1802) zeigen „das Bestreben, eine nationale, unter

umfassender, fast polizeilicher Bevormundung der

Staatsgewalt stehende Kirche zu gründen" Für Napoleon

soll der Papst nur Werkzeug für politische Pläne sein.
Wie er seine Absicht fehlschlägt, geht der Eroberer sehr

brutal gegen das Kirchenhaupt vor. Dabei anerkennt er
abcr durch sein Vorgehen das Papsttum als Großmacht.
„Napoleon ist insofern ein Wegebereiter des Ultramon-
wniSmus geworden, als das Konkordat von 1301 für das
Papsttum den ersten entscheidenden Schritt zu seiner
erneuten Kraftentfaltung im 19. Jahrhundert darstellt."
Duzn war ein vorwiegend bürgerliches, meist aus streng
kirchlich gesinnten Kreisen hervorgegangenes, kirchliches
Vcamtcntnm aufgekommen. Auch entfaltet die Romantik
schon ihre Wirksamkeit. „Die Nomantik bedeutet vor allem
den vollendeten Gegensatz gegcn die Aufklärung. Sie klagt
diese an, durch ihren Rationalismus die Welt arm, nüchtern

und kalt gemacht zu haben." Das Mnstische, Religiöse,
Volkstümliche wird aufgesucht und gepflegt. Ideal ist
das Mittelalter, dessen ganze Kultur von der Kirche
beherrscht war. Diese, oft rein ästhetische und innerlich
unwahre Betrachtungsweise, führte ganz hervorragende Geister

jener Zeit zur katholischen Kirche. Gcgen ihre
ursprüngliche Absicht bahnte die Romantik dein späteren
Ultramontanismus den Weg. — Da fällt Napoleon Die
Zeit der Restauration bricht an. „Das leitende Motiv
ihrer Politik ist die Furcht vor der Revolution und die
Verhütung ihres Wiederausbruchs. Mit allen konservativen

Mächten verbündet man sich. Wie hätte da die Kirchc
übersehen werden können? Doch wird diese immer nur
als Nüttel zum Zweck betrachtet. Möglichst geschlossene
Landeskirchen erstrebt man, Wessenbergs Plan einer
einheitlichen deutschen Landeskirche scheitert. Von den Bour-
bonen Frankeichs wird das katholische Königtum
wiederaufgerichtet. „Die letzte Wurzel dieses Restaurati ons-

katholizisnius ist (also) das eigensüchtige Interesse der
Regierenden und der Klassenegoismus der Parteigänger
das aueien regime." Der erste Prediger der Unfehlbarkeit
des Papstes (1819) der erste Prophet des Ultramontanis-
mus taucht auf: Joseph de Maistre. „Ein Parteimann von
fanatischer Intoleranz, bodenloser Verachtung und vollendeter

Verständnislosigkeit gegenüber jeder fremden Ansicht,
ist er der Schöpfer des Standpunktes geworden, den er
systematischen Katholizismus genannt hat: ein Standpunkt,

dem nicht bloß das Dogma außerhalb jeder
Diskussion steht, sondern der den geschichtlichen Katholizismus
in seiner ganzen Breite einschließlich der Inquisition und
der Bartholomäusnacht ohne jede Konzession an den Gegner

mit blendender Insolenz zu verteidigen sich
unterwindet." Vom Wiener Kongreß wird der Kirchenstaat
wiederhergestellt; Pius VII. erzweckt den Jesuitenorden.
Die Kirche, als religiöse Macht, wird wieder lebendig und
selbstbewußt. Lamennais lehrt Unfehlbarkeit der Kirche
und des Papstes. Er wird der Vater des französischen
Ultramontanismus. Dabei verlangt seine Partei, der
liberale Katholizismus, für die Kirche nur die allen
zustehende Freiheit. Sein Blatt, der „Avenir", fordert:
„Trennung von Kirche und Staat durch Kündigung des
Konkordats und Beseitigung aller Rechte wie aller
Leistungen des Staates in und für die Kirche, einschließlich
der staatlichen Besoldung des Klerus, die diesen zu
unwürdiger Abhängigkeit verurteile". Die Bestrebungen
Lamennais wurden aber von Papst Gregor XVI. aufs
schärfste verurteilt, woraus ersterer mit dem Papsttum
brach. An seine Stelle trat der nachgiebigere Montalem-
bert. — In der katholischen Theologie Deutschlands war
indessen, vor allem durch den Gelehrten Hermes, ein reges
Leben erwacht. Der Papst aber verwarf diese Bewegung.
Ein mehr romantischer Katholizismus, der sich auch
aggressiv gegen den Protestantismus richtete, vor allem durch
Möhler und Döllinger, kam auf. Für ihn spielte das
Papsttum gar keine bestimmte Rolle. Da bricht der erste
preußische Kulturkampf aus durch den sogenannten Kölner
Kirchenstreit. Handelte es sich zunächst auch nur um die
Mischehe, so lag im Grunde doch ein großer prinzipieller
Kampf vor. Durch das ungeschickte Vorgehen der preußischen

Regierung endete der Kampf zu ihren Ungunsten
und erzeugte in der katholischen Kirche, deren Forderungen

noch durch Friedrich Wilhelm IV. gefördert wurden,
frisches Leben. „Das Ergebnis des großen Kampfes war
ein voller und glänzender Sieg der Kirche, der weit über
Preußens, ja Deutschlands Grenzen hinaus seine
Rückwirkung ausübte." „An die Stelle der Landeskirche, die
der Staat ohne weiteres als Untergebener behandeln
konnte, ist wieder die universale seclesia catholica getreten,
mit der er als von Macht zu Macht verhandeln muß." —
Pius IX. wird als liberaler Papst gewählt, 1846. So richtet

sich denn die Februarrevolution in Frankreich von 1848
zunächst nicht gegen die Kirche. Auch das Frankfurter
Parlament anerkennt die Autonomie der
Religionsgemeinschaften. Die Forderung der Freiheit der Kirche
ergreift die Massen. Eine lebhafte katholische Vereinsbildung

tritt ein. Es ist „der politische Katholizismus, der
in ihr auf den Plan tritt". — Die sogenannte Reaktion
nach 1848 brachte für ganz Europa einen Umschlag. Der
Papst kehrt als ausgesprochener, Gegner aller liberalen
Ideen nach Rom zurück. Pius IX., ein Mann von „echt
mittelalterlichem päpstlichen Selbstgefühl", schließt sich an
die Jesuiten an. Die Forderung, daß die Kirche über die
Welt zu herrschen habe, wird klar ausgesprochen in Enzyklika

und Syllabus von 1864. Die Herrschaft des Papsttums

ist verkündigt. Die Zeitlage war diesen Bestrebungen

nur zu günstig. Allerorts stellten sich die Regierungen
der katholischen Kirche zur Verfügung. Der Sieg des
Ultramontanismus in Frankreich und Deutschland war
entschieden. Das Vaticuum, die Unfehlbarkeitserklärung
des Papstes durch eine allgemeine Kirchenversammlung
1870 sprach das Tatsächliche nur noch klar aus.

Ich hoffe, mit meiner Inhaltsangabe eine Ahnung
von der Reichhaltigkeit des kleinen Büchleins gegeben zu
haben und möchte nur wünschen, daß dieser oder jener sich

noch genauer mit demselben befassen möchte. A.
Goethes Werke in sechs Bänden. Ausgewählt und

herausgegeben von Erich Schmidt. Insel-Verlag. 8.10.
Von Goethe wird in unseren Kreisen ja gern und viel

gesprochen. Warum ihn nicht auch einmal lesen? Frei
lich, die bisherigen Ausgaben konnten durch ihren furch'
baren Umfang oder ihre eigenartige Auswahl nur von
einem solchen Versuche zurückschrecken. Jetzt aber liegt
ein Werk vor, von dem ich wünsche, daß keiner, der meine
Zeilen liest, versäumen möchte, es sich anzuschaffen.
Jedenfalls darf es in keiner anständig geführten Freidenker-
Bibliothek fehlen. Sechs Bände, entzückend schlicht und
schön gebunden, einwandfreier Druck, wenige, aber treffliche

Anmerkungen zur Erläuterung des Schwerverständlichen,

prächtige Auswahl. Besonders der sechste Band,
der Stücke aus Goethes naturwissenschaftlichen Arbeiten
enthält, wird manchem Freude bereiten. Es ist ein
Hochgenuß, in diesen feinen Büchern zu lesen.

Physik (Physis ^ die Natur) verstand Aristoteles freilich
weit mehr, als wir heute darunter zu verstehen Pflegen.
Von dieser Stellung im Buche, „meto, ta Physika", nach
der Physik, erhielt die Lehre von den tiefsten Gründen den
Namen „Metaphysik". — Faust, der ewig Suchende in
Goethes gleichnamiger Dichtung, hat sich der Zauberei
ergeben, „daß ich erkenne, was die Welt im Innersten
zusammenhält". Er zeigt in diesen Worten ein metaphysisches

Bedürfnis, ein Bedürfnis, das keiner tiefer veranlagten

Seele fehlen kann. Religion und Kunst sind diesem
Bedürfnis entsprungen. Eine genügende Befriedigung
freilich kann es nur finden, wenn es ausgeht von
wissenschaftlicher Erkenntnis nicht nur der Natur, sondern auch
unseres geistigen Lebens, der Grenzen der Erkenntnismöglichkeit

und der Tauglichkeit unserer Sprache zum
Ausdruck solcher Erkenntnis. Naturforscher, die ohne
gründliche historische und philosophische Bildung Metaphysik

treiben (ein Büchner, Häckel, Forel) schaffen eine
genau so verfehlte Weltanschauung (wohl zu unterscheiden
von Weltbild!), wie jene Philosophen, die ohne genügende
Kenntnis der Naturwissenschaften drauflos spekulierten
(Fichte, Schölling, Hegel). —

Zu weiteren Ausführungen ist wohl ein andermal
Gelegenheit. Nur noch kurz: Metaphysik beschäftigt sich mit
der Frage nach den Grundlagen alles Seins, dem Wesen
der Welt, der Bedeutung des Menschen in der Natur, dem
Sinn und Zweck des Lebens. A.

Dringender Appell an unsere Leser.
Wir bitten neuerdings um Verbreitung alter Nummern des

„Freidenkers", die in beliebiger Anzabl gratis und franko bezogen
werden können. Gerade jetzt in der Ausflugszeit hat jeder Gelegenheit

sich in solcher Weise an der Propaganda zu beteiligen. Unsere
Agitation darf sich nicht auf die grotzenMötje beschränken,
nirgends ist sie notwendiger als in den kleinen Ortschaften,
wo der kirchliche Einstuft am größten ist. Dort muß unscr
Organ die ersten Pionierdienste tun. Auf zur Agitation,

Redaktion : A. Attenhofer, Zürich.

Fragen nnd Antworten.
Was heißt Metaphysik?
Diese erste Frage aus unserm Leserkreise ist nur zu

berechtigt. Wie viele haben in Häckel's Welträtseln, in
Feuerbach uud anderorts schon dieses Wort gelesen und
wahrscheinlich mit wenig Verständnis darüber hinweggelesen.

Selbstverständlich ist es mir nicht möglich, im
engen Rahmen einer „Antwort" irgendwie Erschöpfendes
zu bieten. Nur um eine — Uebersetzung — möchte ich
fast sagen, um den Versuch einer Definition kann es sich

handeln. — Das Wort stammt aus dem Griechischen.
Aristoteles ein Schüler des Philosophen Plato, der von 384
bis 322 lebte, hat sich init Studien üebr alles befaßt, was
der damaligen Zeit als wissenswert erschien. In der
späteren Anordnung seiner Schriften wurden diejenigen,
welche von den höchsten Prinzipien handeln, nach denen

eingereiht, die sich mit der Natur beschäftigen. Unter

Druck von Conzett Cie., Zürich 3, Gartenhofstraße 10.

Empfehlenswerte Schriften:
Padre Jos« Ferandiz: Das heutige Spanien Fr. 3.—
Prof. Forel: Die Rolle der Heuchelei „ —.50

„ „ : Die sexuelle Frage ungebd. Fr. 8.—, gebd. „ 10.50

„ : Sexuelle Ethik „ 1.35

„ : Ethische und rechtliche Konflikte im
Sexualleben „ 1.3S

„ „ : Leben und Tod „ —.60

„ „ : Ueber die Zurechnungsfähigkeit des
normalen Menschen. „ 1 —

Dr. Carret: S Beweise für die Nichtexistenz Gottes „ —.40
Prof. Wahrmund : Kath. Weltanschauung und freie

Wissenschaft „ — 70

„ „ : Ultramontan „ —.70

„ „ : Lehrfreiheit „ 1.35

I Leute (ehem. kath. Geist!.): Das Sexualproblem
und die kath. Kirche „ 6.50

„ „ : Wahrmund vor Pilatus u. dem
Staatsanwalt „ —.30

G. Tschirn: Die Moral ohne Gott „ —:40
Johannsen: Gegen die Konfessionen statt 4.— „ 1.—
Prof. Jodl (Wien): Wissenschaft nnd Religion „ —.60
Prof. E. Bleuler: Unbewuszte Gemeinheiten „ —.65
E. Vogtherr: Christentum «nd Krieg „ -.30
H Tutor: 8apr«iut» lex oder die Religion des

Egoismus 1.—
Faure : Die Verbrechen Gottes „ —.20

„ : Feigheit, Heuchelei und Lüge „ —.20

„ (Zur Agitation) „ -.10
Prof. Dodel : Die Religion der Zukunft „ —.15

„ : Weltlicher M-ralunterricht —.20
Prof. Drews: Die Petruslegende „ 1.25
W. Manasse: Lebensfragen „ —.25
lS. Ostwald: Die Einheit der physiko- chemischen

Wissenschaften „ -.40
Dr. Ernst Horneffer: Stehen wir vor einem neuen

Kulturkanpf? „ —.30

„ „ : Jesus im Lichte der Gegenwart „ —.80
R. Richter : Einführung in die Philosophie ...» 2 —
Dr. Adolf ZUlich-r : Hat Jesus gelebt „ 1.—
A.Stern: Gibt es einen Gott k „ —.20

„ „ : Das Wahrheitsmoment in der Religion „ —.20
„ „ : Sonnenland „ —.20

„ „ : Entstehung der Religionen —.20
Paul Robin: LiebeSfreiheit oder Cheproftitution „ —.IS
Pleßner: Gesundheitslchre der Frau „ 5.50
Lederer: Gott UNd Teufel —.25

„ : Religion uno Sittlichleit -.25
Religiöse Toleranz „ —.25

Bölhling : Die Jesuiten „ -.25
Lanz: Taxilschwindel 1 —
Karl Scholl: Die Entstehung des Papsttums „ 2.—
Lenzig: Ethische Vortragskurse „ -.50
Dr. Rlldt: Charles Darwin (Ein Lebensbild) „ —.30
Most: Gottespcst „ —.20
*

^
* : Testament des neuen Glaubens M „ 2 50

Odoaker: Fasti Christian! M. „ 3.50

Zu beziehen gegen Voreinsendung des Betrages aus Postscheckkonto
VIII. 964 oder gegen Nackimbme dnrch das 5

Sekretariat des D.-S. F.-B., Rindermarkt 20, Zürich 1.

An den Dtntsch-slhlnch. Keidenkttbund
Geschäftsstelle Sekretariat: Rindermarkt 20, Zürich I.

Ich erkläre hiemit meinen Beitritt zum Bunde und
verpflichte mich zu einem Jahresbeitrag von Fr. (Mindestbeitrag

Fr. 4.— bei freier Zustellung des „Freidenkers").
Ich abonniere hiemit auf den „Freibeuter" (pro Jahr

Fr. 1.20 (Ausland Fr. 1.50).

n, c r Name : -
Betrag folgt

liegt bei - soll per ^
'

Nachnahme erhoben

"^-n. Wohnort :

Nicht zutreffendes ^durchstreichen. Straße '.


	Ausland

