
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 1

Artikel: Leo Tolstois Rede gegen Krieg

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie werden die „Leseabende" geistig beleben, werden die
„Gesellschaft" gegeil Angriffe von gegnerischer Seite in
Rede und Schrift verteidigen können. Der Arbeitsausschuß

wird aber erst zur lebendigen Bildungsquelle für die
Gesamtheit der Mitglieder, indem er allmählich eines nach
dem andern seiner engeren Mitglieder abstößt, das danu
die Aufgabe hat, mit neu aus der Mitte der Gesellschaft
durch geheime Wahl hinzuzuwählenden Mitgliedern genau
solch cinen Zirkel zu bilden, wie der Arbeitsausschuß
einer ist. Der neu gebildete neben dem Arbeitsausschuß
wirkende Zirkel macht denselben Prozeß wie dieser durch.
Auf einer gewissen Stufe seiner Entwickelung sondert er
das tüchtigste Mitglied ab, das dann einen neuen Zirkel
zu bilden hat. Das jedesmal ausscheidende Mitglied des

Arbeitsausschusses und der Zirkel wird durch Neuwahl
ergänzt.

Auf diese Weise zieht sich die Gesellschaft nicht bloß.
Redner, Agitatoren und Lehrer heran; das Bildungsniveau

der Gesamtheit wird dadurch beständig und
unaufhörlich höher gerückt.

Vergleicht man unsere Gesellschaft mit der Organisation
des menschlichen Körpers, so nehmen im Bilde dieses

Vergleiches die ausscheidenden und neu werbenden
Mitglieder des Ausschusses und der Zirkel die Stelle von
Blutkörperchen ein, der Blutkörperchen, die unserer
Gesellschaft das geistige Leben erhalten.

Als zweiten Punkt des zweiten Hauptteiles „Innere
Organisationsarbeit" fordern wir Einsetzung eines
Auskunftsbureaus. Es sollen zu diesem Zweck drei Mitglieder

gewählt werden, deren Aufgabe sein wird, sich durch
aufmerksames Verfolgen aller in der Tagespresse und in
den Fachschriften erörterten Rechtsfälle betreffend das
Verhältnis des Staatsbürgers zur Landeskirche (Steuerpflicht,

Austrittsmöglichkeit) undn zur verpfafften Volksschule

(Dispensierung von Schulreligionsunterricht) eine
gewisse Nechtskenntnis zu erwerben, uin Auskunst
heischenden Mitgliedern mit Rat und Tat zur Seite stehen zu
können. Die Mitglieder des Auskunftsbureaus haben die
Pflicht, wo ihre Kenntnis nicht ausreicht, durch Einholung

von Rat bei erfahrenen Freidenkern anderer
Gesellschaften dem Auskunft heischenden Mitgliede hinreichende
Belehrung zu verschaffen.

-»

Wir kommen zum dritten Hauptteil: Die äußere Or-
ganisationsarbeit, d. h. Art und Mittel der Agitation: Wir
agitieren für die Freidenkerbewegung, in dem wir soviel
wie möglich Gäste zu unsern Lehr- und Leseabenden und
zu den Gesellschaftlich-unterhaltenden Veranstaltungen
heranziehen; — indem wir in Öffentlichen Versammlungen,

in unsnern Flugschriften und Flugblättern die
Lauterkeit und Berechtigung unserer Bestrebungen beweisen.

->-

Der vierte Hauptteil unseres Programms betrifft die

Stellung der Freidenker zu anderen Bestrebungen,
Parteien und Gesellschaften (Vereinen etc.).

Unsere Stellung zum Konservativismus ist ohne
weiteres klar. Der „Freidenker" ist revolutionär. Der
„Freidenker" kultiviert als sein ureigentliches Gebiet die
Aufklärung, den Kampf gegen die Unwahrheit in
PseudoWissenschaft und Religion. Sein Ideal ist die in der

„ehrlichen" Wissenschaft verankerte Wahrheit. Der „Freidenker"

weiß, daß er mit diesem Kampf zugleich die soziale
Förderung des Proletariats erkämpft. Er weiß, daß die
Aufklärung in Weltanschaunngs- und Neligionsfragen
Seite an Seite mit den Fortschritten auf sozialem und
wirtschaftlichem Gebiete marschieren muß, sollen diese
wirklich zum Glück der Menschheit beitragen.

Leo Tolstois Rede gegen den Krieg.
Auf dem Friedenskongreß, der in diesem September in Stockholm

stattfinden sollte, aber nicht stattfand, wollte Leo Tolstoi eine Ansprache
an die Delegierten halten. Tolstoi hat den Wunsch, allen Völkern
zugänglich zu machen, was er damals zu sagen verhindert war.

Ohne uns mit Tolstoi in allen Punkten, besonders dort, wo er das
religiöse Gebiet betritt, idenlifnieren zu wollen, halten wir diese Rede der
Sache des freien Gedankens doch fiir so dienlich, daß wir sie unseren
Lesern nicht gerne vorenthalten möchten.

Geliebte Brüder!
Wir haben uns hier versammelt, um gegen den Krieg

zu kämpfen. Gegen den Krieg, das will heißen, gegen das,

wofür sämtliche Völker der Erde, Millionen und Millionen

von Menschen, einigen Dutzenden, manchmal bloß
einem einzigen Menschen nicht nur Milliarden von
Rubeln, Talcrn, Franken, Jens, die einen großen Teil ihrer
Arbeit repräsentieren, sondern auch sich selbst, ihr Leben
uneingeschränkt zur Verfügung stellen. Und nun wollen
wir, ein Dutzend Privatmenschen, die aus verschiedenen
Enden dcr Erde zusammengekommen sind, ohne alle
besonderen Privilegien, vor allem ohne jede Macht über
jemanden, kämpfen; und wenn wir kämpfen »vollen, so hoffen

wir auch zu siegen über diese ungeheure Macht nicht
etwa nur einer, sondern aller Regierungen, die über
Milliarden Geldes und über Armeen von Millionen Menschen
verfügen und es nur zu gut wissen, daß die Ausnahmestellung,

die sie, d. h. die Menschen, welche die Regierung
bilden, einnehmen, einzig lind allein auf dem Militär
beruht — auf dem Militär, welches nur dann Sinn und
Bedeutung hat, wenn der Krieg besteht, derselbe Krieg,
gegen den wir kämpfen wollen und den wir vernichten
möchten.

Bei solchen ungleichen Kräften muß ein Kampf als
Wahnsinn erscheinen. Macht man sich aber die Bedeutung

der Kampfmittel, die sich in dcn Händen jener, die
wir bekämpfen wollen, und die sich in unseren Händen
befinden, klar, so werden wir nicht darüber stannen, daß wir
uns zum Kamps entschließen, sondern darüber, daß das,
was wir bekämpfen wollen, überhaupt noch besteht. In
ihren Händen befinden sich Milliarden von Geld, Millionen

williger Soldaten, in unsern Händen befindet sich nur
e i n Mittel, aber das allermächtigste der Welt — die
Wahrheit.

Und deshalb mögen unsere Kräfte noch so gering
erscheinen in Vergleich mit den Kräften unserer Gegner, unser

Sieg ist ebenso gewiß, wie der Sieg des Lichtes der
ausgehenden Sonne über die Finsternis der Nacht.

Unser Sieg ist gewiß, aber nur unter einer Bedingung
— unter der Bedingung, daß wir die Wahrheit verkündigen

und sie rückhaltlos, ohne alle Umschweife, ohne jede
Konzession, ohne jede Milderung heraussagen. Diese
Wahrheit aber ist so einfach, so klar, so einleuchtend, so

verbindlich nicht bloß für den Christen, sondern für jeden
vernünftigen Menschen, daß man sie nur in ihrer ganzen
Bedeutung auszusprechen braucht, auf daß die Menschen
ihr nicht mehr zuwider handeln können.

Diese Wahrheit ist in ihrer vollen Bedeutung in dem
enthalten, was Jahrtausende vor uns in dem Gesetz, das
wir das Gesetz Gottes nennen, in zwei Worten gesagt ist:
Töte nicht. Diese Wahrheit besagt, daß der Mensch
unter keinen Umständen und unter keinerlei Vorwnnd
einen andern töten kann oder darf.

Diese Wahrheit ist so klar, so allgemein anerkannt, so

verpflichtend, daß sie nur klar und bestimmt vor den Menschen

aufgestellt zu werden braucht, damit das Uebel, das
Krieg heißt, vollkommen unmöglich werde. Und deshalb
glaube ich, daß wir, die hier zum Weltkongreß versammelt
sind, wenn wir diese Wahrheit nicht klar und bestimmt
aussprechen, sondern uns an die Regierungen wenden uud
ihnen allerlei Maßnahmen vorschlageil, um die Uebel des

Krieges zu verringern und die Kriege seltener zu machen,
auf diese Weise jenen Menschen gleichen, die mit dcm
Torschlüssel iii den Händen gegen die Mauern Sturm laufen,
die, sie wissen es wohl, ihre Anstrengung nicht zu stürzen
vermag. Wir wissen, daß alle diese Menschen gar kein

Verlangen danach haben, ihresgleichen zu töten, zumeist
sogar die Veranlassung nicht kennen, auf die hin man sie

zur Ausführung dieser Tat zwingt, die ihnen widerlich
ist; daß ihnen ihre Lage, in der sie Bedrückung und Zwang
erleiden, zur Last fällt; wir wissen, daß die Mordtaten, die

von Zeit zu Zeit von diesen Menschen verübt werden, auf
Befehl der Regierung geschehen, wissen, daß das Bestehen
der Regierung durch die Armeen bedingt wird. Und nun
finden wir, die wir die Vernichtung des Krieges anstreben,

nichts Zweckmäßigeres zu seiner Aufhebung, als
ihnen anzuraten, — ja, wein denn? den Regierungen, die

bloß durch das Militär, also durch den Krieg bestehen,

— solche Maßnahmen zu ergreifen, die den Krieg
vernichten sollen, d. h. wir raten den Regierungen, sich selbst

zu vernichten.
Die Regierungen werden mit Befriedigung all solche

Reden hören, denn sie wissen nicht nur, daß derlei Erör¬

terungen den Krieg nicht vernichten und ihre Macht nicht
untergraben, sondern auch, daß die eigentliche Ursache
dadurch dcn Menschen nur noch besser verborgen wird, die
Ursache dic sie vor ihnen verbergen müssen, damit
Armeen und Kriege und auch sie selbst, die diese Armeen
befehligen, fortbestehen können.

„Ja, aber das ist doch Anarchismus: niemals haben
die Menschen ohne Regierung und Staat gelebt. Und
darum sind Regierungen und Staaten und auch die Hee-
resmacht, dic sie beschützt, unerläßliche Lebensbedingungen

der Menschen", wird man mir entgegnen.
Ganz abgesehen davon, ob ein Leben der christlichen

Völker und überhaupt aller Völker ohne Militär und
Krieg, von denen Regierungen und Staat beschützt werden,

möglich ist oder nicht, zugegeben sogar, die Menschen
müßten sich unbedingt zu ihrem Wohle dcn Institutionen,
welche aus Menschen bestehen, die sie nicht kennen und
die sie Regierungen heißen, knechtisch unterwerfen,
zugegeben, sie müßten Viesen Einrichtungen unweigerlich die
Produkte ihrer Arbeit überliefern, sic müßten allen For-
dcrungcn dieser Einrichtungen unbedingt bis zum Mord
an ihren Nächsten Folge leisten, — auch wcnn wir das
allcs zugeben, selbst dann bleibt noch eine Schwierigkeit,
dic unsere Welt nicht lösen kann. Diese Schwierigkeit
besteht in der Unmöglichkeit, den christlichen Glailben, zu
dcm sich alle Menschen, welche die Regierung repräsentieren,

mit besonderem Nachdruck bekennen, mit ihren aus
Christen bestehenden Armeen, die sie zum Morde abrichten,

zu vereinbaren. Man mag dic christliche Lehre noch
so sehr entstellen, mag nach Belieben sich um ihre Hauptlehren

schweigend herumdrücke,,, die Grundidee dieser
Lehre besteht doch nur in der Liebe zu Gott und den Nächsten.

Zu Gott, das heißt zur allerhöchsten Vollkommenheit
der Tugend, und zum Nächsten, das heißt zu allen

Menschen ohne Unterschied. Deshalb sollte man glauben,

muß man eines von beidcn anerkennen: entweder das
Christentum mit der Liebe zu Gott und den Nächsten, oder
den Staat- mit Armeen und Krieg.

Es ist sehr wohl möglich, daß das Christentum seine
Zeit überlebt hat und daß die modernen Menschen, wenn
sie vor dic Wahl gestellt werden, sich für das Christentum
und die Liebe odcr den Staat und dcn Mord zu entscheiden,

finden werden, das Bestehen des Staates sei
dermaßen wichtiger als das Christentum, daß man das
Christentum vergessen und nur am Wichtigeren festhalten
müsse: am Staat und am Mord.

Allcs das mag schon sein, — wenigstens können die
Menschen so denken und fühlen. Dann aber muß man es
auch so sagen. Man muß sagen, die Menschen unserer
Zeit müßten aufhören zu glauben, was die gemeinsame
Weisheit der ganzen Menschheit sagt, was das Gesetz, zu
dein sie sich bekennen, verkündigt, sie müßten aufhören zu
glauben, was mit unvertilgbaren Zügen in das Herz
eines jeden gegraben ist, und müßten statt dessen an das
glauben, was ihnen — den Mord inbegriffen — die und
jene Mcnschcn befehlen, Kaiser und Könige, die durch Zufall

oder Erblichkeit zn ihrer Stclluna gekommen sind,
odcr Präsidenten, Rcichstagsabgeordnete und Deputierte,
die mit Hilfe von allerlei Schlichen gewählt worden sind.
Das also muß man dann sagen.

Nun aber kann man das nicht sagen. Nicht bloß dies
kann man nicht sagcn, sondern weder das eine noch das
andere kann man sagen. Sagt man, das Christentum
verbietet den Mord, — so wird es kein Militär geben, es
wird lcinen Staat geben. Sagt man, wir, die Regierung,

erkennen die Berechtigung des Mordens an und
leugnen das Christentum, — so wird sich niemand einer
Negierung unterwerfen wollen, die ihre Macht auf Mord
aufbaut. Und noch eins: wenn dcr Mord im Kriege
zulässig ist, !!,uf; cr erst recht dem Volke gestattet sein, das
sein Recht in der Revolution sucht. Und deshalb sind die
Regierungen, da sie weder das eine noch das andere sagen
können, nur um eines besorgt: ihren Untertanen zu
verbergen, daß cs notwendig ist, zwischen diesen zwei Wegen

die Entscheidung zu treffen.
Darum also haben wir, die wir hier versammelt sind.

um dcm Uebel des Krieges zu steuern, wenn wir unser
Ziel wirklich erreichen wollen, nur eines zu tun: wir
müssen dieses Entweder-Oder niit voller Bestimnitheit und
Klarheit aufstellen, in gleicher Weise vor den Menschen.

Von Klara Bohm-Schuch:

Die Sonne will untergehen, und uns umfluten noch
einmal dic roten, glühenden Flammen, die oben am Himmel

lohen und fernhin wie Rosengewinde in der blauen
Abendlust verschweben.

Ueber uns flüstern leise, geheimnnisvoll die Wipfel der
Kiesern, und um uns lachen leise Menschenstimmen in
jauchzendem Lebensglück.

Sommersonntag!
Ruhetag für Leib und Seele.
Nein! Feiertag! —
Ueberall um Ulis das große, wunderbare Leben in

seiner unergründlichen Schönheit.
Das Wasser zu unseren Füßen liegt klar und still, und

die weißen Segel leuchten im Abendstrahl.
Und um deine Augen schattet der alte grübelnde Zug.
Ich kenne diesen Zug und ich ahne dein Denken. Es

ist die ernste, dunkle Frage an das Sein: Was bist du,
was ist die Wahrheit in dir?

Ich grübelte nicht über die Frage nach, deren Lösung
du und die anderen in dunklem Sinnen nicht finden
werdet.

Für mich gibt es nur eine Frage und eine Antwort
in der Welt, in der alles zusammenfließt. Alles, was gut
und böse nach Meiischengesetz und Menschenrecht, alles,
was vergänglich und ewig. Alles, alles, wofür die Menschen

ein Wort finden mußten, weil sie keinen Begriff
dafür hatten.

Einst habe auch ich über dte dunkle Frage nachgesonnen.

Schon damals, als ich noch ein Kind war, und sie

aus der Bibel zum ersten Mal vernahm. Die Frage der

Lebeiisbcjahung und Lebensverneinung, die Frage des

ätzenden Hohnes auf alle Menschengesetze und — die
stolze Frage des Forderns zum Suchen nach Licht.

„Was ist Wahrheit?"
Bis die Seele müde und zermartert war vou all dem

Grübeln und ruhen wollte, — nur ruhen.
Und als ich erwachte, da sah ich zum ersten Male die

Schönheit des Lebens. Da wußte ich, was ich in all den
dunklen Stunden des Ringens und Kämpfens nicht
gefunden hatte: daß die Wahrheit die Schönheit ist.

Die einzige große Offenbarung der Natur auf Schritt
und Tritt ist Schönheit und Wahrheit.

Und ist das Leben nicht das Höchste in der Natur?
Das Heftigste, das Wunderbarste, der Inbegriff allcr

unfaßbaren Schönheit ist das Leben. Und wenn cs Menschen

und Menschengesetze hart und unschön machen, so ist

es unwahr. Seine Wahrheit ist seine Schönheit.
O, wcnn ich sie euch geben könnte, meine große,

unendliche Lebensfreude, meine Anbetung des Lebens rings
um mich, ich glaube, ich zeigte euch den Weg zum Glück

Und wenn mich der Frohn der Woche drückt, dann
recke ich meinen Körper und meine Seele auf, dann ftV
ich wieder, daß ich lebe und dann fühle ich Sonnenlicht
um mich.

Sieh, wie dort oben die Sonne verloht.
Unsere Mutter Sonne.
Und zu wissen, daß diese heilige Urkraft des Lebens

nur immer neues Leben schafft, — ist das nicht die höchste,

heiligste Erkenntnis der Wahrheit? Ist das nicht der

Sinn des Lebens?
Warum einen Himniel suchen, wo die Erde unser ist?

Warum cine Heimat der Seele suchen, wo sie ihre
ganze Sehnsucht nach Schönheit in dein Leben des Lebens
finden kann?

Lehrt sie das Leben lieben, und jede Seele hat ihre
Heimat!

Helft, daß die harte Sorge um die Bedürfnisse oes
Lebens nickt die feine, stolze Flügelkraft dcr Seele
brechen darf. — —

Leise, auf weichen, dunkeln Schwingen kommt die

Nacht. Und auch in dieser Dunkelheit, in diesen
geheimnisvollen Schatten dcr Nacht ist Leben; ein rätselhaftes.
unergründliches Leben.

Warum wollen wir die Kraft in der Menschellbrust
zersplittern, wo es doch nur einen Weg zum Menschentum

gibt?
Die Sklavenketten der Menschheit gilt es zu brechen.

zu kämpfen gilt es für die Freiheit des Leibes.
Und dafür, daß dic Arbeit ein edler Zweck des Lebens

werde, nicht mehr das dumpfe Arbeiten um die bloßen
Bedürfnisse des Daseins darf es sein.

Und dann führt die suchende Menschenseele hinaus in
die Natur. Predigt ihr das Evangelium dcs Lebens, den

Jnnbcgriff, die Erfüllung von Wahrheit und Schönheit.

Du siehst mich an.
Gib mir deine beiden Hände.
Auf dieser leuchtenden Straße wollen wir uns immer

Ivieder zusammenfinden, wenn wir, irrend auf Neben

wegen, weit auseinandergekommen find.
In dem Ringen nach Menschenfreiheit und Menschentum.

In der heiligen Lehre zum Leben.
(Eth. Kultur.-


	Leo Tolstois Rede gegen Krieg

