
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 12

Artikel: Religion, eine schlechte Medizin

Autor: F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegenstände in einen hübschen Reisekoffer von gelbem Rindsleder

stopfte. Der Koffer war nicht mein Eigentum, aber

die wertvollen Gegenstände waren es Wohl, und das alles
erschien mir aus diesem Grunde als widerspruchsvoller und

ungesunder Vorgang, gegen den ich mich zu verwahren
beabsichtigte. Obzwar ich diesen Herrn gewiß nicht kannte, hatte

er eines jener Gesichter, die einem bekannt vorkommen, denen

man auf dem Korso, im Theater, in den Nachtcafss begegnet,
eines jener tadellosen, wohlgepflegten Gesichter, bei deren

Anblick man sich sagen muß: „Den muß ich von einem Klub

her kennen."
Wenn ich behaupten wollte, ich sei durchaus nicht

erstaunt gewesen, um vier Uhr morgens einem Herrn im Frack
bei mir zu begegnen, den ich gewiß nicht eingeladen hatte,
so wäre das übertrieben. Aber mein Erstaunen wurde durch

kein anderes Gefühl des Schreckens oder Zornes getrübt,
wie es bei solchen nächtlichen Besuchen manchmal
vorzukommen Pflegt. Das seine Aussehen und die ungetrübte
Laune dieses Klubmannes hatte mich auf das angenehmste

überrascht, denn ich muß gestehen, daß ich das nicht erwartet
hatte, daß ich vielmehr befürchtete, mich einem gemeinen

Einbrecher gegenüber zu finden und daß es zu meiner
Verteidigung not tun werde, mich ihm gegenüber roher Gewalt

zu bedienen, wozu ich nicht die mindeste Neigung habe und
wobei der Ausgang immerhin ungewiß ist.

Bei meinem Erscheinen unterbrach der elegante
Unbekannte seine Arbeit und sprach mich mit einem wohlwollenden
spöttischen Lächeln an.

..Entschuldigen Sie, verehrter Herr, daß ich Sie so

unhöflich geweckt habe Aber es ist gewiß nicht ganz meine

Schuld Ihre Möbel sind sehr empfindlich, beim
Ankommen mit dem zartesten Brecheisen fallen sie geräuschvoll

auseinander ..."
Ich bemerkte nun, daß das Zimmer ganz umgestürzt

war. Die Laden der Schränke waren geöffnet und geleert,
die Glasscheiben zerschnitten, ein kleines Empireschreibtischchen,

in dem ich meine Werte und meinen Familienschmuck

aufbewahre, lag jämmerlich dahingestreckt auf dem Teppich

Mit einem Worte, eine wahre Plünderung I Und während
ich das alles bemerkte, sagte mein etwas zu früh
aufgestandener Gast mit seiner wohlklingenden Stimme :

„Ach, diese modernen Möbel! Was sind das doch für
gebrechliche Seelen, meinen Sie nicht auch? Mir scheint,

daß auch die von der Krankheit des Jahrhunderts erfaßt
und neurasthenisch sind, wie alle Welt ..."

Er brach in ein stilles bescheidenes und liebenswürdiges
Lachen aus, das für mich nichts Verletzendes hatte und mir
bewies, daß ich es mit einem Manne von hervorragender
Erziehung zu tun hatte. Ich beschloß daher, ihm
zuvorzukommen.

„Mit wem habe ich die Ehre?" sagte ich, und meine
Blicke folgten viel beruhigter dem Tun meines nächtlichen
Besuchers, während der durch die offenen Türen eutstandene

Luftzug mein Hemd hin- und herflattern machte.

„Mein Gott", erwiderte der vollkommene Gentleman
mit freundlicher Betonung, „mein Name würde Sie
augenblicklich vielleicht etwas allzusehr überraschen Und meinen
Sie nicht auch, daß es besser wäre, mich Ihnen bei einer

weniger seltsamen Gelegenheit vorzustellen, was hoffentlich
demnächst der Fall sein wird Auch muß ich Ihnen offen

gestehen, daß ich heute durchaus nicht beabsichtigte, Ihnen
meine Aufwartung zu machen Ich würde, wenn Sie
einverstanden sind, vorziehen, das strengste Inkognito zu
bewahren."

„Wie Sie wünschen, mein Herr wie aber soll ich

mir erklären ..."
„Daß ich zu so außergewöhnlicher Stunde und in dieser

Unordnung hier anwesend bin?"
„Ja, das ist es Sie würden mich zu Dank

verpflichten ."
„O, bitte", unterbrach mich der elegante Unbekannte.

„Ihre Neugierde ist ganz berechtigt, und ich denke nicht

daran, mich ihr zu entziehen Aber Sie entschuldigen

schon! Wenn Sie darauf Wert legen, mit mir ein wenig

zu plaudern, dann wäre es vielleicht vorsichtiger von Ihnen,
in einen Schlafrock zu schlüpfen Ihre mangelhafte
Bekleidung macht mich untröstlich ES ist kalt hier, und

man kann sich in dieser launenhaften Jahreszett nur zu

leicht eine Erkältung zuziehen ."
„Sie haben recht Wollen Sie mich einen Augenblick

entschuldigen ."
„Bitte sehr, mein Herr, lassen Sie stch nicht stören ."

Ich trat in mein Schlafzimmer, wo ich mich rasch in
meinen Schlafrock hüllte, und kehrte wieder zu dem Unbe-

kannten zurück, der während meiner kurzen Älbwesenheit
versucht hatte, das von seinem Einbrüche durcheinandergeworfene
Gemach wieder ein wenig in Ordnung zu bringen.

„O, bitte, mein Herr, bemühen Sie sich nicht, bitte sehr

Mein Kammerdiener wird das alles morgen ordnen."

Ich bot ihm einen Stuhl an, nahm selbst Platz, und

nachdem wir uns die Zigarren angeraucht hatten, sagte ich

mit ermunternder Betonung:
„Mein Herr, ich bin bereit zu hören ."

Der Klubmann hätte nun eine Kunstpause machen können,

um sich zu sammeln, wie es an seiner Stelle alle Roman-

Helden zu machen Pflegen, bevor sie ihre Lebensgeschichte

erzählen. Er vermied jedoch diese Banalität und begann sofort:
„Mein Herr, ich bin ein Dieb ein gewohnheitsmäßiger

Dieb oder nennen wir es, wenn Sie wollen,
beim richtigen Namen, ein Einbrecher Das haben Sie

zweifellos bereits erraten?"
„Allerdings!"
„Das macht Ihrer Scharfsichtigkeit alle Ehre Also,

ich bin ein Dieb. Ich habe mir diese Lebensstellung gewählt,
nicht ohne zuvor festgestellt zu haben, daß rs in dcn trüben
und unklaren Zeiten, in denen wir gegenwärtig leben, der
ehrlichste, aufrichtigste und anständigste Beruf ist. Der Diebstahl

— ich fage Diebstahl, so wie ich sagen würde die
Advokatur, die Literatur, die Malerei, die Medizin, — war
bisher ein verrufenes Gewerbe, weil die, die sich damit
beschäftigten, meist rohe Burschen, abscheuliche Vagabunden,
Leute ohne Feinheit und Erziehung waren. Ich bin bestrebt,
dieser Kunst ein besseres Ansehen zu geben und den Diebstahl

zu einer ehrenwerten und beneidenswerten Profession
zu machen. Wir wollen nicht leeres Stroh dreschen, mein
Herr, betrachten wir das Leben, wie es ist. Dcr Diebstahl
ist überhaupt die einzige Beschäftigung der Menschen. Man
wählt einen Beruf, sei es welcher immer, nur weil er uns
ermöglicht, zu stehlen, der eine mehr, der andere weniger,
aber überall gibt es etwas zu stehlen. Sie haben einen
viel zu gebildeten Geist, Sie wissen auch nur zu gut, was
hinter dem trügerischen Aufputz unserer Tugenden und unserer
Ehre in Wirklichkeit steckt, als daß es nötig wäre, meine
Behauptungen mit beweiskräftigen Beispielen und aneinandergereihten

Schlußfolgerungen zu unterstützen."
Diese Worte, die meiner übrigens gerechtfertigten

Einbildung auf meine Psychologischen und sozialwissenschaftlichen
Kenntnisse sehr schmeichelten, veranlaßten mich, ein überlegenes
und entschiedenes „Ganz richtig!" einzuwerfen. Also
ermutigt, setzte dcr elegante Einbrecher in freundschaftlicher und

vertraulicher Weise fort:
„Ich will Ihnen nur erzählen, was mich betrifft. Ich

werde mich übrigens ganz kurz fassen. Ich habe mich zuerst
auf den Handel verlegt. Aber die schwierigen Geschäfte, die

ich notgedrungen machen mußte, die unlauteren Kniffe, die

gemeinen Gaunereien, die falschen Gewichte stießen die
unbewußte Zartheit meiner ehrlichen Natnr zurück, die das

Gepräge offener Herzlichkeit und strenger Gewissenhaftigkeit
trägt. Ich verließ dcn Handel und wendete mich der Finanz
zu. Die Finanz ekelte mich an. Mein Gott, ich vermochte
es nicht über mich zu gewinnen, Geschäfte zu führen, die

gar nicht existierten, falsche Papiere, falsches Geld zu
emittieren, falsche Bergwerke, Landungen, Kohlengruben zu
finanzieren Unausgesetzt darauf hinarbeiten, das Geld der anderen
in meine Taschen fließen zu machen, mich durch den langsam
fortschreitenden Ruin meiner Klienten mit Hilfe der glänzenden
Prospekte und der Gesetzlichkeit gewisser geistreicher Kombi-
Nationen zu bereichern, schien mir ein unerlaubtes Vorgehen,
dem sich mein gewissenhafter und jeder Lüge abholder Geist

heftig widersetzte. Ich dachte dann an den Journalismus.
Ein Monat genügte mir jedoch, mich zu überzeugen, daß der

Journalismus denjenigen, der sich nicht peinlicher und
rücksichtsloser Erpressungen fähig zeigt, nicht zu ernähren
vermag Ich versuchte mich in der Politik. ."

Hier vermochte ich nicht, ein Helles Lachen zurückzuhalten,
das sich zu verlängern drohte.

„Sehr richtig!" bestätigte der einnehmende Gentleman.

„Mehr können wir darüber nicht gut sagen. Kurz, ich

erschöpfte alle Berufe, die das öffentliche nnd private Leben

einem jungen, regsamen, intelligenten und feinfühlenden
Manne, wie ich es bin, bieten kann. Ich sah deutlich, daß
der Diebstahl — unter welchem Namen immer er sich auch

verbirgt, der einzige Zweck und das alleinige Ziel allcr Be-

mühungen ist, aber verstellt, maskiert und aus diesem Grunde
viel gefährlicher! Ich zog nun daraus die Schlußfolgerung:
Da der Mensch nun einmal dem unvermeidlichen Naturgesetze
des Diebstahls nicht zu entkommen vermag, ist es Wohl das

Ehrenhafteste, ihn einfach und simpel zu begehen, ihn aber

nicht mit gesucht hochtrabenden Ausflüchten, deren trügerischer
Glanz, deren lärmende Titel, deren beschönigender Schmuck

niemand mehr zu täuschen vermag, des natürlichen Wunsches

zu entkleiden, sich die Güter anderer anzueignen.

Ich stahl also alle Tage; dcs Nachts drang ich in reiche

Häuser ein; ich behob im voraus ein- für allemal bci den

Kassen der anderen, was ich zur Befriedigung meiner
Bedürfnisse, zur Ausgestaltung meines äußeren Menschen nötig
erachtete. Das kostet mich einige Stunden jede Nacht zwischen >

einer Partie im Klub und einem Ballgespräch. Mit
Ausnahme dieser kurzen Zeit lebe ich wie alle Welt Ich
gehöre einigen Klubs an; ich habe ausgezeichnete gesellschaftliche

Verbindungen. Ich wurde erst kürzlich vom Minister
durch eine Ordensverleihung ausgezeichnet. Und wenn mir
ein guter Fang gelingt, bin ich der großmütigste Mensch auf
Erden. Denn ich tue nur aufrichtig, was alle anderen Leute

auf qualvollen Umwegen und auf viel schamlosere Weise

tun Mein Gewissen ist rein und wirft mir nichts vor,
denn von allen Leuten, die ich' kenne, bin ich der einzige,
der den Mut hat, sein Tun mit seinen Absichten zu vereinen.

und der geradewegs dem Wege folgt, den ihm die Natur
gewiesen hat."

Die Lichter erblaßten, der Tag lugte durch die Spalten
der Gardinen. Ich bot dem eleganten Unbekannten an, mein

Frühstück mit ihm zu teilen, abcr er lehnte das mit dem

Bemerken ab, daß er im Frack sei und mir durch eine

derartige Inkorrektheit nicht zu mißfallen wünsche.

Religion, eine schlechte Medizin.
Was man dem Magen für Nahrung geben müsse, damit

es ihm gut gehe, wissen die Menschen zumeist. Was für
Nahrung da» Gehirn nötig habe, darüber denkt man wenig
nach.

Sozialdemokratie und Gewerkschaft haben die Aufgabe,

jedem Menschen für einen guten Futterplatz zu sorgen. Das
ist ihre wichtige Mission. Aber damit sind nicht alle Fragen
und Notdürfte des Menschen gelöst. Hab' ich Futter, so muß

ich nun auch'nachdenken drüber, wic ichs abkochen müsse,
damit es Zunge, Magen und Gehirn wohltue. Was dieses
Abkochen init dem Freidenkertum zu tun habc?

Mein lieber Leser, werde nicht gar bös, abcr ich habe
manchmal sonderbare Ansichten. Ich halte dic Religion für
eine falsche Medizin, die die Mcnschcn zu sich nchmen, wenn
ihr Gehirn an Verstopfung oder Durchfall leidet. Und
Religionswissenschaft ist für mich die Wissenschaft von dcn falschen
Medizinen, die verschiedene Doktoren gegen die Verdauungsstörungen

dcs Gehirnes anwandten. Es ist die Religion ein
Gift gegen diese Verdauungsstörungen, wie das Quecksilber

gegen die Syphilis. Ich glaube gern, datz es Aerzte gibt,
die gern ehrlich und gläubig diese Rcligionsmedizin dem

schwachen Menschcnhirn einschütten. Abcr cs gibt auch
unehrliche Pfuscher, religiöse Aerzte, die selber nicht an ihre
Seelenmedizin glauben. Sogar Giftmischer, die auf Wunsch
von Staat und Besitzenden dic Rcligionsmedizin verkaufen,
um ihre Patienten blödsinnig zu machen. Mit ihnen wollen
wir nicht streiten. Geistige Waffen kann man nur gegen
ehrliche Feinde verwenden. — Daß das menschliche Gehirn an
Verdauungsstörungen leide, ist allgemein und sicher. Daß die

Religion erfunden wurde als Heilniittel gcgen diese

Störungen ist ebenso sicher. Daß dies Mittel heute altmodisch
ist. kann ich nicht mehr ernstlich bezweifeln. Es ist niir längst
zur Wahrheit geworden. Aber die Krankheit kann ich nicht
leugnen und so bin ich verpflichtet zu suchen, wo das
Heilniittel ist, das die Krankheit „Neigung zur Religiosität" heilte.

Wenn cin Organ an, Menschen leib gehindert

wird, recht zu funktionieren (sich auszuleben,

wie die Modernen sagen), so entsteht dic
Neigung zur Religiosität. Wcnn ein Trieb, ein Willen
Ihres Gehirns unterdrückt wird, so ist damit dic Anlage zur
Frömmigkeit gegeben. Wer durch sich oder durch andere
gequält wird, wird leicht religiös. Darum sind sehr sinnliche
Naturen, die litten unter dem Geschlechtstrieb, so oft fromm
geworden und haben eincn Gott gefunden, der ihnen hülfe
die Sünden des Fleisches auszurotten. Wenn der Geschlechtswille

im Menschen so stark wird, daß er den Willen, die

Persönlichkeit vielseitig zu entwickeln, hemmt, so fleht der

Mcnsch irgend ein Phantasiegcbildc. Gott an, er möge die

Persönlichkeit vor dem Geschlcchtswillen retten. AIs im
Mittelalter die Bevölkerung zunahm und somit im gleichen

Maß die Möglichkeit Lebensmittel für Kinder zn finden, d«

suchten die Mcnschcn sich einzuschränken in der Kindererzeugung

und diese Einschränkung quälte sic. Darum nahm ihre
Religiosität zu. Sie wollten den Teufel Geschlechtstrieb
vertreiben mit Hilfe des lieben Gottes. Im Gegensatz dazu ist
die Zeit der Renaissance, wo die bessern äußern Verhältnisse

zur Einengung dcr Kinderproduktion nicht zwangen, eine ganz
irreligiöse Zeit. Im Mittelalter konnte geistige Persönlich-
kcitsentwicklung nnr auf Kosten des Geschlechtes sich gestalten,
und darum predigt man Enthaltsamkeit und ruft Gott als
Helfer und Zeuge an. Wenn die Religiosität daher kommt,

datz man nicht mehr sich geschlechtlich betätigen darf, um
keine Kinder zu haben, so kann sie einmal dadurch beseitigt

werden, datz man den Kindersegen durch künstliche Mittel
einschränkt, oder dadurch, das; man durch politische und
gewerkschaftliche Bewegung die Mittel zur Kinderfüttcrung so sehr

vermehrt, datz man dcn Kindersegen nicht mehr einzuschränken

braucht. Schntzringe und Sozialismus sind also Medizinen

gegen Religiosität aus geschlechtlichen Gründen.

Ein weiterer Grund znr Religiosität
liegt in der Vereinsamung des Menschen.
Der Mensch ist cin gesellschaftliches Wcscn. Er kann nicht

allein leben. Wcnn er durch den Kampf nms Dasein uni»

die Roheit dcr Mcnschcn in dic Einsamkeit getrieben wird,
so will er einen Gcfährtcn habcn in der Einsamkeit. Und

darnm erfindet er Gott, den allgütigen Tröster, dcr allüberall

und jederzeit sich befindet. Er spricht mit ihm, d. h. er
betet. Kann er seine Mitmenschen nicht lieb habcn, weil fie

ihn quälen und verletzen, so liebt cr Gott, Jesus, Maria,
die für ihn existieren, weil er sic nötig hat. Hätten sie nicht

unsere Urgroßväter erfunden, er erfände sie selbst. Bei ihm,
i den dte Phantasie aller Zeiten mit so vielen gnten Tugenden

bescherte, ist es gut zu ruh'n. Diescr Drang des gequälten

Herzens, einen Freund und Vertrauten zu habcn, den er

liebe, von dem er geliebt werde, ist vielleicht die tiefste Quelle

aller religiösen Bedürfnisse. Er st die Aufhebung der
Gegensätze zwischen den Menschen, die
Verinnerlich ung ihrer Beziehung macht der
Mehrheit der Menschen die Religion
entbehrlich. Nnd recht oft sind gerade die besten Charaktere

religiös veranlagt, während mancher Mensch, der fast kein

Hirn hat, durchaus religiös gleichgültig ist und Religion nur
aus Geschäftsinteressen heuchelt. Je empfindungsärmer der

Mensch ist, umso geringer ist für ihn die Gefahr religiös zu

werden. Denn wie gesagt, die Religion der Mehrheit ist

Heuchelei, sowohl bei Priestern als Laien. — Wessen Menschen-

würde verletzt wird, der wird gleichfalls religiös, wenn er

nicht eine wilde Rcvoluzzernatur ist, die an dem sich

vergreift, der ihm das Heiligste verletzt und geschlagen. Leider

gibt es noch gar viele, die wir erst anstecken müssen mit dem

Teufel in uns, damit sie nicht weinen im stillen Kämmerlein

über das Unrecht, das sie erlitten, sondern statt der schlechten

Medizin Religion die Naturmedizin Revolte ergreifen. Wer

das nicht tut, dem bleibt nichts übrig, als sich zum längst

gestorbenen Gott zu flüchten vor denen, die ihm die

Menschenwürde, das Heiligste, was es gibt, stahlen.

Wer schwach ist, flüchtet sich zu einem Stärkern. Unser

Hirn will selbstbewußt sein, stolz sein, kräftig sein. Fühlt e»

sich schwach, so will es sich anlehnen an einen andern Menschen

und wenn es den nicht findet, geht es zu Gott. Auch

wir sind schwach, jeder einzeln« ist schwach. Aber nicht Vott,



sondern die Seele des Volkes, dcr lebendigen, revolutionären

Gesamtheit, ihr Groll, Haß und ihre Liebe, sie sind unscr

Gott. Oder aber dic Schatten all derer, die gleich uns
gekämpft, sie rufen wir, in ihren Werken suchend, als Wecker

unserer Kraft. Unsere Stütze ist das Volk dcr Enterbten und

das Volk, der endlose Zug derer, dic einer dem andern die

Fackel dcr Kultur weiter reichte im Lauf dcr Menschheitsgeschichte.

Der Gedanke an sic verleiht uns die Kraft, die

dcr Gläubigen in den Büchern der Priester zu finden hofft.
Der Kampf um die große, volle menschliche Freiheit, die

das erste Bedürfnis des Menschenhirns' ist, das ist die

Kampfesart, die die Religion aus der Welt schafft. Deshalb
muß auch jeder ernste Freidenker Sozialist sein und mit uns

jede ökonomische und staatliche Einschränkung der Menschen

beseitigen. I'- ^-

Ausl'crnö.
Bibelgesellschaft und Kannibalen. (?-Korr.) Aus London

wird in alle Welt depeschiert, daß die Britische imd

ausländische Bibelgesellschaft Bibeln an 40,000 Kannibalen
oder Menschenfresser an dcr Südküste von Nen-Guinea
versendet hat, die jetzt also die „heilige Schrift" in ihrer eigenen

Sprache lesen können. Was mögen die lieben Heiden mit
dem Johanncs-Evangclium anfangen, über dessen dunklen

Sinn sich die Gelehrten die Köpfe zerbrechen? Scknnunzeln
werden sie sicher wcnn sie Joh. 6, 53 lesen : Der mein Fleisch

ißt und mein Blut trinkt, hat das ewige Leben.

Die Geschichte beweist, daß gelvisse Völker Menschenfresser

wurden sobald Säugetier- imd Vogelarten im Lande

ausstarben; ebenso, daß die Menschenfresserei auf den Süd-
secinseln von selbst aufhörte, als jesuitische Missionäre
daselbst die Schweinezucht einführten. In diesem

Punkte waren jene Jesuiten gescheiter als die ganze
Bibelgesellschaft.

Erfolge des Wettgionsunterrichts.
Welchen Wert hat die Religion? Diese Frage

stellte, wie die „Monatsblättcr für den envangelischen

Religionsunterricht" mitteilen, der Stadtvikar Em lein,
der an der Mannheimer Volksschule Religionsunterricht erteilt,
seinen Schüler und Schülerinnen am Tage vor der

Schulentlassung. Es sollte ein Versuch gemacht werden, festzustellen,

was die Kinder nach achtjährigem Religionsunterricht mit ins
Leben hinausnehmcn. Das Resultat das ein sowohl in
religiöser, wie in sozialer und psychologischer Hinsicht reines
Material ergab, war recht interessant. So begannen von
104 Knaben <>6 ihren Aufsatz : „Religion hat überhaupt keinen
Wert. Hier vor allem zeigte sich die Art der Stellungnahme zur
Religion, denn 58 fügten als Begründung hinzu: „denn für
unscr Geschäft können wie sie ja nicht gebrauchen". 23 sehen

in der Religion einen gewissen idealen Wert, der jedoch durch
vielerlei Einschränkungen stark verkürzt wird, da man sie nur
gebrauchen kann, „wenn man alt ist" „wenn es einem schlecht

geht", „wenn man in der Fremde ist" usw. 13 im ganzen
fassen die Religion auf als etwas, „was man wissen muß,
weil es Gottes Wort ist", oder weil man „ohne sie nicht in
den Himmel kommt", 11 Arbeiten ziehen den Schluß, daß
die Religion „dummes Zeug ist und den Leuten etwas
verspricht, damit sie nicht an ihre Not denken; aber es wird
doch nicht erfüllt". Von 49 Mädchen schreiben nur 2: „Die
Religion hat keinen Wert", alle anderen erkennen einen
solchen an, können jedoch zunächst nicht angeben, worin er
besteht: Die Religion hat eben einen großen Wert: „Wenn
man in Not ist", — „wenn man krank ist". Etwa 20 meinen:
„Es gehört sich so".

Sozialist und Ifarrer.
* Unsere Leser, die im Besitze der Nummern des „Volks-

rccht" sind, in der dic Abschiedspredigt Pfarrer Pflügers
abgedruckt ist, werden gut tun, sich dieses Kulturdokument unserer
Zeit aufzubewahren. Sollten dann dereinst unsere Enkel
unter dcn vergilbten Papieren des Großvaters stöbern, so

werden sie einen Fund machen, der sie ebenso eigenartig
nnd widersinnig anmuten wird, wie uns etwa die Lektüre
emes Frohndcnvertrages aus der alten Zeit der gnädigen
Herren und Oberen.

Pfarrer Pflüger hat den Pfarrerberuf, wie er glaubt,
freiwillig und in jugendlicher Begeisterung gewählt. Wir
nehmen ohne weiteres an, daß er der felsenfesten
Ueberzeugung sci, daß es sich tatsächlich so verhalte. Er erzählt
in seiner Predigt, daß es sein höchstes Jünglingsideal war,
den Pfarrcrberuf zu ergreifen und er betrat die theologische
Laufbahn mit größter Begeisterung. Wir können uns die
Situation nicht nur gut ausmalen, wir können sie sogar in
jeder Regung mitfühlen. Ein temperamentvoller Jüngling
mit einer guten Erziehung, keine Notwendigkeit, schon in
frühester Jugend der schweren Arbeit ums liebe Brot
nachzugehen, anderseits auch kein junger Lebemann und
schmarotzerischer Bourgeoissohn, — eine solche jugendliche Persönlichkeit

hat das natürlichste Gefühl des Menschen, die Nächstenliebe,

und das natürliche Bedürfnis des Menschen, die soziale
Betätigung, in viel größerem Umfange als sonstige junge
Leute, die der Pessimismus des Lebens schon früh erfaßt.
Pflüger scheint in seiner Berufswahl frei wählen gekonnt zu
haben und er hat den Pfarrerberuf ergriffen und warum? —
Diescr Beruf erschien ihm als die einzige Möglichkeit, sich

in praktischer Nächstenliebe zu betätigen, die einzige
Möglichkeit, seinen Mitmenschen ein liebender Lehrer und Führer
zu sein. Warum erschien ihm der Pfarrerberuf in einem
derartigen Glorienschein? — Um dies zu begreifen, müssen
tvir die Erziehung einer religiösen Familie (Pflügers Vater -

war Stadtmissionar), einer religiösen Schule (dies ist in der
Stadt Zürich trotz der Verfassung immer noch vorhanden)
und endlich die Einwirkung des konservativen Milieus der
alten Stadt Zürich in Betracht ziehen. Alle diese Faktoren
vereint ließen den jungen Pflüger im Pfarrerberuf die einzige
Möglichkeit zur Verwirklichung seines jugendlichen Idealismus

und seines menschenliebcnden Optimismus sehen. Andere

junge Leute in Pflügers damaliger moralischer Situation
werden Märtyrer der Revolution — zum Beispiel die russische

Jugend der achtziger Jahre — andere werden Heroen der

Wissenschaft oder der Forschung. Das gute Gefühl und die

gute Absicht sind immer gleich, die jugendliche Begeisterung,
sich für ein großes Ziel zu opfern, der Weg freilich ist
verschieden, er führt den einen auf die Kanzel, den andern nach

Sibirien und den dritten nach Jnnerafrika.
Die religiöse Erziehung vermag dic

guten Triebe im Menschen nicht abzuändern
oder aufzuheben, sie zwingt aber den
Menschen, der ihr verfallen gewesen, denWeg
zur Wahrheit erst nach langen Jrrgängen zu
find e n. Charakteranlage, Temperament und Persönlichkeit
Pflügers bestimmten ihn zum Sozialisten. Die Verhältnisse
seiner Jugend führten ihn in den Pfarrerberuf. Die 23 Jahre,
dic er als Pfarrer wirkte, waren nichts als ein Kampf
zwischen seiner sozialistisch veranlagten Persönlichkeit und dcr

Position als Priester, in die ihn ein borniertes gesellschaftliches

Milieu gesetzt hat. ES war dies kein rein geistiger
Kampf zweier Ideen, e? war dies ein seelischer Kampf. Er
konnte es nicht glauben, daß sein Pfarrerberuf, an den stch

so viele Jugendhoffnungen geknüpft hatten, sozial unproduktiv,

vielleicht sogar schädlich oder zum mindesten wertlos war.

In seiner Abschiedspredigt gibt er seiner Kirchgemeinde Rechenschaft

über diesen Kampf und dies macht diese Predigt so

wertvoll. Wir Freidenker insbesondere, die wir Wohl wissen,

welche seelische Gefahr in der religiös-kirchlichen Abirrung
des menschlichen Jdt-alismus und der menschlichen
Opferwilligkeit liegt, müssen freilich bet dieser Predigt recht viel
zwischen den Zeilen lescn. Tun wir das, dann stehen wir
vor einem der interessantesten Kulturdokumente unserer Zeit.
Deshalb wollen wir dem Gedankengange dieser Predigt folgen,
obwohl es sonst nicht in unserer Gewohnheit liegt, Kanzelreden

größere Aufmerksamkeit zu schenken.

Pflüger hat im Laufe seines Lebens ein Stück Religion
nach dem andern weggeworfen und seine religiöse
Ueberzeugung gleicht mehr einem Trümmerfelde als einem stolzen
Bau. Immerhin flößt eine Ruine noch mehr Respekt ein, als
es ein protziger Prunkbau vermag. Das historische an der

Religion ist ihm fremd geworden, das Uebersinnliche auch.
Das Erlösungsproblem, das überhaupt die kirchliche Form
dcr Religion erst rechtfertigt, erwähnt er gar nicht und
damit stellt er sich bereits in seinem Glaubensbekenntnisse
außerhalb des Kirch entums. Da er zudem noch bemerkt, daß
das spezifisch christliche immer mehr zurücktreten sieht, so

bleibt tatsächlich nichts mehr übrig. Der persönliche Gott
und seine Wunder — tot I Die Erlösung durch Christus und
seiner Kirche — tot! und ersetzt durch die Erlösung, durch
die soziale Betätigung der Menschen. Was bleibt nun Pflüger

von seiner Kirchlichkeit und seinem Christentum — Nun,
wir können ruhig behaupten, das, was das Christentum im
Laufe zweier Jahrtausende an Kulturwerten von außen
aufgenommen hat. Die christliche Sekte hat die kulturellen Werte
der sterbenden jüdischen und vorderasiatischen Geisteswelt
nach Europa gerettet, das ist eine geschichtliche Tatsache. Die
erstehende christliche Kirche hat viele Kulturwerte des
sterbenden klassischen Altertums den durch die Völkerwanderung
siegreichen Barbaren gebracht, auch das steht historisch fest.

Die erstarkte christliche Kirche des Mittelalters endlich
hat die Kulturwerte der verschiedenen Völker aufgesogen und
als christlich weitergepflanzt. Unsere soziale Moral, unser
persönliches Verantwortlichr'eitsgefühl und endlich unsere
geistige Vorherrschaft, kurz alle Kultureigenschaften der Europäer
sind nicht Produkte des Christentums, sie sind aber
jahrhundertelang vom Christentum aufgesogen worden, so daß der
Trugschluß möglich wird, als danken wir all dies dem
Christentum. Der Pfarrer wird nun in seiner Tätigkeit auch

vielfach diese vom Christentum aufgenommenen Kulturfunktionen
ausüben und wird da unter Umständen eine produktive

Tätigkeit entfalten können. Pflüger zeigt uns in seiner Ab-

schiedspredigt diese praktische Betätigung und behauptet darin
eine Befriedigung zu finden, auch dann, wenn er ein moderner

Mensch ist. Wir wissen, daß das Christentum diese
Funktionen kultureller und sozialer Natur nicht von sich aus
geschaffen hat, sondern daß sie weltlichen Ursprungs sind.
Möglich ist es, daß die weltlichen Faktoren in dcr Gesellschaft
einige Jahrhunderte hindurch so tief standen, daß es ihnen
nicht möglich war, kulturell und sozial zu wirken. In der
Zeit, wo die ewigen Kriege und die patriarchische Tyrannei
in der Familie die Menschen verroht hatten, war vielleicht
die Kirche die einzige Institution, die kulturell und sozial
wirken konnte und wirkte. (Wir müssen in diesem Punkte
der offiziellen Geschichtsschreibung Glauben schenken, solange
das Gegenteil nicht bewiesen ist). Aber heute ist dies doch

ganz anders geworden.
Pfarrer Pflüger erzählt und schildert die seelische

Notwendigkeit, den Alltagsmenschen von heute mit zündenden
Worten ^ion „besseren künftigen Tagen" und von einem
„glücklichen goldenen Ziel" zu sprechen — einverstanden!
Aber geschieht dies nicht heutzutage in taufenden von
Versammlungen der Sozialisten, der Anarchisten, der Gewerkschaften,

der Genossenschaften? Aber wie wenig Kirchen und
Kanzeln gibt es, in denen das Himmelreich auf Erden und
nicht in Wolkenkukuksheim gepredigt wird Die Frage stellen,
heißt sie beantworten. Weltliche Prediger einer bessern Zu¬

kunft sind erstanden, sie appellieren an die Selbsthülfe der
Menschen und nur ein Teil, ein ganz kleiner Teil der Priester,
deren Aufgabe es ja ist, uns auf Gottes Hülfe zu vertrösten,
anerkennt den Wert der menschlichen Selbsthülfe.

Pfarrer Pflüger setzt uns auseinander, daß es notwendig
ist, die Herzen der Jugend für eine ethisch-soziale
Lebensauffassung zu entflammen.' Auch wir halten dies für eine

pädagogische Notwendigkeit und halten die Bildung, die sich

lediglich darauf beschränkt, Wissen zu geben, für unvollkommen.
Die erzieherische Tätigkeit soll den Menschen auch ethisch und
sozial heben. Pflüger will aus dieser objektiv richtigen
Notwendigkeit die Berechtigung der religiösen Unterweisung
darlegen und damit auch die Notwendigkeit der Pfarrtätigkeit
in unserer modernen Zeit. Wir geben nun gern zu, daß die
heutige Staatsschule nicht in vollem Umfange eine ethischsoziale

Bildung zu geben vermag. Einmal entstammen die
Lehrer zum großen Teile einem bürgerlichen oder bäuerlichen
Milieu und damit einer egoistischen Sphäre voller Konkurrenzneid

und zum anderen ist der heutige Staat alles, nur nicht
ethisch-sozial begründet, denn er stützt sich auf die Vorbereitung
zum Mord, auf den Militarismus. Aber gilt dasselbe nicht
in gleichem Umfange für die Staatskirche und für die Mehrzahl

der Pfarrer? Zugegeben, daß die heutige öffentliche
Schule Wohl wissenschaftlich befriedigt, aber moralisch nichts
positives leistet. Die logische Konsequenz hiervon wäre eine

Sittenlehre außerhalb der Schule, aber kein Religionsunterricht,

denn das sittliche Verhalten von Menschen des zwanzigsten

Jahrhunderts wird nicht diktiert durch Sagen aus der
Kindheit des Menschengeschlechtes. Gegen die Staatskirche
als sittliche Führerin der Menschen spricht aber die soziale
Stellung der Pfarrer in der Gesellschaft — Ausnahmen
bestätigen die Regel — und der soziale Charakter des heutigen
Staates selbst. Aber wozu in die Ferne schweifen? Sehen
wir denn nicht gerade in der Gemeinde Pflügers, im roten
Außersihl, das Entstehen einer neuen Praxis moralischer
Natur — die proletarische Solidarität — und sehen wir
wenige hundert Meter von der Jakobskirche nicht eine Schule.
wo hunderte von Kindern im Geiste der neuen Moral
aufwachsen? (Schluß folgt).

Der eiserne Aesen in Uoriugal.
Die Machthaber aller Länder werden

Wohl bald umlernen müssen. Es gehört zum
eisernen Bestand einer jeden Staatskunst — wenn das Wort
Kunst überhaupt zu dieser fteiheitsfeindlichen Tätigkeit
mißbraucht werden soll — daß eine starke Armee und ein
getreuer Priesterstand die sicherste Bürgschaft einer
Regierung sind.

Klein-Manuel von Portugal besaß dies vor wenigen
Wochen noch alles beides. Eine nach preußischen Muster
gedrillte Armee und einen durch großen Einfluß bei Hofe
getreuen Priesterstand. Manuelchen regierte mit zwei
Betschwestern, seiner Mama und seiner Großmama, letztere hat
in der Jugend soviel Laster gehabt, wie jetzt im Alter Beichtväter.

Manuelchen spielte Soldaten und zu diesem Zwecke
gab man den gerad und kräftiggewachsenen jungen Leuten
des Landes Büchsen in die Hand und ließ sie zur höheren
Ehre ihres bankerotten Vaterlandes ihre Beine nach einem
blöden Rythmus auf Kasernenhöfen umherschwingen. Manuelchen

spielte Politik, das heißt er ließ verschiedene intrigierende
Kliquen nach hohen Posten Fangball spielen und es machte
ihm einen Heidenspaß, daß man ihm alles erlaubte, wenn
er die Gnade hatte, diesen oder jenen zum Minister zu
machen. Die Kirche hatte ihn ganz in der Hand, denn der
arme Junge hatte eine Heidenangst, ebenso wie sein Papa
imd sein Bruder ermordet zu werden. Neben diesen
geistlichen Trost versahen Pariser Kokotten die gleiche Funktion,
jedoch in etwas anderer Form. Es war dies ein Idyll
sondergleichen, ein Stück göttliche Weltordnung.

Bei dieser ganzen Geschichte wurde nämlich der dritte
Faktor vergessen, der doch in letzter Linie der erste ist, —
das Volk! Das ist ja eigentlich bei diesen Intriguen zwischen
Priestern und Höflingen ganz unbeteiligt, aber es muß den
ganzen Schwindel mit seinem Schweiß und Blut bezahlen
und das wurde im verschuldeten Portugal immer mehr und
mehr. Wenn man nun junge Leute in Uniformen steckt, so
bleibt das doch die Jugend des Volkes, in deren Adern
heißes Blut fließt und die sich empört, wenn sie Unrecht
sieht. Und wenn diese iungen Leute noch in den Besitz der
modernsten Waffen sind, so können diese auch einmal in
einer anderen Richtung losgehen, als die Höflinge und die
Priester, die Land und Volk beherrschen, zu meinen sich nach
alter Tradition berechtigt fühlen. Nach mittelalterlicher

Vorstellung gehört der Soldat zur Klasse der
käuflichen Söldner, die man zur Niederhaltung des eigenen
Volkes benutzen kann, wenn man nur Geld genug hat. Die
von kirchlichen Geist beherrschten und darum mittelalterlich
denkenden Machthaber Portugals, -die über genügend Geld
verfügten, weil die englischen Kapitalisten pumpten, wenn
man ihnen den Volkswohlstand zur Ausbeutung übergab.
haben sich in der Macht der Bajonnette getäuscht. Dank
der antimilitaristischen Stimmung, die heutzutage durch alle
Länder geht, auch dort, wo sie nicht agitiert wird, lassen sich
die Soldaten nicht mehr gegen das Volk mißbrauchen. In
Lissabon beschossen sie das Königshaus und eroberten die
Stadt und das Land für die Volksherrschaft, für die
Republik. Die Uniformierten dokumentierten damit, daß sie

zum Volke und nicht zur Söldnerkaste gehören. Die Klöster
und Kirchen, die als Horte der Reaktion und der
Volksbedrückung bekannt sind, wurden militärisch besetzt und als
Staatseigentum konfisziert. Das Mönchs- und
Nonnengeschmeiß wurde über die Grenze gejagt, wenn es nicht vorzog,

eine ehrliche Existenz in bürgerlichen Berufen im Schoße
ihrer Familien zu beginnen. Dabei stellte es sich heraus.
daß die frommen Brüder, deren Reich angeblich nicht von
dieser Welt sein soll, ihre Klöster und Konvikte in effektive
Festungen verwandelt hatten, die mit Mitrailleusen, Bomben
und ähnlichen Spuck versehen waren. Aber nicht nur
die Soldaten versagten dem König, nein,
auch die Gläubigen versagten derKirche. Die
unwissenden Bauern, die allsonntäglich zur Kirche zogen und
dem Pfarrer alles beichteten, rührten keinen Finger zur
Verteidigung der Klöster und Kirchen. Mit Stumpfsinn oder
mit Schadenfreude sahen die religiösen Massen, wie die Macht
dcr Kirche von der republikanischen Minderheit — daß sie
es ist, dürfen wir nicht vergessen! — in ihren Grundvesten


	Religion, eine schlechte Medizin

