
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 12

Artikel: Der Dieb

Autor: Mirbeau, Octave

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausgegeben vom Z>e»tsch.schweizerischen Iireid««kervn«d.
Postscheckkonto VIII 964.

Sekretariat: Zttnoermarkt 20, Zürich I.

III. Jahrgang. — 1. Dezember 1910.
Erscheint monatlich. Ul». 13. Einzelnummer 10 Cts.

Abonnement: Schwei, Fr. 2.—, Ausland Fr. 150 pro Jahr.
Alle schweizerischen Postbureaux nehmen Abonnements entgegen.

Inserate: S mal gespaltene Nonvareillezetle 15 Cts,
Wiederholungen Rabalt. — Jnseraten-Regie : Conzett Ä Tie., Zürich 3.

Leo Tolstoi - der lehte KiM.
Graf Leo Tolstoi, dessen Tod die ganze Kulturmensch-

hcit in diesen Tagen betrauert, war keiner von den Unseren.
Weder war er ein Kulturmensch im Sinne der
westeuropäisch-amerikanischen Zivilisation, noch ein Freidenker im
Sinne der modernen wissenschaftlichen Weltanschauung.
Seine Lehre und seine gigantische Persönlichkeit ragten in
unsere Zeit als Neste einer biblischen Vergangenheit hinein.
Tolstoi war der letzte hervorragende reli-
giöseChrist und darum ein Feind der Kirche
in jeder Form. Tolstoi war ein begeisterter Russe und
Freund dcs russischen Bauern und darum war er ein
Feind der europäischen Zivilisation. Wie kommt es nun,
daß ein Kirchenfeind so große religiöse Bedeutung haben
konnte? Wieso kommt es nun, daß ein Feind der
westeuropäischen Kultur eine so große geistige Wirkung
auslösen konnte?

Tolstoi ragte als ein Nest ciner alten Zeit in unsere
moderne Welt. Unsere Leser wissen, daß die finsteren
Jahrhunderte der Vergangenheit uns noch manchen Rest
erhalten haben. Die militaristischen Staaten mit ihrer
Kriegsführung, die Kirchen mit ihrer Seelenknebelung, die

„christliche" Familie mit ihrer Sklaverei der Frau, das
alles sind noch Neste alter Zeiten und wir alle wünschen
von Herzen, daß sie verschwinden mögen. Keiner von uns
wird diesen Resten der toten Vergangenheit irgendwelche
kulturelle Bedeutung für die Gegenwart beimessen. Ganz
anders geht es uns modernen Menschen mit Tolstoi und
seiner Lehre; wir fühlen ununterbrochen, daß diese im
Gegensatz und in unlösbarem Widerspruch zu unserer
ganzen Weltanschauung steht. Wir wissen, daß der Quell
dieser Lehre und das Ideal ihres Lehrers weit ab liegt

>pon unseren Wissensquellen und unseren Lebensidealen. Und
doch sträubt sich alles in uns, Tolstoi und seine Lehre
zum alten Eisen der Weltgeschichte zu werfen und über
ihn hinweg zur Tagesordnung zu schreiten, etwa mit der
Bemerkung „ganz interessant aber doch unmodern". Dieses
Problem Tolstoi ist wert, daß wir ihm einige
Beachtung schenken.

Was unterscheidet Tolstoi und seine Lehre prinzipiell
und tatsächlich von den übrigen Rudimenten der
Vergangenheit, die in unserer Zeit noch vorhanden
sind Wenn wir es in einem einzigen Begriff zusammenfassen

wollen, so können wir es als den sittlichen Inhalt
bezeichnen. Die Kirche von heute, die christliche Familie
von heute und der militaristische Staat von heute sind auch
Reste der Vergangenheit, aber sie haben nur das Schlechte
aus der Vergangenheit herübergerettet — ihre
Unterdrückung der Persönlichkeit. Als Kirche, Militärstaat und
Zwangsfamilie noch berechtigt waren, hatten sie ihre eigene
Sittlichkeit, die sie rechtfertigte. Jede Form des menschlichen

Zusammenlebens und der menschlichen Einrichtungen
ist einmal berechtigt gewesen. Damals entsprachen diese
heute veralteten Institute dem Zweck der Erhaltung
der Gesellschaft und waren damit sittlich berechtigt.

Als die Religion die einzige geistige Macht im
Leben der Völker war, hatte die Kirche ihre eigene
fundierte und berechtigte Ethik (Sittlichkeit), so daß sie von
niemandem als widersinnig empfunden wurde; — das
war die Zeit, in der der Feind der Kirche vielleicht sogar
mit Recht als der Feind der Gesellschaft galt. Als die
kriegerische Verteidigung die einzige Möglichkeit ruhiger
wirtschaftlicher Entwicklung bot und darum unbedingt
notwendig war, hatte die herrschende Kriegerkaste ihre sittliche
Aufgabe in der Gesellschaft und war sittlich berechtigt;
wer sie angriff, der galt mit Recht als Feind der Gesamtheit.

Als die patriarchische Familiengcmeinschaft die Form
war, in der Mann und Frau gemeinschaftlich wirtschaftlich
tiätig waren, war die Abhängigkeit der Frau vom Manne
m Interesse der Erhaltung der Gesamtheit und damit
sittlich berechtigt. Anders aber heute! Heute ist daS
Geistesleben der Völker ohne Religion gut denkbar und
darum wird die Kirche ihrer sozialen Bedeutung und
damit ihrer sittlichen Berechtigung entkleidet, sie nimmt
deshalb die Sittlichkeit unserer Zeit, die des kapitalistischen
Egoismus an. Heute ist das wirtschaftliche Leben aller
Klassen denkbar ohne kriegerische Landesverteidigung, unter
diesen Umständen ist die Herrschaft der Militärkaste im
Staat sittlich nicht mehr berechtigt und ist infolgedessen
die spezifische Moral des Kriegertums, die zwar roh, aber
doch gesund war, verschwunden; an ihre Stelle trat der
disziplinarische Geist des Militarismus, ein Bastard von
Kriegertum und kapitalistischem Geist. Die
Familiengemeinschaft bildet heute kein wirtschaftliches Gebilde mehr,

der Vater und oft auch die Mutter aller Klassen suchen

ihren Erwerb außer dem Hause; — auf dem Arbeitsmarkt

oder anf dem Geldmarkt wird nicht nach der
Familienstellung und dem Geschlecht gefragt, die Untertänigkeit

der Frau ist nicht mehr im Interesse der Gesellschaft
und hat nicht mehr die sittliche Bedeutung, von der noch
ein Schiller sang, darum trägt sie heute den Stempel
kapitalistischer Hörigkeit und ist darum unsittlich. Um das
Gesagte zusammenzufassen: Alle Reste der Vergangenheit.
die sich noch bis auf unsere Zeit erhalten haben, sind uns
modernen Menschen nicht um ihrer selbst willen verhaßt,
sie sind uns verhaßt, weil sie ihre sittliche Bedeutung

verloren haben.
Die Frage, ob diese oder jene Einrichtung der Neuzeit

entspricht oder nicht, interessiert nur unsern Verstand.
Unser Gefühl aber — und das ist bei den Stimmungen
der Massen ausschlaggebend — bekümmert sich fast nur
uni die sittliche Berechtigung. Und nun begreifen wir die

Bedeutung Tolstois. Tolstois Christentum und
Philosophie sind unmodern, aber sie
entsprechen unserem sittlichen Empfinden. Tolstoi
war der letzte Christ. Er wollte wahrhaft christliche
Demut, nicht etwa demütige Unterwerfung unter das Gebot
des Presters, sondern schlechtweg Unterwerfung unter den

Willen unseres menschlichen Schicksals. „So dich einer
auf die linke Wange schlägt, reiche ihm die rechte". Dieser
demütige Evangelienspruch vereint mit dem Gebot der
Liebe zum Mitmenschen und zur Wahrheit waren die Grundpfeiler

der Lehre Tolstois.
Tolstoi war in den letzten Jahrzehnten seines Lebens

ein Gegner des Staates und der Ehe. Er war
ein Feind dieser beiden Institutionen, denn er sah blutenden

Herzens, wie die Seelen der Menschen durch diese

Einrichtungen geknebelt wurden. Aber er war kein
Ehereformer oder Staatsumwälzer. Solche Absichten hätten
dazu geführt, daß er sich mit den Anhängern dieser Eiu
richtungen verfeindet hätte, und er liebte auch den Mit
menschen, der nicht seiner Meinung war, viel zu sehr, als
daß er ihm Böses zufügen wollte. So schrieb er denn
seine Romane, die das Unsittliche dieser Institutionen den

fühlenden Menschen darstellten, beantwortete die Briefe
derer, die sich vertrauensvoll an ihn wandten, und wartete
in christlicher Demut, daß das Gute im Menschen siegen
werde. Seine Nächstenliebe ließ ihn nicht schweigen und
seine Lehre verkünden, aber dieselbe Nächstenliebe, die auch
dem Feinde gilt, verbot ihm, eine tatkräftige Reformarbeit
zu leisten. Seine Wahrheitsliebe duldete nicht, daß seine
Anhänger seine Ideen schrittweise ausführten und das
Endziel verheimlichten, dieselbe Wahrheitsliebe verbot ihm
auch, die Verbreitung seiner Ideen infolge Drohungen der
russischen Polizei einzustellen.

Tolstoi war ein Gegner jedes Blutvergießens, sei es

nun im Kriege der Staaten oder sei es im Kriege der
Völker. Darum erhob er seine Stimme, als der russische
Staat in den Krieg mit Japan eintrat, der Hunderttauseu
den das Leben gekostet. Aber er erhob seine warnende
Stimme auch dann, als das russische Volk den revolutionären

Krieg mit seiner Regierung begann. Unbeachtet von
den Gefahren, die seiner Person drohten, verdammte er
die aktive Revolution und den Krieg. Seine Wahrheits
liebe verbot es ihm, Rücksicht zu nehmen auf die drohende
Gefangenschaft durch die Regierung oder auf die ihm
drohende Gegnerschaft seiner eigenen Anhänger im revo
lutionären Lager. Er war ein Feind aller Mordwaffen,
darum hielt er es für unmoralisch, das Gewehr, das die

Regierung dem jungen Bürger als Soldat in die Hand
drückt, anzunehmen. Seine Anhänger, die so den Militär-
dienst aus christlichen Gründen verweigerten, wurden
verurteilt, ins Gefängnis geworfen; er verbot ihnen, stch zu
widersetzen: „mein ist die Rache, spricht der Herr".

Daß die russische christliche Kirche Tolstoi ausstieß.
brauchen wir unsern Lesern, die wissen, daß die Kirche
wahre christliche Gesinnung ebensowenig duldet wie Frei
denkertum, nicht zu sagen. Daß Tolstoi trotzdem die Kirche
nicht aktiv bekämpfte und keine altchristliche Gegenreligion
gegründet, ergibt sich aus seiner unendlichen Nächstenliebe ;
er wollte auch den Priestern der Kirche, die ihn in Acht
und Bann tat, keinen Schmerz bereiten. Daß Tolstoi in
logischer Konsequenz seiner Anschauungen mit der Zivilisation

überhaupt brechen mußte und eine Rückkehr zum
einfachen Leben der Bauern empfahl, ist nichts als eine

logische Folge seines Empfindens. Er sah, wie die Menschen

seinen Lehren nicht folgen konnten, weil sie zu egoistisch

waren, und er sah die Quelle dieses Egoismus in
der modernen Kultur, die das Erwerbsleben mit seiner

Hast schuf. Auch der moderne Mensch weiß zwar, daß die
moderne Zivilisation bisher nur eine schreckliche Charakterverrohung

im Gefolge hatte, er weiß aber, daß es
notwendig ist, diese Zeit durchzukämpfen, bis einst alle Menschen

die Früchte dieser Zivilisation genießen können. Wer
aber den notwendigen Kampf als unchristlich verabscheut.
weil Christus uns heißt, unsere Feinde zu lieben, der muß
notwendig die Zivilisation als solche verdammen. So
legte denn der, der als Graf geboren und in Wohlleben
aufgewachsen, den Bauernkittel an und ging mit der Pflugschar

aufs Feld. Und als er seine Todesstunde herannahen

fühlte, da verließ er seine reiche Familie, um in
der Fremde als bedürfnisloser Pilger in Armut zu sterben.

Tolstois Lehre führt in ihrer letzten Konsequenz zu
einer Verneinung des heutigen Lebens und des heutigen
Menschen und insofern ist sie echt christlich, das heitzt ein
Produkt des Geistes einer Zeit, die vor zwei Jahrtausen-
den lag. TolstoisLehre kann die Entwicklung
der Menschheit nicht hemmen, denn ihre
Konsequenzen sind unausführbar. Aber etwas
anderes kann uns Tolstois Lehre sein. Sie kaun uns
helfen, die Gegenwart zu kritisieren.

Wir kritisieren die Gegenwart vom Standpunkte
einer bessern Zukunft, die sich der Eine so der Andere
anders ausmalt. Unsere Kritik operiert recht viel mit
logischen Argumenten und das mit Recht, denn unsere
Waffen sollen Allgemeingut sein. Tolstoi kritisiert dte
Gegenwart vom Standpunkt einer primitiveren, aber moralisch

höher stehenden Vergangenheit. Tolstoi stellt
stch auf den Standpunkt des Urchristentums und der
einfachen primitiven Lebensweise und kritisiert unsere Gegenwart

mit der Waffe der Moral, eine Waffe, die leider
nur den zarter und feiner veranlagten Menschen zugänglich

ist. Nichtsdestoweniger haben gerade wir mit seiner
Kritik des bestehenden geistigen und wirtschaftlichen Lebens
die meisten Berührungspunkte. Wir billigen die
Unmoral und die Heuchelei unserer Zeit ebensowenig wie
er und dies freilich aus ganz andern logischen
Motiven. Unsere moralischen Motive aber sind die
gleichen, wie sie ein Tolstoi hat, die des Menschen, der
Reinheit und Nächstenliebe allüberall sehen will.

Tolstoi vermag uns mit dem Christentum zu
versöhnen, denn er ist der Beweis für dessen endgültigen Tod
als sittliche Macht im Menschenleben. Em Mann, der
nach seiner Abstammung und seinem Vermögen auf der
Menschheit Höhen gewandelt, ein Mann, der die Fähigkeit
der literarischen Verständigung besaß und zwar in einem
Umfange, wie kaum noch einer seiner Zeitgenossen, ein
solcher Mann mußte unfruchtbar bleiben, weil seine
Ideen nicht in unserer Zeit wirken können. Der positive
originelle sittliche Inhalt des Christentums, der in der
Weltgeschichte vieles geschaffen, war uns zum letztenmal
vielleicht in der Persönlichkeit Tolstois verkörpert.

Tolstois Kampf gegen Kirche und angeblich christlichen
Staat sind ein historischer Beweis dafür, daß die christliche
Kirche und der Staat kein Recht haben, sich auf die
sittlichen Lehren des jüdischen Proletariers von Nazarcth zu
stützen, daß die christliche Kirche eine weltliche Institution
mit egoistischer und unchristlicher Moral ist. Tolstoi war
in seiner Friedfertigkeit und Toleranz nicht der Mann.
der den Kampf gegen die Kirche begonnen hätte, wenn er
in ihr auch nur einen Tropfen sittlicher Werte gesehen
hätte. Die Kirche hat ihn gefürchtet, den letzten

Christen, denn er war ihr schlechtes
Gewissen. Er war zwar exkommuniziert und geächtet und
doch bettelte ein Bischof vor seiner Tür um die Gnade,
ihm die letzte Oelung reichen zu dürfen. Tolstoi wies ihn
zurück und so ist der letzte w a h r e C h r i st i n F e i n d -
schaft mit der Kirche gestorben. Auch dies ist
ein Symbol! I,. ^V.

Der Dieb.
Von Octave Mirdeau.

Letzte Nacht schlief ich fest, als mich ein starkes Geräusch

plötzlich weckte. Es war, als sei im Zimmer nebenan ein
Möbel umgestürzt. Eben schlug die Pendeluhr viermal, und
meine Katze begann fürchterlich zu miauen. Ich sprang aus
dem Bette heraus, öffnete rasch und ohne Vorsichtsmaßregeln,
mit einem nur durch die Wärme meiner konservativen
Überzeugungen ^begründeten Mute die Türe und trat in das

Nebenzimmer. Es war hell erleuchtet, und was mir vor
allem auffiel, war ein sehr fein gekleideter Herr, im Frack,

der sogar einen Orden auf der Brust hatte und wertvolle



Gegenstände in einen hübschen Reisekoffer von gelbem Rindsleder

stopfte. Der Koffer war nicht mein Eigentum, aber

die wertvollen Gegenstände waren es Wohl, und das alles
erschien mir aus diesem Grunde als widerspruchsvoller und

ungesunder Vorgang, gegen den ich mich zu verwahren
beabsichtigte. Obzwar ich diesen Herrn gewiß nicht kannte, hatte

er eines jener Gesichter, die einem bekannt vorkommen, denen

man auf dem Korso, im Theater, in den Nachtcafss begegnet,
eines jener tadellosen, wohlgepflegten Gesichter, bei deren

Anblick man sich sagen muß: „Den muß ich von einem Klub

her kennen."
Wenn ich behaupten wollte, ich sei durchaus nicht

erstaunt gewesen, um vier Uhr morgens einem Herrn im Frack
bei mir zu begegnen, den ich gewiß nicht eingeladen hatte,
so wäre das übertrieben. Aber mein Erstaunen wurde durch

kein anderes Gefühl des Schreckens oder Zornes getrübt,
wie es bei solchen nächtlichen Besuchen manchmal
vorzukommen Pflegt. Das seine Aussehen und die ungetrübte
Laune dieses Klubmannes hatte mich auf das angenehmste

überrascht, denn ich muß gestehen, daß ich das nicht erwartet
hatte, daß ich vielmehr befürchtete, mich einem gemeinen

Einbrecher gegenüber zu finden und daß es zu meiner
Verteidigung not tun werde, mich ihm gegenüber roher Gewalt

zu bedienen, wozu ich nicht die mindeste Neigung habe und
wobei der Ausgang immerhin ungewiß ist.

Bei meinem Erscheinen unterbrach der elegante
Unbekannte seine Arbeit und sprach mich mit einem wohlwollenden
spöttischen Lächeln an.

..Entschuldigen Sie, verehrter Herr, daß ich Sie so

unhöflich geweckt habe Aber es ist gewiß nicht ganz meine

Schuld Ihre Möbel sind sehr empfindlich, beim
Ankommen mit dem zartesten Brecheisen fallen sie geräuschvoll

auseinander ..."
Ich bemerkte nun, daß das Zimmer ganz umgestürzt

war. Die Laden der Schränke waren geöffnet und geleert,
die Glasscheiben zerschnitten, ein kleines Empireschreibtischchen,

in dem ich meine Werte und meinen Familienschmuck

aufbewahre, lag jämmerlich dahingestreckt auf dem Teppich

Mit einem Worte, eine wahre Plünderung I Und während
ich das alles bemerkte, sagte mein etwas zu früh
aufgestandener Gast mit seiner wohlklingenden Stimme :

„Ach, diese modernen Möbel! Was sind das doch für
gebrechliche Seelen, meinen Sie nicht auch? Mir scheint,

daß auch die von der Krankheit des Jahrhunderts erfaßt
und neurasthenisch sind, wie alle Welt ..."

Er brach in ein stilles bescheidenes und liebenswürdiges
Lachen aus, das für mich nichts Verletzendes hatte und mir
bewies, daß ich es mit einem Manne von hervorragender
Erziehung zu tun hatte. Ich beschloß daher, ihm
zuvorzukommen.

„Mit wem habe ich die Ehre?" sagte ich, und meine
Blicke folgten viel beruhigter dem Tun meines nächtlichen
Besuchers, während der durch die offenen Türen eutstandene

Luftzug mein Hemd hin- und herflattern machte.

„Mein Gott", erwiderte der vollkommene Gentleman
mit freundlicher Betonung, „mein Name würde Sie
augenblicklich vielleicht etwas allzusehr überraschen Und meinen
Sie nicht auch, daß es besser wäre, mich Ihnen bei einer

weniger seltsamen Gelegenheit vorzustellen, was hoffentlich
demnächst der Fall sein wird Auch muß ich Ihnen offen

gestehen, daß ich heute durchaus nicht beabsichtigte, Ihnen
meine Aufwartung zu machen Ich würde, wenn Sie
einverstanden sind, vorziehen, das strengste Inkognito zu
bewahren."

„Wie Sie wünschen, mein Herr wie aber soll ich

mir erklären ..."
„Daß ich zu so außergewöhnlicher Stunde und in dieser

Unordnung hier anwesend bin?"
„Ja, das ist es Sie würden mich zu Dank

verpflichten ."
„O, bitte", unterbrach mich der elegante Unbekannte.

„Ihre Neugierde ist ganz berechtigt, und ich denke nicht

daran, mich ihr zu entziehen Aber Sie entschuldigen

schon! Wenn Sie darauf Wert legen, mit mir ein wenig

zu plaudern, dann wäre es vielleicht vorsichtiger von Ihnen,
in einen Schlafrock zu schlüpfen Ihre mangelhafte
Bekleidung macht mich untröstlich ES ist kalt hier, und

man kann sich in dieser launenhaften Jahreszett nur zu

leicht eine Erkältung zuziehen ."
„Sie haben recht Wollen Sie mich einen Augenblick

entschuldigen ."
„Bitte sehr, mein Herr, lassen Sie stch nicht stören ."

Ich trat in mein Schlafzimmer, wo ich mich rasch in
meinen Schlafrock hüllte, und kehrte wieder zu dem Unbe-

kannten zurück, der während meiner kurzen Älbwesenheit
versucht hatte, das von seinem Einbrüche durcheinandergeworfene
Gemach wieder ein wenig in Ordnung zu bringen.

„O, bitte, mein Herr, bemühen Sie sich nicht, bitte sehr

Mein Kammerdiener wird das alles morgen ordnen."

Ich bot ihm einen Stuhl an, nahm selbst Platz, und

nachdem wir uns die Zigarren angeraucht hatten, sagte ich

mit ermunternder Betonung:
„Mein Herr, ich bin bereit zu hören ."

Der Klubmann hätte nun eine Kunstpause machen können,

um sich zu sammeln, wie es an seiner Stelle alle Roman-

Helden zu machen Pflegen, bevor sie ihre Lebensgeschichte

erzählen. Er vermied jedoch diese Banalität und begann sofort:
„Mein Herr, ich bin ein Dieb ein gewohnheitsmäßiger

Dieb oder nennen wir es, wenn Sie wollen,
beim richtigen Namen, ein Einbrecher Das haben Sie

zweifellos bereits erraten?"
„Allerdings!"
„Das macht Ihrer Scharfsichtigkeit alle Ehre Also,

ich bin ein Dieb. Ich habe mir diese Lebensstellung gewählt,
nicht ohne zuvor festgestellt zu haben, daß rs in dcn trüben
und unklaren Zeiten, in denen wir gegenwärtig leben, der
ehrlichste, aufrichtigste und anständigste Beruf ist. Der Diebstahl

— ich fage Diebstahl, so wie ich sagen würde die
Advokatur, die Literatur, die Malerei, die Medizin, — war
bisher ein verrufenes Gewerbe, weil die, die sich damit
beschäftigten, meist rohe Burschen, abscheuliche Vagabunden,
Leute ohne Feinheit und Erziehung waren. Ich bin bestrebt,
dieser Kunst ein besseres Ansehen zu geben und den Diebstahl

zu einer ehrenwerten und beneidenswerten Profession
zu machen. Wir wollen nicht leeres Stroh dreschen, mein
Herr, betrachten wir das Leben, wie es ist. Dcr Diebstahl
ist überhaupt die einzige Beschäftigung der Menschen. Man
wählt einen Beruf, sei es welcher immer, nur weil er uns
ermöglicht, zu stehlen, der eine mehr, der andere weniger,
aber überall gibt es etwas zu stehlen. Sie haben einen
viel zu gebildeten Geist, Sie wissen auch nur zu gut, was
hinter dem trügerischen Aufputz unserer Tugenden und unserer
Ehre in Wirklichkeit steckt, als daß es nötig wäre, meine
Behauptungen mit beweiskräftigen Beispielen und aneinandergereihten

Schlußfolgerungen zu unterstützen."
Diese Worte, die meiner übrigens gerechtfertigten

Einbildung auf meine Psychologischen und sozialwissenschaftlichen
Kenntnisse sehr schmeichelten, veranlaßten mich, ein überlegenes
und entschiedenes „Ganz richtig!" einzuwerfen. Also
ermutigt, setzte dcr elegante Einbrecher in freundschaftlicher und

vertraulicher Weise fort:
„Ich will Ihnen nur erzählen, was mich betrifft. Ich

werde mich übrigens ganz kurz fassen. Ich habe mich zuerst
auf den Handel verlegt. Aber die schwierigen Geschäfte, die

ich notgedrungen machen mußte, die unlauteren Kniffe, die

gemeinen Gaunereien, die falschen Gewichte stießen die
unbewußte Zartheit meiner ehrlichen Natnr zurück, die das

Gepräge offener Herzlichkeit und strenger Gewissenhaftigkeit
trägt. Ich verließ dcn Handel und wendete mich der Finanz
zu. Die Finanz ekelte mich an. Mein Gott, ich vermochte
es nicht über mich zu gewinnen, Geschäfte zu führen, die

gar nicht existierten, falsche Papiere, falsches Geld zu
emittieren, falsche Bergwerke, Landungen, Kohlengruben zu
finanzieren Unausgesetzt darauf hinarbeiten, das Geld der anderen
in meine Taschen fließen zu machen, mich durch den langsam
fortschreitenden Ruin meiner Klienten mit Hilfe der glänzenden
Prospekte und der Gesetzlichkeit gewisser geistreicher Kombi-
Nationen zu bereichern, schien mir ein unerlaubtes Vorgehen,
dem sich mein gewissenhafter und jeder Lüge abholder Geist

heftig widersetzte. Ich dachte dann an den Journalismus.
Ein Monat genügte mir jedoch, mich zu überzeugen, daß der

Journalismus denjenigen, der sich nicht peinlicher und
rücksichtsloser Erpressungen fähig zeigt, nicht zu ernähren
vermag Ich versuchte mich in der Politik. ."

Hier vermochte ich nicht, ein Helles Lachen zurückzuhalten,
das sich zu verlängern drohte.

„Sehr richtig!" bestätigte der einnehmende Gentleman.

„Mehr können wir darüber nicht gut sagen. Kurz, ich

erschöpfte alle Berufe, die das öffentliche nnd private Leben

einem jungen, regsamen, intelligenten und feinfühlenden
Manne, wie ich es bin, bieten kann. Ich sah deutlich, daß
der Diebstahl — unter welchem Namen immer er sich auch

verbirgt, der einzige Zweck und das alleinige Ziel allcr Be-

mühungen ist, aber verstellt, maskiert und aus diesem Grunde
viel gefährlicher! Ich zog nun daraus die Schlußfolgerung:
Da der Mensch nun einmal dem unvermeidlichen Naturgesetze
des Diebstahls nicht zu entkommen vermag, ist es Wohl das

Ehrenhafteste, ihn einfach und simpel zu begehen, ihn aber

nicht mit gesucht hochtrabenden Ausflüchten, deren trügerischer
Glanz, deren lärmende Titel, deren beschönigender Schmuck

niemand mehr zu täuschen vermag, des natürlichen Wunsches

zu entkleiden, sich die Güter anderer anzueignen.

Ich stahl also alle Tage; dcs Nachts drang ich in reiche

Häuser ein; ich behob im voraus ein- für allemal bci den

Kassen der anderen, was ich zur Befriedigung meiner
Bedürfnisse, zur Ausgestaltung meines äußeren Menschen nötig
erachtete. Das kostet mich einige Stunden jede Nacht zwischen >

einer Partie im Klub und einem Ballgespräch. Mit
Ausnahme dieser kurzen Zeit lebe ich wie alle Welt Ich
gehöre einigen Klubs an; ich habe ausgezeichnete gesellschaftliche

Verbindungen. Ich wurde erst kürzlich vom Minister
durch eine Ordensverleihung ausgezeichnet. Und wenn mir
ein guter Fang gelingt, bin ich der großmütigste Mensch auf
Erden. Denn ich tue nur aufrichtig, was alle anderen Leute

auf qualvollen Umwegen und auf viel schamlosere Weise

tun Mein Gewissen ist rein und wirft mir nichts vor,
denn von allen Leuten, die ich' kenne, bin ich der einzige,
der den Mut hat, sein Tun mit seinen Absichten zu vereinen.

und der geradewegs dem Wege folgt, den ihm die Natur
gewiesen hat."

Die Lichter erblaßten, der Tag lugte durch die Spalten
der Gardinen. Ich bot dem eleganten Unbekannten an, mein

Frühstück mit ihm zu teilen, abcr er lehnte das mit dem

Bemerken ab, daß er im Frack sei und mir durch eine

derartige Inkorrektheit nicht zu mißfallen wünsche.

Religion, eine schlechte Medizin.
Was man dem Magen für Nahrung geben müsse, damit

es ihm gut gehe, wissen die Menschen zumeist. Was für
Nahrung da» Gehirn nötig habe, darüber denkt man wenig
nach.

Sozialdemokratie und Gewerkschaft haben die Aufgabe,

jedem Menschen für einen guten Futterplatz zu sorgen. Das
ist ihre wichtige Mission. Aber damit sind nicht alle Fragen
und Notdürfte des Menschen gelöst. Hab' ich Futter, so muß

ich nun auch'nachdenken drüber, wic ichs abkochen müsse,
damit es Zunge, Magen und Gehirn wohltue. Was dieses
Abkochen init dem Freidenkertum zu tun habc?

Mein lieber Leser, werde nicht gar bös, abcr ich habe
manchmal sonderbare Ansichten. Ich halte dic Religion für
eine falsche Medizin, die die Mcnschcn zu sich nchmen, wenn
ihr Gehirn an Verstopfung oder Durchfall leidet. Und
Religionswissenschaft ist für mich die Wissenschaft von dcn falschen
Medizinen, die verschiedene Doktoren gegen die Verdauungsstörungen

dcs Gehirnes anwandten. Es ist die Religion ein
Gift gegen diese Verdauungsstörungen, wie das Quecksilber

gegen die Syphilis. Ich glaube gern, datz es Aerzte gibt,
die gern ehrlich und gläubig diese Rcligionsmedizin dem

schwachen Menschcnhirn einschütten. Abcr cs gibt auch
unehrliche Pfuscher, religiöse Aerzte, die selber nicht an ihre
Seelenmedizin glauben. Sogar Giftmischer, die auf Wunsch
von Staat und Besitzenden dic Rcligionsmedizin verkaufen,
um ihre Patienten blödsinnig zu machen. Mit ihnen wollen
wir nicht streiten. Geistige Waffen kann man nur gegen
ehrliche Feinde verwenden. — Daß das menschliche Gehirn an
Verdauungsstörungen leide, ist allgemein und sicher. Daß die

Religion erfunden wurde als Heilniittel gcgen diese

Störungen ist ebenso sicher. Daß dies Mittel heute altmodisch
ist. kann ich nicht mehr ernstlich bezweifeln. Es ist niir längst
zur Wahrheit geworden. Aber die Krankheit kann ich nicht
leugnen und so bin ich verpflichtet zu suchen, wo das
Heilniittel ist, das die Krankheit „Neigung zur Religiosität" heilte.

Wenn cin Organ an, Menschen leib gehindert

wird, recht zu funktionieren (sich auszuleben,

wie die Modernen sagen), so entsteht dic
Neigung zur Religiosität. Wcnn ein Trieb, ein Willen
Ihres Gehirns unterdrückt wird, so ist damit dic Anlage zur
Frömmigkeit gegeben. Wer durch sich oder durch andere
gequält wird, wird leicht religiös. Darum sind sehr sinnliche
Naturen, die litten unter dem Geschlechtstrieb, so oft fromm
geworden und haben eincn Gott gefunden, der ihnen hülfe
die Sünden des Fleisches auszurotten. Wenn der Geschlechtswille

im Menschen so stark wird, daß er den Willen, die

Persönlichkeit vielseitig zu entwickeln, hemmt, so fleht der

Mcnsch irgend ein Phantasiegcbildc. Gott an, er möge die

Persönlichkeit vor dem Geschlcchtswillen retten. AIs im
Mittelalter die Bevölkerung zunahm und somit im gleichen

Maß die Möglichkeit Lebensmittel für Kinder zn finden, d«

suchten die Mcnschcn sich einzuschränken in der Kindererzeugung

und diese Einschränkung quälte sic. Darum nahm ihre
Religiosität zu. Sie wollten den Teufel Geschlechtstrieb
vertreiben mit Hilfe des lieben Gottes. Im Gegensatz dazu ist
die Zeit der Renaissance, wo die bessern äußern Verhältnisse

zur Einengung dcr Kinderproduktion nicht zwangen, eine ganz
irreligiöse Zeit. Im Mittelalter konnte geistige Persönlich-
kcitsentwicklung nnr auf Kosten des Geschlechtes sich gestalten,
und darum predigt man Enthaltsamkeit und ruft Gott als
Helfer und Zeuge an. Wenn die Religiosität daher kommt,

datz man nicht mehr sich geschlechtlich betätigen darf, um
keine Kinder zu haben, so kann sie einmal dadurch beseitigt

werden, datz man den Kindersegen durch künstliche Mittel
einschränkt, oder dadurch, das; man durch politische und
gewerkschaftliche Bewegung die Mittel zur Kinderfüttcrung so sehr

vermehrt, datz man dcn Kindersegen nicht mehr einzuschränken

braucht. Schntzringe und Sozialismus sind also Medizinen

gegen Religiosität aus geschlechtlichen Gründen.

Ein weiterer Grund znr Religiosität
liegt in der Vereinsamung des Menschen.
Der Mensch ist cin gesellschaftliches Wcscn. Er kann nicht

allein leben. Wcnn er durch den Kampf nms Dasein uni»

die Roheit dcr Mcnschcn in dic Einsamkeit getrieben wird,
so will er einen Gcfährtcn habcn in der Einsamkeit. Und

darnm erfindet er Gott, den allgütigen Tröster, dcr allüberall

und jederzeit sich befindet. Er spricht mit ihm, d. h. er
betet. Kann er seine Mitmenschen nicht lieb habcn, weil fie

ihn quälen und verletzen, so liebt cr Gott, Jesus, Maria,
die für ihn existieren, weil er sic nötig hat. Hätten sie nicht

unsere Urgroßväter erfunden, er erfände sie selbst. Bei ihm,
i den dte Phantasie aller Zeiten mit so vielen gnten Tugenden

bescherte, ist es gut zu ruh'n. Diescr Drang des gequälten

Herzens, einen Freund und Vertrauten zu habcn, den er

liebe, von dem er geliebt werde, ist vielleicht die tiefste Quelle

aller religiösen Bedürfnisse. Er st die Aufhebung der
Gegensätze zwischen den Menschen, die
Verinnerlich ung ihrer Beziehung macht der
Mehrheit der Menschen die Religion
entbehrlich. Nnd recht oft sind gerade die besten Charaktere

religiös veranlagt, während mancher Mensch, der fast kein

Hirn hat, durchaus religiös gleichgültig ist und Religion nur
aus Geschäftsinteressen heuchelt. Je empfindungsärmer der

Mensch ist, umso geringer ist für ihn die Gefahr religiös zu

werden. Denn wie gesagt, die Religion der Mehrheit ist

Heuchelei, sowohl bei Priestern als Laien. — Wessen Menschen-

würde verletzt wird, der wird gleichfalls religiös, wenn er

nicht eine wilde Rcvoluzzernatur ist, die an dem sich

vergreift, der ihm das Heiligste verletzt und geschlagen. Leider

gibt es noch gar viele, die wir erst anstecken müssen mit dem

Teufel in uns, damit sie nicht weinen im stillen Kämmerlein

über das Unrecht, das sie erlitten, sondern statt der schlechten

Medizin Religion die Naturmedizin Revolte ergreifen. Wer

das nicht tut, dem bleibt nichts übrig, als sich zum längst

gestorbenen Gott zu flüchten vor denen, die ihm die

Menschenwürde, das Heiligste, was es gibt, stahlen.

Wer schwach ist, flüchtet sich zu einem Stärkern. Unser

Hirn will selbstbewußt sein, stolz sein, kräftig sein. Fühlt e»

sich schwach, so will es sich anlehnen an einen andern Menschen

und wenn es den nicht findet, geht es zu Gott. Auch

wir sind schwach, jeder einzeln« ist schwach. Aber nicht Vott,


	Der Dieb

