
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 11

Artikel: Ferrer's Grab

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organ der Freidenker der deutschen Schweiz«

Herausgegeben vom Pevtsch-schweizerischen ZireioenkerSund.
Postscheckkonto VIII 9L4.

Sekretariat : Ztindermarkt 20, Zürich I.

Hleueint: ^ende Abonnenten
erhalten den „Freidenker" bis 1. Jannar
1911 gratis zugesandt. — Gesiunungs-
.'. freunde! Werbet für euer Blatt. .-.

Die Statistik der öffentlichen Lügen.
Im Dezember dieses Jahres wird in allen Kantonen

der Eidgenossenschaft gleichzeitig eine Volkszählung
abgehalten werden. Auf den Personalzählblättcrn steht eine
Rubrik: Religion. Die Frage nach der Religion ist vom
Standpunkt dcr wissenschaftlichen Statistik aus nicht zu
verwerfen. Der Zweck der statistischen Fragestellung ist der
der Ermittelung meß- und zählbarer Tatbestände, die uns
die Möglichkeit geben, ein Bild d er Bevölkerung zu erhalten.
Wenn man nun das geistige Niveau eines Volkes ermitteln
will, so kann man nicht etwa die Frage nach dem Bildungsgrad

stellen, denn in den allermeisten Fällen geschieht der
Besuch einer sogenannten höheren Lehranstalt nicht um der
dort gebotenen Bildung willen, sondern fast ausschließlich zu
dem ausgesprochenen Zweck, irgend einen Beruf auszuüben.
Die Schulbildung gehört schon mehr in das Gebiet der
Berufsstatistik. In manchen Ländern gibt es ein sehr
genaues Kriterium der geistigen Entwicklung und das ist die
Frage: Analphabet oder nicht? Glücklicherweise sind wir in
der Schweiz darüber hinaus. Die Frage: Hast du eine
Religion und wenn ja. welche? — ist dagegen geeignet, uns
ein wahres Bild über den geistigenFortschritt eines
Landes zu geben. Beantwortet der Gezählte die Frage in
dem Sinne, daß er erklärt, er gehöre zu einer der großen
herrschenden Kirchgemeinschaften, so besagt er damit, daß er
das Denken am liebsten Anderen überläßt, daß er noch kein
Bedürfnis hat, sich selbst eine eigene Weltanschauung zu
formen, daß er auf die Überlieferung und deren wahrscheinliche

Richtigkeit baut. Diese Leute stehen zu unterst auf der
Stufenleiter der intellektuellen Entwicklung eines Volkes, sie

sind dasjenige Element, das nichts tut, um das geistige Leben

ihres Volkes und ihres Vaterlandes vorwärts zu bringen,
die alles beim Alten belassen. Die nächste Stufe bilden die
Leute, die die Religionsfrage in einer Form beantworten,
die von der herrschenden Kirche zwar abweicht, aber immer
noch auf den Boden einer gewissen Dogmatik steht; in erster
Linie sind das dic Sektierer, die bei uns in der Schweiz eine
recht bedeutende Rolle spielen. Derartige Leute haben in
der Fornüerung ihrer Anschauung mehr mit dem Gefühl als
mit dem Verstände gearbeitet, dunkel ahnen sie das
Mißverhältnis, das zwischen ihrem heutigen Leben und den
Anschauungen der kirchlichen Dogmatik klafft, sie sind von der
herrschenden Kirche getrennt, aber sie sind noch in der
ererbten kirchlichen Denkweise befangen; die Angehörigen dieser
zweiten Kategorie sind Symptome der Umwälzung, die sich

im geistigen Leben der Völker vollzieht, sie sind Produkte der
Zersetzung dcr Kirchen, abcr die Religiösität haben die
Elemente noch nicht überwunden. Die dritte und höchste Swfe
wird von denen eingenommen, die die Neligionsfrage in der
Form beantworten, daß sie sich als Angehörige keiner
Konfession erklären. Diese Leute sind mit hinetngerissen in den
Fluß des geistigen Lebens unserer Zeit, sie wissen, daß die
Probleme unseres Lebens nicht gelöst werden können mit
Antworten aus dem finstersten Mittelalter, mit Ammenmärchen

aus der Kinderzeit des Menschengeschlechts.
Verschieden sind dic Wege, die diese „Konfessionslosen" gehen,
uni die Grundfragen des Lebens zu lösen. Da haben wir
Sozialisten, die sich alles Geschehen auf Grund sozialer und
natürlicher Massenwirkung erklären, da sind Monisten, dic
die Methoden unseres Lebens und unserer Naturerkenntnis
auf die Lösung dcr großen Grundfragen dcs menschlichen
Daseins übertragen und da sind endlich jene Alltagsmenschcn
unserer Zeit, die überhaupt nicht viel über dic Grundprobleme
unserer Zeit nachdenken, die aber doch klar wissen, daß ihr
sittliches Verhalten diktiert ist von weltlichen und materiellen
Faktoren und nicht von der Aufsicht eines Götzen, der alles
sieht und der alles weiß. Ob es sich um wissenschaftliche
odcr um praktische Erwägungen handeln mag, immer liegt
diescr Erklärung ein Moment zu Grunde — die Erkenntnis,

III. Jahrgang. — 1. Uovemver 1910.
Erscheint monatlich. Mo. 11. Einzelnummer 10 Cts.

Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 150 pro Jahr.
Alle schweizerischen Postbureaux nehmen Abonnements entgegen.

Inserate: L mal gespaltene Nonvareillezeile 15 Cts,
Wiederholungen Rabatt. — Jnseraten-Regie : Conzett k Cie., Zürich 3

daß es notwendig ist, seine Anschauung und sein Sein im
Einklang zu bringen. DerKonfessionsloseunserer
Zeit muß einmal nachgedacht haben. Er hat
konstatiert, daß er sich in seinem sittlichen Verhalten nicht
leiten läßt von irgendwelchen übersinnlichen Faktoren. Er
hat seine Mitmenschen beobachtet und ist zur Überzeugung
gekommen, daß diese nicht gut oder schlecht handeln, um die
Gebote ihres Gottes nicht zu übertreten, nein, er hat ge
sehen, daß Angst vor dem menschlichen Strafgesetz und viel
leicht auch dcr menschlichen Klatschsucht es sind, um deret
willen die Mehrzahl der Menschen das Böse unterläßt und
das Gute tut, alle beobachten dies, aber nicht alle ziehen
die Konsequenzen aus dieser Beobachtung. Der Konfessions
lose braucht nicht immer ein gründlicher Kenner der Natur
Wissenschaften zu sein und nichtsdestoweniger wird ihm die
Beherrschung der Natur durch die Menschen, die uns der
Betrieb jedes Tramways zeigt, die Augen darüber geöffnet
hoben, daß kein Anlaß besteht, die Natur oder deren Symbole

anzubeten, einfach deshalb, weil wir sie begreifen und
beherrschen können. Die Nichtreligiiisen sind also diejenigen
Menschen, die zur Erkenntnis gekommen, daß es eine
Lüge wäre, wenn sie die Frage nach ihrer Überzeugung
und ihrer Moral damit beantworten, daß sie als deren
Grundlage und Bindeglied die Dogmen dieser oder jener
Kirche angeben.

Wenit die Mehrzahl der gezählten Menschen sich von
derartigen Motiven bei der Ausfüllung der statistischen Zählkarte

leiten ließe, so wäre die Religionsstatistik eine wertvolle

Quelle der Erkenntnis für einen jeden, der ein Interesse

an der Kulturentwicklung seines Voltes hat. Leider aber
sind es andere Motive, die unsere lieben Mitmenschen leiten,
wenn sie die Rubrik Religion ausfüllen. Das Hauptmotiv
ist die öffentliche Lüge, das Mitmachen der unwahren
Konvention. Ohne Nachdenken schreibt man „Evangelisch" oder
„Katholisch", man schreibt es einfach ohne Prüfung, weil
Vater und Mutter es auch geschrieben, weil man in einem
Alter, wo ein kritisches Verständnis noch gar nicht bestehen
konnte, durch herkömmliche Formalitäten zum Christen
gestempelt wurde. Viele Leute scheuen den Kirchenaustritt,
weil es ihnen vor den Schikanen bangt, mit denen sie die
kirchliche Nächstenliebe in diesem Falle bedroht. Eine
wahrheitsgetreue Angabe bci der Volkszählung dagegen hat
keinerlei kirchliche Schikane zur Folge und doch wird sie

gefürchtet. Tausende von Menschen werden am 1. Dezeniber
eine Lüge schreiben, sie werden sich zu Weltanschauungen
bekennen, nach deren Maximen sie ihr Leben nie einrichten
und nach deren Methoden sie nie denken.

Die Wirkung dieser Lüge ist speziell bei uns in der
Demokratie geradezu verheerend. Die persönlich oft recht

frei denkenden Führer der politischen Parteien und unseres
Staatswesens, die Wissenschaftler und die Lehrer, sie alle,
die es mit dem Volke nicht verderben wollen, sie alle werden
von dieser öffentlichen Lüge betört und gehen auf dem Leim.
Parteien, die ihrer Tradition nach strikte antikirchlich sind,
lvie die Liberalen, machen ihren Frieden mit den Pfaffen
und Pfaffengenossen, weil sie es mit der angeblich christlichen

Volksmehrheit nicht verderben wollen. Andere Parteien, die

auf einer theoretischen Grundlage fußen, die ihrem ganzen
Wesen nach den Religionen ins Gesicht schlägt, VerWedeln

ihre Prinzipien und machen einen Kompromiß niit dcn

Pfaffen und erklären die Religion als eine angebliche Privat-
ache, obwohl ihre Theorie ihnen sagen sollte, daß die Kirche

eine gesellschaftliche und keine rcin geistige Macht darstellt.
Lehrer und Verwaltungsbeamte, die als Privatmenschen den

Widersinn des Christentums längst eingesehen haben, dulden
den Unterricht und die Protektion desselben in den
staatlichen Institutionen, weil sie „das religiöse Empfinden von
99 Prozent der Bevölkerung nicht verletzen" wollen. Und
alle diese Empfindlichkeiten und Rücksichtnahmen sind die

Folgen einer großen Lüge, nämlich der, daß die Bürger bei

der Volkszählung nicht die Wahrheit schreiben wollen.
Wir Freidenker müssen deshalb auf die Volkszählung

hin eine Propaganda sür das Bekenntnis der Wahrheit
machen. Wir müssen unsere Mitbürger aufrütteln. Wir
müssen sie darauf aufmerksam machen, wie schändlich es ist,

wenn die übergroße Mehrheit eines Volkes bekennt, daß es

nicht denkt und auch nicht denken will — und nichts anderes
bedeuten doch die Bekenntnisse zu Weltanschauungen, die vor

Jahrhunderten entstanden und die uns nur überliefert sind
die kein Mensch unserer Zeit aufs Neue erleben kann. Es
ist ein schreckliches Armutszeugnis für das Denkvermögen
unserer Zeitgenossen, daß sie derartig wichtige Fragen, wie
die nach der Überzeugung nicht beantworten, denn es ist
keine Antwort, wenn man die Vergangenheit und das Dogma
sprechen läßt, dort, wo die eigene Lebenserfahrung und
die eigene Bildung eine Antwort geben sollten. Wer die
Frage nach seiner Überzeugung wahrheitsgemäß beantwortet,
kann nur in den wenigen Fällen sich als kirchlicher Christ
bezeichnen, wenn er diese Konfessionen als freier Mensch
und in reifem Alter auf Grund solider Überlegung anerkannt
hat. Wir wollen nicht leugnen, daß es unter den Millionen
offizieller Christen derartige Überzeugte geben mag — warum
nicht, es ist schon möglich, daß die Vererbung und die
Erziehung auch den selbständig Denkenden beeinflussen. Aber
die große Mehrzahl derer, die am 1. Dezember ihre
Zugehörigkeit zu einer dogmatischen Gemeinschaft des Mittelalters,

Kirche genannt, bekunden, schreiben eine konventionelle
Lüge oder sie bekunden, daß ihr Denkvermögen unentwickelt
ist, um das Wesen einer Weltanschauung zu erfassen und
daß sie sich deshalb lieber auf die Kleriker verlassen. In
ersterem Falle bedeutet das Resultat der Statistik die
Erkenntnis eines moralischen Tiefstandes der Volksmehrheit
— die übergroße Mehrheit besteht aus Lügnern und Heuchlern.
Im andern Falle bedeutet die falsche Religionsangabe in
Millionen von Zählkarten einen geistigen Tiefstand des
Volkes — die Mehrzahl bekennt, daß sie nicht denken will.

Wir Freidenker, denen die Ehre unseres Volkes als
gebildete Nation und moralische Einheit am Herzen liegt,
können es nicht länger mit ansehen, daß die konventionelle
Lüge die Mehrzahl nnserer Volksgenossen zu Heuchlern
oder zu Ignoranten stempelt. Wir sehen in der Religionsstatistik

der eidgenössischen Volkszählung eine Statistik unseres
kulturellen und sittlichen Lebens und wir wollen, daß das
Schweizer Volk an der Spitze marschiert.

Wir wollen niemandem, der aus wohldurchdachter
sittlicher Überzeugung heraus die Zugehörigkeit zu einer der
großen Kirchen und deren Bekundung bei der Volkszählung
verübeln. Eine solche Denkweise liegt uns ferne. Was wir
aber von den gebildeten und denkenden Elementen unserer
Mitbürger verlangen dürfen und müssen, ist die — lauterste
Wahrheit. Wer sein sittliches Verhalten nicht durch die vor
zwei Jahrtausenden entstandenen und im finstersten Mittelalter

entwickelten Dogmatik leiten läßt, sondern durch die
Kultur und Moral der Gegenwart, wer sein Denken nicht
durch Wundersagen, die vielleicht einen poetischen Reiz
ausüben, aber doch aus der Kinderzeit des Menschengeschlechtes

stammen, beeinflussen läßt, sondern den Bahnen der modernen
Wissenschaft folgt — kurz und gut, wer ein moderner Kulturmensch

ist, der bezeichne sich als frei von jedem Dogma und
als „Konsessionslos". Wir verlangen von euch, liebe

Mitbürger, nicht viel, wir verlangen nur, daß jeder sich selbst

prüft und dann.beiderVolkszählungdiereine
Wahrheitschreibt.

Für den Deutschschweizerischen Freidenkerbund:
Das Zentralkomitee.

Jerrers Hraö.
Von Eigne Strömer (Barcelona).

Der Kirchhof in Barcelona hat viele „äsoartsiusuws".
Gerade so wie es nach gewissen religiösen Vorstellungen im
Paradiese aussehen mag.

Diejenigen, die im alleinseligmachenden Glauben
verschieden sind, haben selbstverständlich den Vortritt, was Lage,

Geräumigkeit und Pomp der letzten Ruhestätte anbetrifft.
Hier trifft man eine reiche Kollektion monströser Epitaphien
und zum Himmel ragender Meisterwerke — von Pfuschern.

Fehlgeburten und ungetaufte Kinder sind mit einer

besonderen kleinen Abteilung bedacht worden.
Und weit, weit abseits, mit eigenem Eingang und von

jeglicher Gemeinschaft mit dem übrigen Terrain abgeschlossen,

ungefähr der heiligen Erde der Neinleibigen, sind den

,1ibrss xsvsaäores" ihre Ruhestätten angewiesen. Darunter
versteht man die „Ketzer", die sogenannten Freidenker,
Freimaurer und sonst noch alles, was nicht schwarz auf weiß



hatte, nach allen vorgeschriebenen Maßregeln drn Geist
aufgegeben zu haben.

Hier ist es, als ob die Luft, die man atmet, reiner sei.

Kein anmaßendes Protzentum beleidigt das Auge. Hin und
Mieder bemerkt man ein einfaches Kreuz, im übrigen nur
Nischen mit schlichten Inschriften und Freimaurer-Emblemen.

Am äußersten Ende dieses „äspartsrasrttos" stößt man
am Bergabhang auf cine tiefe, sumpfige Grube, wohin kaum

je ein Sonnenstrahl dringt. Sie ist von eincr hohen Mauer
umgeben, wahrscheinlich um dcm Verunglücken dcr Passanten

vorzubeugen. An der oberen Seite der Umfriedigung sind

einige Steine denjenigen zur Verfügung gestellt, die in die

Tiefe hinunter zu blicken wünschen. Beim ersten Anblick

ähnelt das Ganze einer in Angriff genommenen Mergcl-
grube, die bald ihrem Schicksal überlassen worden ist und

jetzt als Müllhaufen für verdorrte Totenkränze und schmutziges

Papier dienen muß. Doch wie erstaunt man, wenn das

Auge hier und dort, auf dem elenden Fleckchen zerstreut,
kleine Kreuze mit zerfetzten Metallkränzen entdeckt. Man
fragt sich unwillkürlich, ob denn auch für Hunde ein „äsvarts-
möuto" hier reserviert worden ist.

Aber nein, dieses elende, wassersüchtige Loch stellt die

so tragisch berüchtigte „toss» oorouns." dar. Es ist der Armen-
begräbnisplatz der Nicht-Katholiken.

In der einen Ecke, eingeklemmt zwischen der Mauer und
einem hohen nackten Schuttwall, liegt ein Haufen verwelkter
Rosen und Chrysanthemen, welk, verwesend, von feuchtem
Schimmel bedeckt. Wenn eines Tages jemand diesen letzten
Rest der Blumenspende pietätlos fortschleudert, so wird sich

die Stelle durch nichts von dem scheußlichen Orte abheben.
Denn keine Tafel, keine Inschrift verrät, wer hier in die

sumpfige Erde versenkt wurde.
Es war in der Nacht zwischen dem 13. und 14. Oktober

vorigen Jahres, als hier in aller Eile und im Geheimen ein
bluttriefender Sarg ohne Gefolge, ohne Trauernde, ohne jede
sonst übliche Ehrung und Trauerbezeugung hinuntergebracht,
in eine außergewöhnlich tiefe Grube versenkt und hastig
zugeschüttet wurde. Auf dem Deckel des Sarges stand auf
kleiner Metallplatte der Name des Toten: Francesco
Ferrer — das Einzige, was einer verzweifelten Mutter
gestattet worden war, dem Andenken des ermordeten Sohnes
zu weihen.

Wie viele Tausende hätten dem so schmählich Beseitigten
gern die letzte Liebesbezeugung erwiesen I Aber die klerikalen
Henker konnten sich des Triumphes nicht entsagen, dem
Verhaßten noch im Tode diesen letzten Schimpf zuzufügen.

Niemand pilgert zu diesem Flecken Erde, der doch fast
das einzige Würdige bürgt, was dies elende Land besaß.
Man nennt seinen Namen nicht mehr — und man ist emsig
bemüht, alles zu vernichten, was noch Spuren von ihm trägt.

Möge sich bald an dieser Stätte des Grauens ein Denkmal

erheben, auf dem geschrieben steht : Schande den

Feiglingen, die die tückischste aller jesuitischen Blutstaten am
13. Oktober 1909 tolerierten

Lebt Jesus und in welchem Sinne?
(Ii. ^V.-Korrespondenz).

Für uns Freidenker sind die Entstehung und das Werden
der großen Religionen soziale Massenerscheinungen, die nur
aus den kulturellen, seelischen und wirtschaftlichen Zuständen
des betreffenden Zeitalters erklärlich sind. Wir haben die

Natur entpersönlicht, das Walten der Natur ist
für uns nicht mehr die Tätigkeit eines übermenschlichen
göttlichen Wesens, und wir sind dabei, auch die Geschichte
zu entpersönlichen. Solange die Menschen geistig
noch so unentwickelt waren, daß sie alles nur dann begriffen,
wenn sie es mit sich selbst verglichen, so suchten sie überall
die Persönlichkeit, zuerst im Walten der Natur, den Gott,
und sodann im Walten der Geschichte, den Helden, den
Messias und den Propheten. Die kulturgeschichtliche Tatsache
des Christentums besteht und sie ist die Form, in der sich

der Gottesglaube allgemein im europäisch-amerikanischen
Kulturkreis betätigt und auch zu der Zeit, als der Gottesglaube

noch schöpferisch war, betätigt hat. Das Christentum
hat kirchliche Formen angenommen, das heißt, es macht einen
Vermittler oder eine Vermittlungsinstttution zwischen den

Gläubigen und seinem Herrgott notwendig, — ohne diese

Vorstellung ist eine Kirche nicht denkbar. Wenn man sich

nun den Gott, der die Welt mit allen, was darin ist, regiert,
mit menschlichen Charaktereigenschaften ausgestattet denkt —
„er schuf den Menschen ihm zum Bilde" — so ist es

notwendig, daß der Vermittler oder das Vermittlungsinstitut
zwischen Mensch und Gott irgendwie legitimiert und beauftragt

sei. Die Berechtigung von Kirche und Priester, sich

zwischen Mensch und Gott zu stellen, setzt voraus, daß Gott
fleischliche irdische Menschen beauftragen kann ; — in der
Geschichte des Menschengeschlechtes muß ein von Gott
legitimierter Mensch in seinem Namen gehandelt haben. Wir
begreifen deshalb, warum die Kirchenväter und Evangelisten
den Menschen Jesus entweder erfunden haben, wie Drews
meint, oder mit göttlichen Eigenschaften ausgestattet haben,
wie andere Freidenker meinen. Ohne den Gottmenschen
Jesus verschwindet die Legitimität der
Mittlerrolle der Priester und ihrer Kirche.
Deshalb halten die Kleriker aller Konfessionen und aller
Schattierungen, sogar die christliche i Sozialisten mit aller
Kraft an der historischen Existenz Jesu fest. Sie sind bereit
zuzugestehen, daß Jesus ein Mensch im gewöhnlichen Sinne
des Wortes war und daß die Evangelien kraß übertreiben,
aber die Gründung der Kirche muß durch Lebenswandel und
Märtyrertod eines Uebcrmenschen erfolgen, sonst verwandelt
sich das Christentum in eine reine Idee und als solche wird
es natürlich gleich behandelt werden wollen wie alle andere

Ideen, das heißt, der wissenschaftlichen Kritik unterworfen
sein. Die Kleriker wollen aber nicht die Existenz des Christentums

als Idee, sondern dessen Existenz als Kirche, das heißt,
als eine Institution, die das Privileg hat, den Menschen mit
Gott zu verbinden ; — die kulturhistorisch bedeutsame Idee
des Christentums in ihrer Eigenart als Erhalterin des antiken
Kulturlebens während der Finsternis des Mittelalters und
als Schöpferin jenes Individualismus und jenes
Verantwortlichkeitsgefühls, die die moderne Welt seelisch vorbereitet
haben, wird kein vernünftiger Historiker läugnen und wenn
er auch Freidenker ist. Auch die Tatsache, daß die Idee des

Christentums sittlich bedeutsam war und die griechische Philosophie

mit dem hebräischen Monoteismus glücklich vereint
durch die Idee vom Erlöser, der die starren Gebote des

Judentums zu gunsten der griechischen Lebensfreude
durchbrochen hat, weil cr durch feinen Tod alle Sünden büßt,
auch diese Tatsache wird von den Läugnern der historischen
und natürlich auch der göttlichen Persönlichkeit Christi nicht
bezweifelt. Im Gegenteil I Die Kritik an der Existenz Jesu
ist sogar imstande, die Achtung und die Ehrfurcht vor der

Idee des Christentums zu vergrößern, denn wie mächtig
muß eine solche Idee gewesen und wie sehr muß sie für die

römische Welt zeitgemäß gewesen sein, daß sie ohne die Hilfe
eines Messias die Welt erobern konnte? Wenn unseren

Theologen uud Priestern aller Konfessionen auch nur das

geringste an der Idee und an der Moral des Christentums
liegen würde, so müßten sie bei der Drcws'schen Kritik der

historischen Wahrheit der Existenz Jesu jubeln und ein Halle-
luja nach dem anderen von sich geben. Nichts spricht so

sehr für die Riesenhaftigkeit der christlichen Idee und Moral
als den „Sozialismus der Antike" wie deren beispiellose

Ausdehnung, falls Jesus kein Gottmensch war und nicht
existierte.

Der Umstand jedoch, daß die Priester aller Konfessionen
und aller Richtungen, auch sogar diejenigen, die alles aus
den Evangelien hinweg „kritisiert" haben, sich wütend auf
Drews und seine Freunde stürzen und ihn in einer beispiellosen

Weise bekämpfen, beweist, daß die Herren einen Angriff
auf die Kirche mehr sürchten als einen Angriff auf das

Christentum. Wenn man heutzutage beweisen würde, Jesus
sei ein Taschendieb gewesen, so würden sich sicher liberale
oder sogenannte sozialistische Theologen in Hülle und Fülle
finden, die dies annehmen und eine entsprechende
religionsphilosophische Theorie dazu brauen werden. Drews aber,
der die sittlich en W erte des Christentums und dessen

Gottesbegriff in derart großem Umfang anerkannt hat, daß
mancher in der Zürcher Versammlung direkt unzufrieden war,
wurde bei uns und anderwärts angegriffen und warum —
Der Grund ist sehr einfach und grob materialistisch. Die
Existenzberechttgung der Kirche ist in Gefahr, wenn das

Christentum nur eine Idee und kein Produkt des

Uebermenschen Christus ist. Und der Kampf um den gemeinsamen
Brotkorb einigt die Theologen aller Richtungen und
Konfessionen gegen Drews, es muß bewiesen werden, daß Jesus
einen Mittler zwischen Mensch und Gott war und daß unsere

christlichen Pfarrer seine legitimen Nachfolger sind. Der
heilige Futtertrog zwingt die Herren Kleriker aller Länder,
dies zu beweisen, vor der Stimme dieses größten aller
Heiligen schweigen die Gegensätze aller Einzelkonfessionen
und aller Richtungen.

Wir sind ein wenig pessimistisch in bezug auf den

historischen Wert des Auftretens des Herrn Professors Drews.
den wir natürlich als einen enragierten Bekenner seiner
freiheitlichen Idee allen Respekt schulden. Wer glaubt heutzutage

in wissenschaftlich gebildeten Kreisen an die Entstehung
des Menschengeschlechtes durch Adam und Eva? — Doch

niemand, der etwas von Naturwissenschaften versteht. Trotzdem

wachsen Millionen Kinder auf, denen diese Mähr gelehrt
wird, sogar, zu unserer Schande sei es gesagt, unter
Verfassungsbruch in der Zürcherischen Volksschule. Wer glaubt
angesichts unserer geologischen und unserer meteorologischen

Kenntnisse noch an eine Sintflut? — Doch kein gebildeter^
Mensch, der ernst genommen sein will. Und doch werden

Millionen Kinder aller Länder mit diesem unwissenschaftlichen

Blödsinn vollgestopft. Wenn es nun Drews und seinen

Freunden gelingt, den wissenschaftlichen Beweisen für die

historische Nichtexistenz Jesu derartige Exaktheit zu geben,

daß unter modernen Menschen die Jesusmythe dieselbe

Bedeutung hat wie etwa die Jupitermythe, was dann? —
Wird man etwa dann aufhören, in unseren Schulen unsere
Kinder mit Jesus zu quälen? — Wir glauben nicht, daß

Herr Professor Drews selbst, der natürlich von dem Wert
seiner Propaganda als aufrechter Mensch überzeugt sein muß,
die Meinung hegt, daß Jahrtausende alte Vorurteile durch

rein wissenschaftliche Beweise beseitigt werden können.

Es ist uns als „Nichtfachmänner" nicht möglich, die

Beweise, die Drews dafür erbringt, daß Jesus nicht gelebt

hat, zu prüfen. Wir können aber die Schlüsse, die er aus
dieser Voraussetzung in der Zürcher Versammlimg gezogen

hat und die wir im Anfang unserer Ausführungen kurz

reproduzierten, nur billigen. Was bleibt von der christlichen

Kirche, wenn Jesus nicht gelebt hat? — Wir sagen mit
Drews : Nichts. Was bleibt von der christlichen Lehre, wenn
Jesus nicht gelebt? Wie wir aus Drews Ausführungen
entnehmen konnten, entweder allgemeine moralische Begriffe,
die wir der Philosophie der Griechen danken oder
kulturhistorische Tatsachen, die einer gestorbenen Vergangenheit
angehören. Ist die Voraussetzung, von der Drews ausgeht
— die Nichtexistenz Jesu in der Geschichte — richtig, so

ergeben sich obige Konsequenzen mit eiserner Folgerichtigkeit.
Wer die Drews'sche Voraussetzung anerkennt, muß mit ihm
die Folgen ziehen, die das Todesurteil der christlichen Kirche

bilden, einen anderen Ausweg gibt es nicht.

Und da sind wir wieder beim Ausgangspunkt aller
unserer Propaganda angelangt. Die Drews'sche Voraussetzung

nimmt nur der an, der nicht glaubt und für den der
Beweis dcr Wissenschaft mehr wert ist als die Tradition.
Wer abcr durch seine gesellschaftliche Stellung oder durch
seine geringe Bildung der Tradition mehr Glauben schenkt
als der wissenschaftlichen Forschung? — Nun, dieser Mensch
muß erst soweit gebracht werden, daß ihm die Wissenschaft

etwas zu sagen hat. Die Mehrzahl der Menschen
nämlich besteht aus solchen, denen die Wissenschaft nichts zu
sagen hat und vielleicht während der Dauer ihres Lebens
nichts zu sagen haben wird. Es sind das in erster Linie
diejenigen, die durch eiue künstliche Beeinflussung oder
Hemmung ihres Hirnes infolge einer Pfäffisch gefälschten Erzie-
hung, nicht wissenschaftlich zu denken vermögen. Dann sind
es aber auch die Angehörigen dcr Erwerbsschichten, die von
der Dummheit des Volkes den meisten Vorteil haben. Damit

also die Drews'sche Voraussetzung verstanden wird, ist
es notwendig, daß die geistige und wirtschaftliche Emanzipation

der Massen, die heute noch fromme Anhänger der
christlichen Kirche und Opfer der gotteingerichteten Weltordnung
sind, Nicsenfortschritte macht. Die Macht dcs Christentums
liegt nicht in den wenigen Gebildeten, die heute noch unter
allerlei Kautelen seine Anhänger sind, sie liegt in den dunklen
Massen, die für den modernen wirtschaftlichen und geistigen
Befreiungskampf der Völker noch nicht gewonnen sind. Diese
dumpfen Massen sind keinerlei wissenschaftlicher Argumentation

zugänglich, bevor wir sie nicht zum Leben erweckt
haben. Dies ist unsere Aufgabe und wenn wir die vollendet
haben werden, dann wird eine Argumentation, wie die von
Professor Drews, wenn sie von der Gcsamtwisscnschaft
bestätigt wird, dem Christentum dcn Todesstoß versetzen. Jetzt
wird sie nur von der Minderheit verstanden, die das Christentum

schon längst überwunden hat, auch dann, wenn Jesus
gelebt haben sollte, was immer noch nicht ausgeschlossen ist.

Daß in dcr Zürcher Diskussion drei Theologen den

Herrn Professor Drews scharf angriffen, ist begreiflich und
wie wir oben ausgeführt haben, notwendig — es wäre
nicht recht von den Herren, wenn sie die Kirche, die sie alle
nährt, im Stiche ließen. Daß der erste Theologe etwas
ungezogen und demagogisch, der zweite etwas aufrichtig und
rührend bescheiden und der dritte endlich als Weltmann von
Bildung auftrat, liegt nicht im Wesen dcr gleichen Idee, die
sie alle drei vertraten, sondern ist deren persönliche
Charaktereigenschaft. Die drei Theologen sagten alle dasselbe — das
kirchliche Glaubensbekenntnis und mehr nichts. Sie fanden
stürmischen Beifall bei den Gläubigen und eisiges Schweigen
bei den Ungläubigen. Wer in der tausendköpfigen Versammlung

gläubig war, für den war die Argumentation Drews
zwecklos. Wer aber ein moderner Mensch war, für den

waren die Drews'schen Ausführungen Wohl imstande, geistig

anzuregen, aber das Christentum in ihm konnten sie nicht
erschüttern, denn das ist bei diesen schon tot. Durch diese

Ausführung wollen wir den Wert der Drews'schen Propaganda

nicht herabsetzen, wir wollen nur betonen, daß die

Fruchtbarkeit derselben abhängig ist nicht von der Kraft der

Argumente, sondern von dcr geistigen Verfassung des Publikums.

Dieses zu modernen Menschen zu erziehen, ist die

Aufgabe der Frcidenkerbewcgung.

Kulturöitder.
U itenstehend vorzüglicher Artikel, welcher kürzlich unter

dem Titet „Zur Abweqr" im „B. Tgbl." erschien und
gegen die jüngsten Reden des deutschen Kaisers und die
parallel zielenden Bestrebungen des Papsttums vom
wissenschaftlichen Standpunkte Stellung nimmt, wollen wir
unsern Lesern mchl vorn thaUen. Der vornehme, ruhig
sachliche Ton verstärkt nur die Wirkung dieser kraftvollen
Zurückweisung reaktionärer Tendenzen. Wir lassen den
Verfasser, Herrn Justizrat Paul Albers, Breslau,
selbst sprechen:

„Im Zeichen der Konigsberger Kaiserrede stand die
schwarze Augsburger Heerschau. Hier und dort Anschauungen

längst verflossener Epochen. Sind diese aber
imstande, den brausenden Flug der Zeit aufzuhalten und den
Fortschritt modernen Denkens zu hemmen? — Schwerlich?
Denn nach uralten, ewigen Gesetzen vollzieht sich die
Geschichte der Menschheit. Wenn aber gewisse Anschauungen
von einer großen Meyrhni odcr von einem einzelnen an
sehr exponierter Stelle »ertöten werden, so rufen sie sür
einige Augenblicke Verwirrung hervor, bis der unentwegt
fortschreitende Geist der Zeit mit starker Hand wieder die
Wogen glättet. Patriarchalische Vevormunoung ist seit fast
anderthalb Jahrhunderten durch selständige Denkarbeit
abgelöst worden.

Nicht die Königsberger Kaiserrede soll Gegenstand
nachstehender Betrachtungen sein, weil sie bereits hinreichend

kritisch beleuchtet worden ist. Auch nicht die
rückständige Wettanschauung der 57. Generalversammlung der

Katholiken Deutschlands als solche, weil im eigenen Hause
jeder die Hausordnung festzusetzen befugt ist. Wer aber
aus dem eigenen Hause durch die Fenster auf die Gasse

hinausschreit und Vorübergehende angreift, muß fich
Zurechtweisung und Abwehr gefallen lassen.

Der ernste Vertreter der Wissenschast läßt sich auf
Diskussionen über Wunder und Wundergeichichten nicht ein,
sondern antwortet nur mit einem mitleidigen Lächeln oder
einer kurzen Handbewegung nach der Kinderstube. Den
Streit über „heilige Dinge" überläßt er neidlos den Frommen,

welchem Heerlager sie auch immer angehören. Wenn
sich die Frommen aber herausnehmen, seine eigenen Kreise

zu stören, so wehrt er sie ab, wie man einen wutschnaubenden

Stier, der die Umzäunung eines wohlgepflegten Gartens

durchbrochen hat, aus dem Gehege hinaustrelbt, um
die kostbare Saat vor seinen plumpen Klauen zu schützen.

Dann lautet eben der Kommandoruf: „Zur Abwehr!"


	Ferrer's Grab

