
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 10

Artikel: Monismus und Freidenkertum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schaffen, die schöpferische Tätigkeit auf irgend einem
Gebiete menschlicher Regsamkeit.

So wechseln in unserer Seele Empfindungen und
Stimmungen von der höchsten Lust bis zum tiefsten
Schmerz, von ruhiger Zufriedenheit bis zu wogender Erregung.

Die Fähigkeit der Seele, sich solcher Empfindungen,
Gefühle und Stimmungen bewußt zu werden, nennen wir
eben Gemüt.

Gemüt, Verstand und Wille — dies sind die drei
Ausgestaltungen unseres Geisteslebens und wer wollte die eine
wichtiger nennen als die andere! Wirft der Verstand, den
wir durch Erfahrung und Studium bereichern, Licht auf
unseren Pfad, den wir mit bestem Willen verfolgen, so ist
das Gemüt das innerste Heim unseres Ichs, wo wir uns
wohl oder weh, glücklich oder unglücklich fühlen.

Aber mit den erwähnten Regungen ist die Tiefe des

menschlichen Gemütes noch nicht erschöpft. Unser körperliches

und seelisches Wohlbefinden, unsere Arbeit im Berufe

oder in freier Betätigung, unsere geselligen oder
ästhetischen Vergnügungen, unser sittliches Urteil über alles,
was wir sehen, miterleben oder lesen — das alles beschäftigt

und beeinflußt unser Gemüt. Allein noch gibt es eine
Hochwichtige Quelle von Vorstellungen, die unsere
Einbildungskraft, unser Gemüt init Macht erregen.

Es handelt sich da um ein beinahe unerschöpftes Gebiet
von Fragen: um mein Gesundbleiben oder Krankwerden,
um meine Existenz: ob ich morgen zu essen, zu wohnen,
mich zu kleinen habe. Ob ich meine Stellung verbessern
oder meinen Verdienst verlieren werde. Ob ich die Geliebte
wiedersehen werde oder ob sie einen andern erwählt. Ob
ich in der Lotterie den ersten Treffer oder eine Niete ziehen
werde. Ob ein von mir verfaßtes Buch Anklang findet,
Erfolg haben wird oder nicht. Ob ich recht gehandelt oder
mich verfehlt habe. Wie meine Vergangenheit sich vor mir
erhebt: freudiger Erinnerungen voll oder als reueerwek-
kende Anklage. Wie meine Zukunft sich gestalten wird.
Wie lange ich leben werde. Wie mein Tod sein wird. Ob
ich aus gedrückter Lage, aus bedrängten Verhältnissen einen
glücklichen Ausweg finden werde. Ob mein Leiden, meine
Krankheit noch lange dauern wird. Wie es meinem in
der Ferne weilenden Kinde ergeht. Welche Fortschritte die
Menschheit machen wird. Ob die Welt wirklich einen Zweck
hat oder ob die Natur in einem blinden Umschwung
begriffen ist, wo jedes Gebilde sich bloß eines kürzern oder
längern Daseins erfreut, um dann im Strome unterzugehen.

Ob der Mensch eine „Bestimmung" hat außer
derjenigen, die er sich selbst oder welche die menschliche Gesellschaft

oder der Zufall ihm gibt. Ob die Wissenschaft je
die letzten Rätsel des Daseins enthüllen wird. Wie bald
der Egoismus und Uebermut der preußischen Junker und
die Ruchlosigkeit der russischen Machthaber ein verdientes
Ende nehmen werden. Ob ewig der Wahn herrschen oder
ob das Licht der Erkenntnis durchdringen und das wahre
Gute auf den Tron der Menschheit erhoben werden wird.
Und so weiter.

Für denjenigen, der noch in der herrschenden Irrlehre
befangen ist, daß die „Seele" ein vom Körper getrenntes
Dasein zu führen vermöge, erheben sich hier nun auch die
Fragen: Lenkt eine Vorsehung mein Dasein? Wird ein
Gott meine Taten richten? Werde ich im „Jenseits" die
Qualen der Hölle erdulden oder die Freuden der ewigen
Seligkeit genießen?

Diesen „übernatürlichen" Glauben nennt man „Religion"

und das Gemüt, das solchen Fragen nachhängt,
nennt man „religiöses" Gemüt.

Für den Freidenker aber gibt es keine über-
natürlichen Fragen. Der Freidenker ist der
vollendeten Ueberzeugung, daß die Erscheinungen, die man
seelische oder geistige nennt, rein natürlich sind, daß sie auf
Gehirnstrahlungen beruhen, welche die Wissenschaft dereinst
ebenso gut wird erklären können, wie sie heute andere
elektrische Vorgänge erklärt; daß die „Seele" nur eine Funktion

des lebenden Organismus ist und mit dem Leben
erlischt; daß es deinzufolge keinen außerhalb eines stofflichen
Körpers existierenden „Geist" gibt, heiße er nun wie immer
er «volle: unsterbliche Seele, Engel, Teufel oder Gott. Alle
die „Wesen" existieren lediglich in der menschlichen Phantasie.

Da nun alles das, was man übernatürlich nennt, nur
eingebildet ist, so ist auch das sogenannte religiöse Gemüt
nur etwas ganz Natürliches. Von einem religiösen Gemüte
kann man nur in dem ursprünglichen Sinne des Wortes
(relißai-o — verbinden) sprechen, insofern es sich dabei um
die Beziehungen handelt, welche den Einzelnen mit dem
Ganzen, mit der Menschheit, der Nawr, dem Weltall v e r -
b i n d e n. In Wahrheit aber ist das religiöse Gemüt nichts
anderes, als das von der Phantasie, von den persönlichen
und allgemeinen Dascinsfragen, von den Schicksals- und
Weltanschauungsfragen bewegte Gemüt.

Damit fällt auch der allerdings vielfach wohlgemeinte,
aber dann auf Selbsttäuschung beruhende fromme Trug
dahin, welchen die Wahngeister mit den „religiösen" Gefühlen
und dem „religiösen" Gemüte treiben, als ob das menschliche

Herz bloß in übernatürlichen Wahnvorstellungen
sittlichen Halt, Trost und Frieden finden könne.

Ich halte die hier angetönte Gemütsfrage für eine
Kernfrage des Freidenkertums, soweit es sich nicht
um äußere Organisation, sondern um innere Ausgestaltung
und Vertiefung desselben handelt, und ich würde es lebhaft

begrüßen, wenn berufene Federn sich herbeiließen, um
in gelegentlichen Artikeln in unserem Organ darzulegen,
wie die höchsten sittlichen Fragen, die tiefsten Herzensund

Gewissensfragen: Pflicht. Schuld, Trost, Herzensglück,

sich in vollkommen natürlich-menschlicher Weise
befriedigend lösen lassen, ohne Zuhilfenahme von imaginären
Vorstellungen, die nun einmal mit dein wissenschaftlichen
Denken durchaus unvereinbar sind. I. B., St. G.

Gin Jubiläum der Unfehlbarkeit.
Vierzig Jahre sind es her, seit in der Peterskirche zu

Rom der Beschluß des vatikanischen Konzils veröffentlicht
wnrde Mit großer Feierlichkeit wurde verkündet, daß die

Unfehlbarkeit des Papstes göttliches Dogma sei. Zwar
entstand damals eine religiöse Opposition gegen diese —
vom religiösen Standpunkt aus betrachtet — Gotteslästerung.

Die Gründer des Altkatholizismus sahen in diesem
Dogma einen schweren Schlag gegen dcn Katholizismus
als geistige Macht und die seitherige geschichtliche
Entwickelung hat ihnen Recht gegeben. Die
Reformation hatte der römischen Kirche einen schweren Schlag
versetzt, von dem sie sich lange nicht zu erholen schien. Wer
da meint, die Reformation sei eine freiere Auffassung
des Urchristentums, der verkennt das Wesen Luthers oder
Calvins, die Reformation war eine historisch
notwendige Transformation des
Katholizismus. Ohne die Verinnerlichung des Christentums

durch die Reformation wäre das Christentum in
Europa durch die Kultur der Renaissance schon im 16.
Jahrhundert verschwunden. Dadurch, daß die Reformatoren

das Christentum verinnerlich ten und ihm
seinen weltlichen Charakter nahmen, konnten sie es erhalten.

Die römische Kirche hat diese Entwicklung aus Gründen

der Selbsterhaltung mitgemacht. Das Konzil zu Trient
mit seiner Revision der Dogmatil hat den Katholizismus
derart gefestigt, daß er sogar den Stürmen der großen
Revolution und ihren nichtfranzösischen Nachklängen
widerstand, wäre der Katholizismus nach der Reformation

weiterhin eine derartige Religion weltlicher Aeußer-
lichkeiten geblieben, wie er es im Mittelalter war, fo wäre
das nichtprotestantische Europa entchriftlicht worden. Die
moderne Wissenschaft, die im Humanismus ihren
historischen Ausgang gefunden, die moderne kapitalistische
Weltwirtschaft, die von dem Ausschwung des Welthandels zur
Zeit der Reformation ihren Ausgang genommen, sie beide
können sich nur mit einer Religion vertragen, die nur das
Innenleben des Menschen mit Beschlag belegt. Die
Reformatoren sahen dies ein und gründeten ihre Konfession
im Sinne einer Trennung von Innenleben und weltlichen
Angelegenheiten und so gelang es ihnen, das Schifflein
ihrer Dogmatik durch die Stürme der Neuzeit zu steuern,
mit dem Fels der modernen Nawrwissenschaft, an dem
sie zerschellen müssen, haben die guten Leute nicht gerechnet,
wie konnten sie das auch vor 40» Jahren ahnen. Der
Katholizismus verwandelte sich durch die Veränderung,
die er aus dem Konzil zu Trient erlitt, gleichfalls in eine
mehr oder weniger moderne Religion, die sich auch unter
den veränderten Verhältnissen erhalten konnte.

Es kam das 19. Jahrhundert und mit ihm ein weiterer
Fortschritt im Geiste der Menschheit. Während des 16.,
17. und 13. Jahrhundert ergriff der Fortschritt fast nur
das soziale und das wirtschaftliche Leben, während das
Innenleben des Menschen noch ganz in kirchlichen Banden
lag. Nun wurde es anders, auch das Innenleben des

Menschen wurde durch die moderne Naturwissenschaft
verweltlicht und damit den Fesseln der Kirche entzogen. Was
taten nun die Kirchen? Die protestantischen Staatskirchen
lockerten die Schranken der Orthodoxie, so daß man ihnen
aus Passivität, aus Gutmütigkeit und wohl auch aus Mode
treu blieb. Der Katholizismus' dagegen vermag eine
derartige Entkirchlichung des Lebens nicht zu erdulden. Dcr
Rückzug von der weltlichen zur geistigen Macht zur Zeit
der Reformation war ihm so schwer gefallen, aber der Verzicht

auf die weltliche Macht war noch eher möglich als der
Verzicht aus die geistige Macht. So entstand als Netter
in der Not die Notwendigkeit, auf die geistige Macht den
Stempel der Unverletzlichkeit zu legen. Das, was die
Weltgeschichte zum Tode verurteilt, mußte mit Gewalt
erhalten werden und so ward die Unfehlbarkeit des Papstes
verkündet. Nur ein verschwindend kleiner Teil der Katholiken

sah darin den Selbstmord des Katholizismus als
Macht im modernen Leben und verließ diese Kirche.

Döllinger, der „erzinfame Pfaff", wie ihn Heine
gescholten, war der Führer der theologischen Opponenten
gegen die Aufstellung des Dogmas, und was er und die ihm
nahestehenden Theologen damals warnend sagten, die
seitherige Entwicklung der Kirche hat es bestätigt. Scheinbar
auf bestimmte Erscheinungen beschränkt, ist für das naive
Empfinden der gläubigen Masse die Unfehlbarkeit zu der
nächsten, alle Handlungen und Worte des Papstes
begleitenden Eigenschaft geworden. Und dieser Wahn wird von
den Verfechtern der ultramontanen Politik eifrig genährt.
Die Unterwerfung unter die Gebote der Kurie in allen
Angelegenheiten, auch den weltlichen, ja gerade den
weltlichen, diese Wiederbelebung der mittelalterlichen
Machtansprüche Roms ist allerorten zur eigentlichen und lebendigen

Lehre des Klerikalismus geworden. Es gibt innerhalb

der Kirche keinen anderen Willen als den der Kurie,
deren Befehle, Dekrete, Entscheidungen die päpstliche Un
terschrift tragen. Die Bischöfe und die ihnen unkerstellten
Priester sind völlig zum bureaükratisch-unterwürfigen Werkzeug

der Kurie geworden, im kleinsten bestimmt und gelenkt
durch die Weisungen der. römischen Kanzleien. Nur die
allgemeine Macht der Kirche innerhalb der Gesellschaft,
ihre Herrschaft über die Herzen und Geister ist unendlich
schwächer geworden und schwächt sich täglich mehr ab.

Die Unfehlbarkeit des Papstes hat Millionen Menschen
die Augen geöffnet, sie ist es gewesen, die die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich vorbereitet. Der
Kirchenaustritt Hunderter und taufender intelligenter Menschen

in allen Kulturländern hat im Anschluß an diese
Verkündigung stattgefunden. Wenn wir also des Jubiläumstages

gedenken, so geschieht dies mit frohem Mut und mit
der stolzen Zuversicht eines Sieges des freien Gedankens
über römische Geistesknechtschaft. L. W.

Wonismus und Ireidenkertum.
Von Fr. Wyk.

Motto: Außer dir, Wahrheit, kein Heil.
Göt'hc

Im Jahr 1543 ist K o p e r n i k u s mit seiner Lehre
der Himmelskörper aufgetreten. Er degradierte die Erde
zu einem Planeten. Luther nannte ihn einen Narren; aber
die Wahrheit des Kopernikus behielt den Sieg. Es folgten

Galilei, Kepler, Herrschet, Newton und andere. Sie

lehrten uns die erhabene Gesetzmäßigkeit, aber nirgends
ein Wunder und nirgends ein Eingreifen eines persönlichen

Gottes. Auch Kant zeigte im Jahr 1755 die
Entwicklung des Weltgebäudes aus Kräften der Nawr. Es
folgten Lamark, Darwin, Häckel u. a. m. Sie lehrten uns
die Abstammungs-Lehre. Es folgte die B i b e l k r i t i k :
Reimarus, Strauß, Baur, Pfleiderer u. a. m., die den
Glauben an das „Wort Gottes" aufhob. Verschiedene
Theologen gaben auch den Glauben an das himmlische
„Jenseits" auf. Harnack z. B. sagte in einer Versammlung

in Jena: „Jede Vorstellung vom Jenseits ist für uns
als Phantasiewelt erloschen." Und Pfarrer Reinhardt sagt:
„Der Glaube an das Jenseits ist heidnischer Aberglaube
und ist der Bibel im U r t e x t fremd." — Der Dualismus
des Kirchentums ist daher gegenüber der heutigen
Naturerkenntnis unhaltbar geworden."

An die Stelle des Dualismus tritt der M o n i s m u s,
wie er heute in seinen verschiedenen Formen durch Herder,
Goethe, Schölling, Hegel, Hartmann, Drews, Darwin,
Spencer, Haeckel u. a. m. gelehrt wird. — Der religiöse
Monismus lehnt die Lehre von einem persönlichen und
bewußten, übernatürlichen Gott ab und setzt dafür den
immanenten Gott, in dem „wir leben, weben und find", den
schon Paulus bekannte (Apostelgeschichte 17,23) oder auch
das sittliche Selbstbewußtsein (nach Drews) Der Monismus

lehrt die Wesenseinheit alles Seins, die Einheit
von Gott und Welt, von Geist und Natur, von Kraft und
Stoff, den göttlichen Wesensgrund im All, die Urkraft
aller Kräfte, den Gott als unpersönliches und unbewußtes
Wesen.

Der Monismus befriedigt das Gemüt durch das
Bewußtsein der Einheit mit dem Allgeist; er erweckt das
Gefühl der Ehrfurcht vor allem Leben und gibt im
Bewußtsein der Wesenseinheit eine Grundlage des
Wohlwollens und der Sittlichkeit. Der Monismus verlangt die
Befolgung der Moral aus Erkenntnis ihrer Notwendigkeit

für die Erhaltung und Veredlung des Einzelnen
und der Menschheit; er anerkennt Vernunft und

Tugend als Grundlagen der Lebenskunst, er erklärt die
Menschenliebe als die wahre Gottesliebe, setzt Menschendienst
statt Gottesdienst und lehrt, das Gute um des Guten willen
zu tun, wie schon L e s s i n g gepredigt hat. Die Antriebe
zum Guten findet er in der Menschennatur selber: Im
Glückseligkeitstrieb, in der Erkenntnis vom Nutzen des
Guten und der Tugenden, in der Selbstliebe und in der
Erkenntnis der Einheit. — Die sittlichen Grundsätze des

Christentums anerkennt er und verwirft nur die D o g m e n
der Kirche vom 4. bis 19. Jahrhundert.

Durch den Wegfall aller dieser Irrtümer entsteht dann
eine Diesseitsreligion, welche den Lebens-
w e r t aller Tugenden lehrt. Auf den Kampf gegen die
Uebel dieses Lebens, gcgen Unwissenheit, Armut, Krankheit,

Genußsucht, Herrschsucht, Ichsucht, Krieg zc. und auf
die Veredlung des Lebens ist dann alle Tätigkeit der
Menschheit gerichtet, so daß zu hoffen ist, daß das Reich
der Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit kommt. —
Durch die Diesseitsreligion fällt die Priesterherrschast weg
und der konfessionelle Hader und die Religionskriege werden

verunmöglicht, und zwischen Wissenschast und Religion
wird der Friede herrschen.

An die Stelle des Theismus tritt der Pantheismus,
die Lehre von der Einheit von Gott und Welt

und der Glaube an den immanenten Gott *)
Goethe hat seinen Glauben an die „Gott-Natur" in

folgenden Worten ausgesprochen:
„Was wär' ein Gott, der nur von außen stieße,

Im Kreis das AN am Finger laufen ließe?
Ihm ziemt's, die Welt im Innern zu bewegen,
Naiur in sich, sich in Natur zu hegen,
Auf daß, was in ihm lebt und webt und ist,
Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermißt." —

Haeckel sagt: „Die sittlichen Ideale der Wahrheit,
Tugend und künstlerischen Schönheit sind tief begründet
in der Menschennatur selber"; sie sind begründet im
Mitgefühl, Pflichtgefühl, in der Selbstliebe, im GlückseNgkeits-
trieb, im Bewußtsein der Abhängigkeit, in der Vernunft.
Häckel anerkennt, daß die christliche Sittenlehre einen
hohen Wert hat, daß sie aber nur gewinnen kann, wenn
sie von den unhaltbaren Dogmen des Mittelalters gereinigt
wird, und wenn man sie auf M o t i v e stützt, die mit der
wissenschaftlichen Welterkenntnis nicht im Widerspruch
stehen.

Die Freidenkerbewegung hat einen idealen Zweck; sie

bekämpft nicht die Sittenlehre des ursprünglichen Christentums,

sondern nur die überlebten Dogmen des Kirchentums,

sie setzt Liebe statt des Bekenntnisses, Vernunft statt
Offenbarung, Duldung statt Verfolgung, Gemeinnutz statt
Eigennutz, Eintracht statt Zwietracht, Wahrheit statt des
Wahnes und Friede statt des Krieges, und Selbsterlösung
statt der Erlösung durch das Blut Jesu.

Die Dogmen der Kirche stammen nicht aus bösem
Willen. Sie sind zu bettachten als Kompromisse
des kämpfenden Christentums der ersten Jahrhunderte
gegenüber dem Heidentum. Aber jetzt, nachdem das
Heidentum mit seiner Vielgötterei längst überwunden ist,
haben sie keine Berechtigung mehr.

„Die Zeit der Menschheitsvollendung wird kommen,
da der Mensch das Gute wn wird, weil es das Gute ist."
So schrieb Lessing in seiner „Erziehung des
Menschengeschlechts." Dies ist auch der Standpunkt der m o n i sti -

s ch e n Ethik, die der Freidenker annimmt. Alles Gute
hat in sich selbst seinen Lohn. So schasst uns die
Sittenreinheit, Selbstachtung, Achtung anderer und gute Gesundheit.

Die Wahrheitsliebe schützt uns und Andere vor
Ausbeutung und von geistiger Sklaverei. Der Mut dient
unserer Selbständigkeit und dem Fortschritt der Gemeinschaft.
Die Selbstbeherrschung bewahrt uns von vielen Fehlern.
Die Besonnenheit schützt uns vor Leid. Die Arbeitsamkeit
schützt gegen Armut und gegen die Gefahren des Müssig-
ganges. Die Enthaltsamkeit ist eine Grundlage dcr Sitt-

*) Vergleiche das Werk von Drews : „Religion als Selbstbewußtsein
Gottes". Jena, Dicderichs.



lichkeit. Die Ehrfurcht bewahrt vor Sünden. Die Selbstliebe

treibt zur Selbstsucht. Das Mitgefühl verbindet uns
mit allen Menschen. Das Pflichtgefühl adelt das Leben.
Die Güte gewinnt die Herzen der Menschen. Die Gerechtigkeit

ist das Band der Gesellschaft. Die Wahrhaftigkeit
schafft Vertrauen, Friedsamkeit und Toleranz fördern die

Freiheit und die Tugend ist uns ein fester Panzer.
So haben alle Tugenden ihre hohen Werte für das

Leben, sind notwendig zu unserm Glück, und darum werden

sie von der Vernunft empfohlen und von der Liebe zu
uns und der Menschheit befolgt. Der Freidenker hält

tägliche E i n k e h r in das Heiligtum seiner Innerlichkeit.
Er wird sein eigener Seelsorger, erzieht sich sein besseres
Selbst, sein sittliches Bewußtsein und Selbstbewußtsein,
seine sittliche Gesinnung, die Göttlichkeit in sich. In der
Tugend erblickt er die Lebenskunst. Die Liebe zur Wahrheit

und zur Tugend ist ihm die höchste Liebe. Tugcnb
und Vollkommenheit sind seine L e b e n s i d e a l e. Die
Harmonie mit der Weltordnung, mit der Menschheit und
mit seinem Gewissen ist seine Religion. Gutes tun ist seine
Religion. F e u er b a ch sagt: „Die Ethik ist das Losungswort

der fortschreitenden Menschheit." Darum macht sich

der Freidenker mit der Literatur der Ethik bekannt. Die
monistische Ethik wird ihm zur sichersten Grundlage

seiner Selbsterziehung. **)
"1 Tas Brichlein „Theologie »nd Ethik« von Fr. Wyß

Verlag von Pichlers Witwe k Sohn. Wien, cnlhält mehr hierüber.

Herr K. Siebcrt, Maurerpolier, früher in St. Gallen,
wird ersucht seine Adresse dein Präsidenten des Freidenkerverein

St. Gallen mitzuteilen.

Verantwortlich : Redaktionskommission deS D.-S. H.-B.
Druck von Conzett k Cie.. Ziirich Z. Gartenhofstraße 10.

Ipvljv? lallw! cjÄ8lli6MA tlvkZl tl38 am

7.
«.
10.

WlMlkIMllW? 3U8 Kai-lZmIiö, in öfflZiitl. Völ-
I>u-vi>n

event, StvsIIsn 8aMMlUl1Z6N l6l6lI6k6N VVIM.
vi-suvtiön unsere Kesinnungsfr-ouncis ourvk vino rsgv Agitation für vinvn rVlsssonbvsuon äiosei- Ikkrreivtion Vorti-agv besorgt ?u 8vin. Linti-ittskar-ton im Vonvsi-Ksuf

8inll bei äsn k>i-äzjl!gntsn lisi- böti-vlfonuon Loktlonvn iu bo?isnvn. Im woitvrn verweisen v,ir auf äie Plakats unä lagesdlättsr in äsn botroffenäen orten.

Freillmker-Verein Ziirilü
Donnerstag den 13. Oktober

als einjähriger Erinnerungstag an die Ermordung Ferrers
Monatsversammlung mit Vortrag
Beginn S'/z Uhr. — Wir ersuchen um zahlreiches

Erscheinen. Der Vorstand.; I
Gleichzeitig laden wir unsere Gesinnungsfreunde zu

dem am 7. Oktober in der „Stadthalle" stattfindenden
öffentlichen Vortrag von Prof. Dr. Ä. Drews höfl. ein.

ewvüelilt sied bestens ig

5r-08okaugs88e 30 » Hvke Li-unnga88k

1oLs?!,sl>-. 52, ?Usivli »l.
?äxlieb. grosso ^nsv-ml

In fsisotien (Zomoson uncl
lvlsnlspsison. 5

8tvt8 fri8vnv8 Kaffeogebävlc.
Zlittax- u. ^dvnävssvii

»ned äer Xnrtv n 70 (Zts.

tltoliollttis llsileier- i»j V-t!>jtIä»ä«r-V«ii«

lZövi?llvt voll mor-Asns 5 vkr
vis !tvvllcl8 9>/2 vtrr.

ven tit. UitxUoSern äes ?.-V.
bestens empkoblsn.

Ls emxüsblt sieb nötliekst
^ok. Sieigen.

t«!M lild-e »ik leiis? 5c>im!s<!s mit «SIOU»

2univk III W °

kelle Ummktmse unil Züillsliili

Xslto uncl wsrins Zpsissn ?u
jsctsi- Isgss7sit

vlvr aus 601° /^ktienbrauvroi

5eine Land-u.zlaschenweine
KegkIIsonartsziimmer rur Vertilgung
Ls vmvnsd.lt sied, bötlietist

VvrSburg
Leke 'Werästr. - Stantkaobsrnlat!-

8onSne gross« l-okalitätsn

silr Vei-sammlungsn unll Anlässe.

Lve-ialitüt in ?lasenen -deinen,
seldstZekkltertö I-anckweino.

LIM
Anerkannt gute XiionL.

?klövlroll 2585. L.äisssbnob.

Direkte ?ramvsrbinäunx
vom Lanxtbs,drid.ok Hr. 3, 5, 8.

Ls emvAeblt sied, bestens

4 «. keUer-L?Ii.

ZlZiiiisiclsi'meistsi'
ZILnivk III o

Ka!I(ki-eits8ti'S88S 69, l. Lt.

^I^otiolkrsiss

Mrgartkii8ti'. 7. Mick
(neben äer Staätballe)

läglivk fri8vke8 lZebäolc

aller Art
mittag- unä /t.benlle88en

von LV Lts. an.
Den tit. MtZIieäorn ckes V.

dsstöns emvkoale-n.

Lolliebst emprivb.1t sielt 2

Axsllllll'8 Köurbgcillili
8elbstksi'eitung von Kefir. Uedsi'sII lt» an?u«e-in1en,

«o os gilt, äie gesunkene Hrnsbrung eines gssvti«ä<:ntsn
yrganismus 7ll lieben. I.e-Ivlit verclaulielies t^sln'ungs.
11 uncl Xrättigungsmittel.

LnkSttttvk IN Kpatnvleen.

43 Lrauersbrasss 43
ISgllod

frisodos LsdSox sllsr Art.

ven tit. Uiixliväsrn äss ?.-V.
bestens ewptodlsn.

Hötliebst emvLsblt sieb
17 Ii. >V«I»«r.

Lvllv l.Sgvi'n-I?iit3vtiistl-a8SS

Reieddaltixe 8peise^arts
n«s>« «ksin« - Iliianokn««'

un«> 0i«tilk«»i,«»-»v>ei»
vsn »litglieilei'n rler freillsiillsr-

Vereins bsstens empfoblen.
üs einvrlsnlt sieb, bestens
1K AI «»tl».

Wagen
okns firms

vislii-etion
rugkslctiert

dei kleiner ^u?adlunss

unä Aerinxer ^d^ütdlunA 3

»ksskn- unll llamku-XoMMli

Kakmio.8tl-a88e 98 — I. 8took

Verksus
niteti

llU»«»»^»

Ausweis
Lolirlftsn»

Umptangseli.

54 öasinsiof8tl'a88e s s Kslin!iof8tl-388e 54

bält stets xrSsstvs I,»Avi» nnä emntreblt 2S

Lillmmi-kettviolnK- i^totke, 8okv»mm- raseovo,
Laäv-llsnbvll, «Zniumi iZekvämmp,
Artikel äer nvKieniselivo Ll-avelio

GTTTTT (ZlZT<z>TTDTTT cZTGDTTTDDTTTTDTTDD TDGTT

cvkv I.SNJ- u. I«N»S>-S«I'SSSV v°
kkivkkaltige 8pei8kl<ai'tk ?u jeäei- Iagv8^kit

iVlitibs-s- urrcl ^.dSQlässssii Ä 70 Obs. uncl l?r. 1.20

^eävo vovnerstsx von advvä8 8 Ildr an Loo/srt
oävr Vari6t6-Vor8tvI1nvA

Vsrsivslo^Äl sür Astt. VsrtuArraA. t>

8pe2iell clsn Uitgliellei'n lies latefnatlonslen f.».V besivns empfoblen.

üs emvüönlt sieb, nöüiebst F. ^»»»I»».

!?ÜrieIl II klkiokei-vveg 14 (im ttofe)

nsvn nHs»» 15

t-essotirria.c:1cvoUs Rsparabursn
8pk^ialität: Ioui-i8ten-kk8vkukung

Den «itglieäsi'n lies 0. 8. v. dvstsns empfolilsn

1 Loks kii-msnsllorferstrsssk V/sbvi'gsssg

IteiebnaltiAS kpeisekarto 2n jsSsr raxssüsit, reelle ^Voino,
Hilrlimannbier. — von IrlitZlieävrn äes v. V. bestens vwvkoblen.

empnvdlt sied, bsstens ^. V«««^»>«»i«p.

Zürcher Kaffeeftube
)osesstrvtze 48. Sittich »«

Geöffnet von 5—10 Uhr
Mittag- und Abendessen ü. 50

und 70 Ravpen.
Reichhaltige Speisekarte z«

jeder Tageszeit.
ES empfiehlt sich höflichst S

Joh. Müller, Metzger.

«in»

ansa- s

s kur g
vsmsn-XIsiclSi'stvifs ^OamSN-Xvnfsktion

^ Vsei88iivai-en » Vaumwoll8totte ^
Zivile S

Max Mr? s
S Siklkvssinssse S

19

^l ven Irlltalleck-iil ä-s r.-V. dest-as °w?kodlea. — ^


	Monismus und Freidenkertum

