
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1910)

Heft: 10

Artikel: Das religiöse Gemüt

Autor: J.B. / St.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


trittsbedingungen so schwer machen, wie sie will. Sie ist
aber eine Staatsinstitution und hat die Staatsverfassung zu
respektieren. Was sehen wir statt dessen? — Sie erschwert
die Kirchenaustritte auf jede Art und Weise. Der hohe
Kirchenrat verschleppt die Austrittserklärungen. Ist der
Austretende wohlhabend, also ein guter Kirchensteuerzahler,

so hat sie an der Austrittserklärung tausend Dinge
auszusetzen. Das Papier muß erstklassig sein, die Schrift
mit Tinte, die Zusendung per Chargöe, die Unterschrift
womöglich notariell amtlich beglaubigt und sonst noch jede
mögliche Schikane. Aber auch dann, wenn man das alles
hinter sich hat, kann es vorkommen, daß man einen Steuer
zettel, ja sogar einen gerichtlichen Zahlungsbefehl bekommt.
Die staatliche Institution der Landeskirche

tritt die zürcherische Verfassung
mit Füßen, sie erschwert dem Bürger im Sinne der
garantierten Gewissensfreiheit zu leben — und der Regie
rungsrat schweigt. Wenn aber eine andere Kirchgemein
schaft verlangt, daß man die Gewissensfreiheit der
Freidenker zu ihren gunsten aufhebe, da besinnt sich die hohe
Regierung plötzlich aus die Verfassung, sie mimt Gerecht
tigkeit. Der Minorität gegenüber ist das ja so leicht! Die
katholischen Psarrherren verlangten, daß wir Freidenker
unsere Feindschaft gegenüber ihrer Kirche nicht bekunden
dürfen, die evangelische Kirche des Kantons hindert
uns schon lange daran, indem sie uns zur
Zugehörigkeit pressen will. Der hohe Regierungsrat läßt
Macht vor Recht gehen, er wagt es nur dann, gegen
die Pfaffen und Pfaffengenossen vorzugehen, wenn cs
ungefährlich ist.

Im Kanton Zürich ist die Trennung von Kirche und
Schule vollzogen, wenigstens auf dem Papier. Zwar wird
in den beiden oberen Klassen der Primarschule Religion
unterrichtet — aber nur fakultativ und sind die Lehrkräfte
nicht dazu verpflichtet. In den erste.n sechs Lehrjahren der
Volksschule soll angeblich eine nichtkonfessionelle
Sittenlehre gegeben werden, deren Besuch
obligatorisch ist. Unter der Nichtkonfessionalität versteht
man aber weder, dogmatisch katholisch, noch dogmatisch
evangelisch, sondern religiös und christlich. Daß dies eine

Beeinträchtigung der Gewissensfreiheit
der Kinder von Freidenkern, Juden und sonstigen

Nichtchristen ist, daran denkt in der hohen Regierung kein

Mensch. Vor uns liegt der im Jahre 1905 erschienene
Lehrplan der Volksschule des Kantons Zürich. Dieser
ist unter dem Regime eines angeblichen Soziali

st e n als Erziehungsdirektor erschienen, auch dieser Herr
hat weder als Regierungsrat noch als Sozialist d. h. weder
als Hüter der Verfassung noch als Vertrauensmann des

Proletariates genügend Kenntnis, um die Unvereinbarkeit
dieses Lehrprogramms für ein obligatorisches Fach mit
der Verfassung von Kanton und Bund zu erkennen. Wir
zitieren Stellen aus diesem Lehrprogramm, sie sprechen

für sich selbst. Wir bitten unsere Leser zu bedenken, daß
der Unterricht in Klasse eins bis sechs für Sittenlehre
obligatorisch ist.

Klasse 1, 2 und 3: „Pflege des religiös-sittlichen
Gefühls"; bei Klasse 3: „Auswendiglernen einiger Spruchsätze

und Gebete."
Klasse 4: „Betrachtung ausgewählter Bilder aus dem

alten Testament Auswendiglernen einer kleinen
Anzahl Bibelsprüche und religiöser Liederverse."

Klasse 6: „Betrachtung und Erklärung einiger Gleich
nisse; Partien aus der Bergpredigt ."

Aus dieser Blütenlsse kann der Leser erkennen, in welch
großem Umfange der Erziehungsrat die Verfassung niit
Füßen treten darf, ohne daß die hohe Regierung einschreitet.

Zwar mißachtet die Mehrzahl der Lehrer diese
Vorschriften des Lehrplans und erteilt nichtreligiösen
Sittenunterricht, aber solange diese Verordnung des Erziehungsrates

in Kraft ist, muß der Freidenker riskieren, daß die
geistige Gesundheit seiner Kinder durch Infektion mit
Religiosität gefährdet wird.

Die Hobe Regierung aber spielt den Wächter der
Gewissensfreiheit — wenn es gegen die katholische Minorität
geht. — Wir nennen das Heuchelei.

Die Aufgabe der Areidenker.
Vorurteile zu bekämpfen, Götzenbilder zu zerstören ist

die Aufgabe der Freidenker. Die Sozialdemokraten
bekämpfen das Götzenbild Klassenstaat und Kapitalismus.
Es gibt aber noch andere Götzenbilder als Bürokratie und
goldenes Kalb, und dem Kampf gegen diese andern Götzen

weien sich die Freidenker. Gewiß machen sie gleichzeitig
auch mit am Kampf gegen Ktassenstaat und Kapitalismus.
Da müssen wir alle uns zusammenschließen, alle
mitmachen. Aber in diesem Bilder-, Götzenbildersturm,
erschöpft sich der Wille des wilden, freien, temperaments-
vollen Menschen nicht. Der freie Mensch will überhaupt
keine Götzen mehr um sich haben. Allen Vorurteilen, allen
Götzen geht er zu Leibe. Darin unterscheidet er sich von
dem Sozialdemokraten, mit dem er zusammenarbeitet und
zusammen sich schlägt gegen Klassenstaat und Kapitalismus.

Die sozialdemokratische Seele ist ein Teil der Seele
des Freidenkers und kein unwichtiger Teil.

Der Freidenker ist nicht ganz mit dem Sozialdemokraten
einverstanden, daß die Vorurteile erst durch die

Aufhebung der Klassenherrschaft gänzlich beseitigt werden
können. Aber so weit er heute schon die Axt an ein
Vorurteil legen kann, tut er es. Er erträgt es nicht, zu schweigen

bis zum großen Tag der sozialen Umwälzung. Heute
schon will er all die Vorurteile im Denken, Fühlen und
Handeln bekämpfen, die heute angreifbar sind.

Der Freidenker ist der Sozialdemokrat wr Zukunft, der
Sozialdemokrat von morgen. All das, was den Sozialdemokraten

erst in vielen Jahren beschäftigen wird, geht dcn
Freidenker schon heute an. Drum sind auch so viel junge
Proletarier in der Freidenkerbewegung. In der
Freidenkerbewegung sehen wir die seelischen Bedürfnisse
des modernen, morgigen Proletariers sich kundtun. Deshalb

fehlt ihr auch das programmartige, starre. Man macht
ihr das zum Vorwurf, doch ist es ihr Vorzug. Wohl richtet
sie, der Geistesverfassung des Proletariates entsprechend,
ihren Hauptkampf gegen den Götzen Religion Wohl
bekämpft sie den religiösen Glauben. Aber darin erschöpft
sich das Freidenkertum nicht. Allen Vorurteilen gilt sein
Kampf. Allen Phllistrositäten, allem Glauben an
veraltete Gewohnheiten, allen konventionellen Lügen des
privaten und öffentlichen Lebens, die die Freiheit der Per
sönlichkeit einengen. Es gibt so viele Vorurteile, die nicht
einmal mit den heutigen ökonomischen Verhältnissen
zusammenhangen, für welche der ökonomische Grund längst
hinfällig geworden ist und die müssen von mutigen Menschen

bekämpft werden, damit nicht die junge Generation
wieder unter ihnen leide. Die Blödigkeit der Menschen
wird durch die Aenderung der ökonomischen Verhältnisse
allein nicht geändert. Man muß manchen schon tüchtig an
den Ohren nehmen und schütteln und bürsten, damit der
alte Staub alter Zeiten von ihnen hinunter fällt. Grad
in einem kleinbürgerlichen Negerländchen, wie es die
Schweiz ist, tut es bitter not, die Perücken wieder einmal
auszuklopfen. Seldwhla ist noch lange nicht ausgestorben,
es ist eine Stadt, die in voller Blüte steht in allen Schichten
der Bevölkerung. Noch entsetzt sich einer über den andern,
wenn er sich anders kleidet oder schneuzt als er selber tut
In den Urteilen über die Lebensgewohnheiten herrscht eine
blöde und gleichzeitig tyrannische Unfreiheit. Wer nicht
geistig denkt wie die andern, von dem sagt die Bevölkerung:
Seht den vorrückten Kerl, den sollte man nach Rcgensdorf
oder ins Burghölzli tun. Eine Revolte gegen all diefe
Vorurteile in Wort und Tat zu organisieren, ist zweifellos

eine Kulturtat, die den Freidenkern zusteht.
Aber in dieser zerstörenden Arbeit darf sich das

Freidenkertum nicht erschöpfen. Gewiß, wie ein reinigendes
Gewitter soll es in die Welt der Philistrosität und der
Vorurteile hineinfahren. Es soll die Persönlichkeit, vor
allem die Jugend von Vorurteilen und ihrer Last befreien,
die ganze geistige Artillerie auffahren gegen die morsche,
alte Geisteswelt. Nicht minder aber soll die positive,
schaffende Arbeit sein. Die gegenseitige Hilfe znr Kultur
der Persönlichkeit wird v>»n Niemand sonst geleistet. Es
ist die logische Fortsetzung des Kampfes gegen die Vorurteile,

wenn man einander hilft in der Entwicklung zu eincr
höhern seelischen Kulwr. Der Mensch bedarf der
gegenseitigen Hilfe nicht nur im Kampfe um politische und
ökonomische Freiheit, sondern auch auf dem Weg zur geistigen
Vervollkommnung. Wir besitzen heute Organisationen in
Hülle und Fülle, die Mittel sind im Kampfe um die Freiheit.

Aber wir besitzen keine Gesellschaft, in der in
ungezwungener Weise ein Mensch dem andern den Weg weist
,ur Entfaltung der geistigen Produktivität. Unsere Zeit
hat endlos viele Menschenvereinigungen — aber eine
wohltuende geistige Atmosphäre gibt esnicht. Alle unsere
Vereinigungen sind Spezialistenvereine. Im politischen Verein

gibt man sich ab mit Wahlen und Abstimmungen, in
der Gewerkschaft mit Lohnerhöhung und Abkürzung der

Arbeitszeit, in der Genossenschaft mit Spezereipreisen, in
den Arbeiterbildungsvereinen mit der Heranbildung von

Klassenkämpfern. Alle diese Vereine produzieren eine
Spezialität. Gewiß eine notwendige Spezialität Jedernimmt einen Teil des Menschen in sich auf. Aber der
ganze Mensch, die geistigen Luxusbedürfnisse des
Menschen, haben keine gesellschaftliche Organisation. Jeder
wurstelt auf eigene Faust an seiner Persönlichkeit herum.Er verheimlicht womöglich sogar all die Fragen, die auf
seiner Seele brennen. Besprechen mit andern gilt als
unzeitgemäß. Und doch kann der Mensch dem „Originalwerden"

nie entrinnen, wenn sein Denken korrigiert wird
durch das Denken vieler, die gleich ihm sich ernstlich bemühen.

Die gemeinsame Besprechung und Lösung all der
Lebensprobleme, die nicht Politik und Oekonomie angehen,
ist von zwei Standpunkten aus wichtig. Solange diese
Aufgabe der Kirche, die sie in den Händen hat, nicht
abgenommen wird, so lange wird der Mensch der Religion
nicht entrissen werden. Die Beschäftigung mit den die
Seele quälenden Fragen ist die Arbeit der Kirche, die ihr
am meisten Mitglieder zuführt. Nicht die Fähigkeit der
WclterklSrung, sondern die Fähigkeit der Lösung
psychologischer, seelischer, moralischer Fragen, die Menschen stellen,

macht dic Zähigkeit der Lebensexistenz der Kirche aus.
Des Menschen Seele — und wäre sie nur eine besondere
Erscheinungsart ehemaliger Gehirnprozesse — verlangt
nach der Lösung ihrer Zweifel, nach Beschwichtigung und
Klarheit. Kein Schimpfen über Pfaffen kann die Menschen

vsn der Kirche loslösen, nicht einmal die verstandesmäßige

Erklärung der Welt. Die größte Gefahr für die
Kirche bestünde darin, daß ihr irgend jemand die Beschäftigung

mit den Fragen, die auf der Seele der Menschen
brennen, abnähme.

Das ist gewiß nicht leicht. Ein Mensch kann das nicht
Aus einmal kann es sogar eine große Anzahl kluger Menschen

nicht. Und doch liegt da das Hauptproblem, das
große schöpferische Tätigkeitsfeld des Freidenkertun«.
Macht es sich nicht an diese Frage, dann ist das Freidenkertum

et ms rückschcc'tend'S barmloses, das keine große
gesellschaftliche Aufgabe hat, das bald zerfällt. Packt es aber
diese Ausgabe richtig und erfolgreich an, dann ist es die
große, mächtige und notwendige Ergänzung der politischen
und ökonomischen Arbeiterparteien. iz.

Das religiöse Hemüt.
Unsere Sinne vermitteln uns angenehme und unangenehme

Empfindungen. Mit Befriedigung athme ich den
Dunst der Blume. Mit Wonne trinkt mein Auge die
Farbenpracht von Luft und Landschaft im Glänze der
untergehenden Sonne. Mit Vergnügen plätschere ich im
Bade, mit Behagen genieße ich ein leckeres Mahl. Mit
wohligem Kraftgefühle führe ich eine Bergtour aus. Aber
vor schrillen Tönen schreckt mein Ohr zurück. Mißfarben
beleidigen mein Auge, Schmerz durchwühlt meine
Eingeweide.

Wenn wir die eben angeführten Empfindungen,
vorwiegend sinnliche, und ein Gemüt, das mit Vorliebe in den
von den „niederen" Sinnen, dem Geschmacks-, Geruchsund

Gefühlssinn, vermittelten Genüssen schwelgt, ein
sinnliches Gemüt nennen, so vermittelt uns die
Kunst dagegen durch die höheren Sinne des Auges und
Ohres Gefühle höherer, ästhetischer Art. Unser
Schönheitsgefühl und unsere Phantasie schöpfen tiefe, reine
Befriedigung aus den Werken der Malerei und vor allem
der Musik und Poesie. Mit Hochgefühl nehmen wir die
Eindrücke einer Beethovenschen Symphonie in uns auf.
Mit leidenschaftlicher innerer Bewegung, die ganze Skala
der Erregungen durchlaufend, deren das Menschenherz
fähig ist, verfolgen wir den Gang eines Schillerschen
Dramas.

Der Anblick der menschlichen Handlungen sodann, des
chicksals aller fühlenden Wesen, erregt unser sittliches

Gefühl. Mit Rührung und Beifall sind wir Zeugen
guter, edler Taten. Mit innerem Leide, mit Empörung
vernehmen wir die Greueltaten, welche von Menschen verübt

werden. Und ach. wieviel Unrecht geschieht noch in
der menschlichen Gesellschaft! Wie füllen sich die Blätter
der Weltgeschichte mit immer neuen schwarzen Bildern!

Auch unsere geistige, intellektuelle Natur ist
uns eine Quelle der Gemütsbetätigung, hoher, edler
Genüsse. Die Arbeit, sei es körperliche oder geistige, sei es
wissenschaftliche oder künstlerische, alles ernstliche Streben
erfüllt uns mit innerer Befriedigung. Das reinste, höchste
Glücksgefühl aber vermittelt das produktive geistige

Autorität, Ansehen und ich werde dafür meine Macht und
Autorität für Euch in die Wagschale des Kampfes werfen,

ich werde dafür sorgen, daß die Besitzlosen Euer
Eigentum respektieren müssen!"

Die Begeisterung der Minister stieg noch bedeutend;
nur der Skeptiker unter ihnen wagte einen Einwand:
„Man wird das Land in Besitztümer einteilen, gut! Die
Besitzer werden aufpassen, daß kein anderer von ihrem
Grase nascht, auch gut! Jedem hungrigen Esel, der sich

nähert werden sie zurufen: „Halt, dieses Land gehört mir
und nicht dir! Gewiß alles sehr gut! Aber wird sich ein
einziger Esel finden, der ihnen dies glaubt? Ich fürchte,
ich fürchte, das glaubt auch der dümmste Esel nicht!"

Dieser Einwand war so einleuchtend, daß alle dic
Ohren hängen ließen und betrübt zu Boden starrten. Alle,
uur Superbus nicht.

„Ob sich ein einziger Esel findet, der dies glaubt?"
wiederholte er überlegen und triumphierend zugleich, „ein
Einziger, der es glaubt? Eben der Glaube, das ist der
springende Punkt! Und ich sage Euch: Nicht ein Einziger,
nein, alle werden es glauben, wenn nur erst der richtige
Glaube unter den Eseln verbreitet ist. Und, zuerst und
vor allein müssen wir den richtigen Glauben predigen!"

Die sieben künstigen Excellenzen horchten sprachlos,
mit aufs Höchste gespannter Aufmerksamkeit.

..Nicht umsonst habe ich so lange bei den Menschen
gelebt, und mit Kaisern und Königen verkehrt! Ich habc
es schon gesehen und weiß, wie man es anstellt, Eseln zu

imponieren und Esel zu regieren. Der Glaube, die Religion,

das muß dem Volke erhalten werden! Das ist dort
die höchste Regierungsweisheit und was für Menschen gut
ist, das ist für Esel billig! Darum sage ich noch einmal:
Zuerst und vor allem muß dem Volke Religion
eingepflanzt werden!"

„Aber wie macht man das?" zweifelte der Skeptiker.
„Wie man das macht? Nichts ist einfacher! Einer von

uns, gerade Du dort, du ungläubiges Langohr, gerade
Du nimmst ein Buch und schreibst hinein: „Gott ist groß
und ich, Langohr, bin sein Prophet. Gott schuf den Esel
nach seinem Bilde. Gott schuf den Himmel und die Erde
und alles was auf ihr und in ihr ist. Gott hat Reiche und
Arme geschaffen, wer da hat, dem wird gegeben, wer nichts
hat, dem wird noch das Wenige genommen, was cr hat.
Wen Gctt lieb hat. den züchtigt er. Sein Ratschluß ist un-
erforschlich. Gottes Gebote sind: „Du sollst nicht stehlen!
Du sollst dem Kaiser geben, was des Kaisers ist! Du sollst
der Obrigkeit Gehorsam leisten, denn sie ist von Gott
eingesetzt. Wer Gottes Gebot nicht hält, den wird er strafen,
hier zeitlich und dort ewiglich, der muß nach seinem Tode
im ewigen Feuer brennen; wer aber seine Gebote hält,
dem verheißet er die ewige Seeligkeit!" Und eines muß
vor allem in jenem Buche stehen: „Glauben, Glauben
macht selia!" Und dann gehst Du hin, Langohr, und
verkündigst die frohe Botschaft vor aller Welt und Du selber
wirst sehen, nicht nur ein einziger, nein, alle werden es

glauben!"

Der kleine Karl, dem ich diese Geschichte erzählte, hatte
mit unverhohlenem und stets wachsendem Staunen zugehört.

Jetzt aber fragte er mich:
„Ja, was haben denn die andern Esel dazu gesagt?

Haben sie wirklich zu glauben angefangen?"
„Das kann ich leider nicht bestimmt sagen," antwortete

ich, „denn ich habe den weiteren Verlauf nicht mehr verfolgen

können. Aber an einem Sonntag bin ich mal in einen
großen prächtigen Eselsstall gekommen, wo einer vor vielen
Hundert Zuhörern all das predigte, was seinerzeit der
Esel Langohr nach dem Rate des Esels Superbus als frohe
Botschaft in sein Buch schreiben sollte. Und die ganze
Zuhörerschaft hörte gläubig zu und sagte zuletzt nur: „Ja und
Amen!"

Der kleine Karl traute seinen Ohren nicht. Was ich
ihm zuletzt berichtet hatte, das schien ihm denn doch allzu
dick aufgetragen, und mit ungläubigem Kopfschütteln fragte
er mich:

„Ja aber, diese Zuhörer, waren das denn wirkliche
Esel?"

„Nein," sagte ich, „denn sie hatten nur zwei Beine!"

Wücher-Kinlauf.
Adolf Stern : Der Sinn des Ledens, Grundlinien einer neuen

Weltanschauung. Berlin 1910. Preis 15 Cts.

Dr. L. Reinhardt : Die älteste menschliche Bevölkerung Europas
zur Ciszeit und ihre Herkunft nach den neuesten Skelettfunden. Preis
Fr. 1.20



Schaffen, die schöpferische Tätigkeit auf irgend einem
Gebiete menschlicher Regsamkeit.

So wechseln in unserer Seele Empfindungen und
Stimmungen von der höchsten Lust bis zum tiefsten
Schmerz, von ruhiger Zufriedenheit bis zu wogender Erregung.

Die Fähigkeit der Seele, sich solcher Empfindungen,
Gefühle und Stimmungen bewußt zu werden, nennen wir
eben Gemüt.

Gemüt, Verstand und Wille — dies sind die drei
Ausgestaltungen unseres Geisteslebens und wer wollte die eine
wichtiger nennen als die andere! Wirft der Verstand, den
wir durch Erfahrung und Studium bereichern, Licht auf
unseren Pfad, den wir mit bestem Willen verfolgen, so ist
das Gemüt das innerste Heim unseres Ichs, wo wir uns
wohl oder weh, glücklich oder unglücklich fühlen.

Aber mit den erwähnten Regungen ist die Tiefe des

menschlichen Gemütes noch nicht erschöpft. Unser körperliches

und seelisches Wohlbefinden, unsere Arbeit im Berufe

oder in freier Betätigung, unsere geselligen oder
ästhetischen Vergnügungen, unser sittliches Urteil über alles,
was wir sehen, miterleben oder lesen — das alles beschäftigt

und beeinflußt unser Gemüt. Allein noch gibt es eine
Hochwichtige Quelle von Vorstellungen, die unsere
Einbildungskraft, unser Gemüt init Macht erregen.

Es handelt sich da um ein beinahe unerschöpftes Gebiet
von Fragen: um mein Gesundbleiben oder Krankwerden,
um meine Existenz: ob ich morgen zu essen, zu wohnen,
mich zu kleinen habe. Ob ich meine Stellung verbessern
oder meinen Verdienst verlieren werde. Ob ich die Geliebte
wiedersehen werde oder ob sie einen andern erwählt. Ob
ich in der Lotterie den ersten Treffer oder eine Niete ziehen
werde. Ob ein von mir verfaßtes Buch Anklang findet,
Erfolg haben wird oder nicht. Ob ich recht gehandelt oder
mich verfehlt habe. Wie meine Vergangenheit sich vor mir
erhebt: freudiger Erinnerungen voll oder als reueerwek-
kende Anklage. Wie meine Zukunft sich gestalten wird.
Wie lange ich leben werde. Wie mein Tod sein wird. Ob
ich aus gedrückter Lage, aus bedrängten Verhältnissen einen
glücklichen Ausweg finden werde. Ob mein Leiden, meine
Krankheit noch lange dauern wird. Wie es meinem in
der Ferne weilenden Kinde ergeht. Welche Fortschritte die
Menschheit machen wird. Ob die Welt wirklich einen Zweck
hat oder ob die Natur in einem blinden Umschwung
begriffen ist, wo jedes Gebilde sich bloß eines kürzern oder
längern Daseins erfreut, um dann im Strome unterzugehen.

Ob der Mensch eine „Bestimmung" hat außer
derjenigen, die er sich selbst oder welche die menschliche Gesellschaft

oder der Zufall ihm gibt. Ob die Wissenschaft je
die letzten Rätsel des Daseins enthüllen wird. Wie bald
der Egoismus und Uebermut der preußischen Junker und
die Ruchlosigkeit der russischen Machthaber ein verdientes
Ende nehmen werden. Ob ewig der Wahn herrschen oder
ob das Licht der Erkenntnis durchdringen und das wahre
Gute auf den Tron der Menschheit erhoben werden wird.
Und so weiter.

Für denjenigen, der noch in der herrschenden Irrlehre
befangen ist, daß die „Seele" ein vom Körper getrenntes
Dasein zu führen vermöge, erheben sich hier nun auch die
Fragen: Lenkt eine Vorsehung mein Dasein? Wird ein
Gott meine Taten richten? Werde ich im „Jenseits" die
Qualen der Hölle erdulden oder die Freuden der ewigen
Seligkeit genießen?

Diesen „übernatürlichen" Glauben nennt man „Religion"

und das Gemüt, das solchen Fragen nachhängt,
nennt man „religiöses" Gemüt.

Für den Freidenker aber gibt es keine über-
natürlichen Fragen. Der Freidenker ist der
vollendeten Ueberzeugung, daß die Erscheinungen, die man
seelische oder geistige nennt, rein natürlich sind, daß sie auf
Gehirnstrahlungen beruhen, welche die Wissenschaft dereinst
ebenso gut wird erklären können, wie sie heute andere
elektrische Vorgänge erklärt; daß die „Seele" nur eine Funktion

des lebenden Organismus ist und mit dem Leben
erlischt; daß es deinzufolge keinen außerhalb eines stofflichen
Körpers existierenden „Geist" gibt, heiße er nun wie immer
er «volle: unsterbliche Seele, Engel, Teufel oder Gott. Alle
die „Wesen" existieren lediglich in der menschlichen Phantasie.

Da nun alles das, was man übernatürlich nennt, nur
eingebildet ist, so ist auch das sogenannte religiöse Gemüt
nur etwas ganz Natürliches. Von einem religiösen Gemüte
kann man nur in dem ursprünglichen Sinne des Wortes
(relißai-o — verbinden) sprechen, insofern es sich dabei um
die Beziehungen handelt, welche den Einzelnen mit dem
Ganzen, mit der Menschheit, der Nawr, dem Weltall v e r -
b i n d e n. In Wahrheit aber ist das religiöse Gemüt nichts
anderes, als das von der Phantasie, von den persönlichen
und allgemeinen Dascinsfragen, von den Schicksals- und
Weltanschauungsfragen bewegte Gemüt.

Damit fällt auch der allerdings vielfach wohlgemeinte,
aber dann auf Selbsttäuschung beruhende fromme Trug
dahin, welchen die Wahngeister mit den „religiösen" Gefühlen
und dem „religiösen" Gemüte treiben, als ob das menschliche

Herz bloß in übernatürlichen Wahnvorstellungen
sittlichen Halt, Trost und Frieden finden könne.

Ich halte die hier angetönte Gemütsfrage für eine
Kernfrage des Freidenkertums, soweit es sich nicht
um äußere Organisation, sondern um innere Ausgestaltung
und Vertiefung desselben handelt, und ich würde es lebhaft

begrüßen, wenn berufene Federn sich herbeiließen, um
in gelegentlichen Artikeln in unserem Organ darzulegen,
wie die höchsten sittlichen Fragen, die tiefsten Herzensund

Gewissensfragen: Pflicht. Schuld, Trost, Herzensglück,

sich in vollkommen natürlich-menschlicher Weise
befriedigend lösen lassen, ohne Zuhilfenahme von imaginären
Vorstellungen, die nun einmal mit dein wissenschaftlichen
Denken durchaus unvereinbar sind. I. B., St. G.

Gin Jubiläum der Unfehlbarkeit.
Vierzig Jahre sind es her, seit in der Peterskirche zu

Rom der Beschluß des vatikanischen Konzils veröffentlicht
wnrde Mit großer Feierlichkeit wurde verkündet, daß die

Unfehlbarkeit des Papstes göttliches Dogma sei. Zwar
entstand damals eine religiöse Opposition gegen diese —
vom religiösen Standpunkt aus betrachtet — Gotteslästerung.

Die Gründer des Altkatholizismus sahen in diesem
Dogma einen schweren Schlag gegen dcn Katholizismus
als geistige Macht und die seitherige geschichtliche
Entwickelung hat ihnen Recht gegeben. Die
Reformation hatte der römischen Kirche einen schweren Schlag
versetzt, von dem sie sich lange nicht zu erholen schien. Wer
da meint, die Reformation sei eine freiere Auffassung
des Urchristentums, der verkennt das Wesen Luthers oder
Calvins, die Reformation war eine historisch
notwendige Transformation des
Katholizismus. Ohne die Verinnerlichung des Christentums

durch die Reformation wäre das Christentum in
Europa durch die Kultur der Renaissance schon im 16.
Jahrhundert verschwunden. Dadurch, daß die Reformatoren

das Christentum verinnerlich ten und ihm
seinen weltlichen Charakter nahmen, konnten sie es erhalten.

Die römische Kirche hat diese Entwicklung aus Gründen

der Selbsterhaltung mitgemacht. Das Konzil zu Trient
mit seiner Revision der Dogmatil hat den Katholizismus
derart gefestigt, daß er sogar den Stürmen der großen
Revolution und ihren nichtfranzösischen Nachklängen
widerstand, wäre der Katholizismus nach der Reformation

weiterhin eine derartige Religion weltlicher Aeußer-
lichkeiten geblieben, wie er es im Mittelalter war, fo wäre
das nichtprotestantische Europa entchriftlicht worden. Die
moderne Wissenschaft, die im Humanismus ihren
historischen Ausgang gefunden, die moderne kapitalistische
Weltwirtschaft, die von dem Ausschwung des Welthandels zur
Zeit der Reformation ihren Ausgang genommen, sie beide
können sich nur mit einer Religion vertragen, die nur das
Innenleben des Menschen mit Beschlag belegt. Die
Reformatoren sahen dies ein und gründeten ihre Konfession
im Sinne einer Trennung von Innenleben und weltlichen
Angelegenheiten und so gelang es ihnen, das Schifflein
ihrer Dogmatik durch die Stürme der Neuzeit zu steuern,
mit dem Fels der modernen Nawrwissenschaft, an dem
sie zerschellen müssen, haben die guten Leute nicht gerechnet,
wie konnten sie das auch vor 40» Jahren ahnen. Der
Katholizismus verwandelte sich durch die Veränderung,
die er aus dem Konzil zu Trient erlitt, gleichfalls in eine
mehr oder weniger moderne Religion, die sich auch unter
den veränderten Verhältnissen erhalten konnte.

Es kam das 19. Jahrhundert und mit ihm ein weiterer
Fortschritt im Geiste der Menschheit. Während des 16.,
17. und 13. Jahrhundert ergriff der Fortschritt fast nur
das soziale und das wirtschaftliche Leben, während das
Innenleben des Menschen noch ganz in kirchlichen Banden
lag. Nun wurde es anders, auch das Innenleben des

Menschen wurde durch die moderne Naturwissenschaft
verweltlicht und damit den Fesseln der Kirche entzogen. Was
taten nun die Kirchen? Die protestantischen Staatskirchen
lockerten die Schranken der Orthodoxie, so daß man ihnen
aus Passivität, aus Gutmütigkeit und wohl auch aus Mode
treu blieb. Der Katholizismus' dagegen vermag eine
derartige Entkirchlichung des Lebens nicht zu erdulden. Dcr
Rückzug von der weltlichen zur geistigen Macht zur Zeit
der Reformation war ihm so schwer gefallen, aber der Verzicht

auf die weltliche Macht war noch eher möglich als der
Verzicht aus die geistige Macht. So entstand als Netter
in der Not die Notwendigkeit, auf die geistige Macht den
Stempel der Unverletzlichkeit zu legen. Das, was die
Weltgeschichte zum Tode verurteilt, mußte mit Gewalt
erhalten werden und so ward die Unfehlbarkeit des Papstes
verkündet. Nur ein verschwindend kleiner Teil der Katholiken

sah darin den Selbstmord des Katholizismus als
Macht im modernen Leben und verließ diese Kirche.

Döllinger, der „erzinfame Pfaff", wie ihn Heine
gescholten, war der Führer der theologischen Opponenten
gegen die Aufstellung des Dogmas, und was er und die ihm
nahestehenden Theologen damals warnend sagten, die
seitherige Entwicklung der Kirche hat es bestätigt. Scheinbar
auf bestimmte Erscheinungen beschränkt, ist für das naive
Empfinden der gläubigen Masse die Unfehlbarkeit zu der
nächsten, alle Handlungen und Worte des Papstes
begleitenden Eigenschaft geworden. Und dieser Wahn wird von
den Verfechtern der ultramontanen Politik eifrig genährt.
Die Unterwerfung unter die Gebote der Kurie in allen
Angelegenheiten, auch den weltlichen, ja gerade den
weltlichen, diese Wiederbelebung der mittelalterlichen
Machtansprüche Roms ist allerorten zur eigentlichen und lebendigen

Lehre des Klerikalismus geworden. Es gibt innerhalb

der Kirche keinen anderen Willen als den der Kurie,
deren Befehle, Dekrete, Entscheidungen die päpstliche Un
terschrift tragen. Die Bischöfe und die ihnen unkerstellten
Priester sind völlig zum bureaükratisch-unterwürfigen Werkzeug

der Kurie geworden, im kleinsten bestimmt und gelenkt
durch die Weisungen der. römischen Kanzleien. Nur die
allgemeine Macht der Kirche innerhalb der Gesellschaft,
ihre Herrschaft über die Herzen und Geister ist unendlich
schwächer geworden und schwächt sich täglich mehr ab.

Die Unfehlbarkeit des Papstes hat Millionen Menschen
die Augen geöffnet, sie ist es gewesen, die die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich vorbereitet. Der
Kirchenaustritt Hunderter und taufender intelligenter Menschen

in allen Kulturländern hat im Anschluß an diese
Verkündigung stattgefunden. Wenn wir also des Jubiläumstages

gedenken, so geschieht dies mit frohem Mut und mit
der stolzen Zuversicht eines Sieges des freien Gedankens
über römische Geistesknechtschaft. L. W.

Wonismus und Ireidenkertum.
Von Fr. Wyk.

Motto: Außer dir, Wahrheit, kein Heil.
Göt'hc

Im Jahr 1543 ist K o p e r n i k u s mit seiner Lehre
der Himmelskörper aufgetreten. Er degradierte die Erde
zu einem Planeten. Luther nannte ihn einen Narren; aber
die Wahrheit des Kopernikus behielt den Sieg. Es folgten

Galilei, Kepler, Herrschet, Newton und andere. Sie

lehrten uns die erhabene Gesetzmäßigkeit, aber nirgends
ein Wunder und nirgends ein Eingreifen eines persönlichen

Gottes. Auch Kant zeigte im Jahr 1755 die
Entwicklung des Weltgebäudes aus Kräften der Nawr. Es
folgten Lamark, Darwin, Häckel u. a. m. Sie lehrten uns
die Abstammungs-Lehre. Es folgte die B i b e l k r i t i k :
Reimarus, Strauß, Baur, Pfleiderer u. a. m., die den
Glauben an das „Wort Gottes" aufhob. Verschiedene
Theologen gaben auch den Glauben an das himmlische
„Jenseits" auf. Harnack z. B. sagte in einer Versammlung

in Jena: „Jede Vorstellung vom Jenseits ist für uns
als Phantasiewelt erloschen." Und Pfarrer Reinhardt sagt:
„Der Glaube an das Jenseits ist heidnischer Aberglaube
und ist der Bibel im U r t e x t fremd." — Der Dualismus
des Kirchentums ist daher gegenüber der heutigen
Naturerkenntnis unhaltbar geworden."

An die Stelle des Dualismus tritt der M o n i s m u s,
wie er heute in seinen verschiedenen Formen durch Herder,
Goethe, Schölling, Hegel, Hartmann, Drews, Darwin,
Spencer, Haeckel u. a. m. gelehrt wird. — Der religiöse
Monismus lehnt die Lehre von einem persönlichen und
bewußten, übernatürlichen Gott ab und setzt dafür den
immanenten Gott, in dem „wir leben, weben und find", den
schon Paulus bekannte (Apostelgeschichte 17,23) oder auch
das sittliche Selbstbewußtsein (nach Drews) Der Monismus

lehrt die Wesenseinheit alles Seins, die Einheit
von Gott und Welt, von Geist und Natur, von Kraft und
Stoff, den göttlichen Wesensgrund im All, die Urkraft
aller Kräfte, den Gott als unpersönliches und unbewußtes
Wesen.

Der Monismus befriedigt das Gemüt durch das
Bewußtsein der Einheit mit dem Allgeist; er erweckt das
Gefühl der Ehrfurcht vor allem Leben und gibt im
Bewußtsein der Wesenseinheit eine Grundlage des
Wohlwollens und der Sittlichkeit. Der Monismus verlangt die
Befolgung der Moral aus Erkenntnis ihrer Notwendigkeit

für die Erhaltung und Veredlung des Einzelnen
und der Menschheit; er anerkennt Vernunft und

Tugend als Grundlagen der Lebenskunst, er erklärt die
Menschenliebe als die wahre Gottesliebe, setzt Menschendienst
statt Gottesdienst und lehrt, das Gute um des Guten willen
zu tun, wie schon L e s s i n g gepredigt hat. Die Antriebe
zum Guten findet er in der Menschennatur selber: Im
Glückseligkeitstrieb, in der Erkenntnis vom Nutzen des
Guten und der Tugenden, in der Selbstliebe und in der
Erkenntnis der Einheit. — Die sittlichen Grundsätze des

Christentums anerkennt er und verwirft nur die D o g m e n
der Kirche vom 4. bis 19. Jahrhundert.

Durch den Wegfall aller dieser Irrtümer entsteht dann
eine Diesseitsreligion, welche den Lebens-
w e r t aller Tugenden lehrt. Auf den Kampf gegen die
Uebel dieses Lebens, gcgen Unwissenheit, Armut, Krankheit,

Genußsucht, Herrschsucht, Ichsucht, Krieg zc. und auf
die Veredlung des Lebens ist dann alle Tätigkeit der
Menschheit gerichtet, so daß zu hoffen ist, daß das Reich
der Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit kommt. —
Durch die Diesseitsreligion fällt die Priesterherrschast weg
und der konfessionelle Hader und die Religionskriege werden

verunmöglicht, und zwischen Wissenschast und Religion
wird der Friede herrschen.

An die Stelle des Theismus tritt der Pantheismus,
die Lehre von der Einheit von Gott und Welt

und der Glaube an den immanenten Gott *)
Goethe hat seinen Glauben an die „Gott-Natur" in

folgenden Worten ausgesprochen:
„Was wär' ein Gott, der nur von außen stieße,

Im Kreis das AN am Finger laufen ließe?
Ihm ziemt's, die Welt im Innern zu bewegen,
Naiur in sich, sich in Natur zu hegen,
Auf daß, was in ihm lebt und webt und ist,
Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermißt." —

Haeckel sagt: „Die sittlichen Ideale der Wahrheit,
Tugend und künstlerischen Schönheit sind tief begründet
in der Menschennatur selber"; sie sind begründet im
Mitgefühl, Pflichtgefühl, in der Selbstliebe, im GlückseNgkeits-
trieb, im Bewußtsein der Abhängigkeit, in der Vernunft.
Häckel anerkennt, daß die christliche Sittenlehre einen
hohen Wert hat, daß sie aber nur gewinnen kann, wenn
sie von den unhaltbaren Dogmen des Mittelalters gereinigt
wird, und wenn man sie auf M o t i v e stützt, die mit der
wissenschaftlichen Welterkenntnis nicht im Widerspruch
stehen.

Die Freidenkerbewegung hat einen idealen Zweck; sie

bekämpft nicht die Sittenlehre des ursprünglichen Christentums,

sondern nur die überlebten Dogmen des Kirchentums,

sie setzt Liebe statt des Bekenntnisses, Vernunft statt
Offenbarung, Duldung statt Verfolgung, Gemeinnutz statt
Eigennutz, Eintracht statt Zwietracht, Wahrheit statt des
Wahnes und Friede statt des Krieges, und Selbsterlösung
statt der Erlösung durch das Blut Jesu.

Die Dogmen der Kirche stammen nicht aus bösem
Willen. Sie sind zu bettachten als Kompromisse
des kämpfenden Christentums der ersten Jahrhunderte
gegenüber dem Heidentum. Aber jetzt, nachdem das
Heidentum mit seiner Vielgötterei längst überwunden ist,
haben sie keine Berechtigung mehr.

„Die Zeit der Menschheitsvollendung wird kommen,
da der Mensch das Gute wn wird, weil es das Gute ist."
So schrieb Lessing in seiner „Erziehung des
Menschengeschlechts." Dies ist auch der Standpunkt der m o n i sti -

s ch e n Ethik, die der Freidenker annimmt. Alles Gute
hat in sich selbst seinen Lohn. So schasst uns die
Sittenreinheit, Selbstachtung, Achtung anderer und gute Gesundheit.

Die Wahrheitsliebe schützt uns und Andere vor
Ausbeutung und von geistiger Sklaverei. Der Mut dient
unserer Selbständigkeit und dem Fortschritt der Gemeinschaft.
Die Selbstbeherrschung bewahrt uns von vielen Fehlern.
Die Besonnenheit schützt uns vor Leid. Die Arbeitsamkeit
schützt gegen Armut und gegen die Gefahren des Müssig-
ganges. Die Enthaltsamkeit ist eine Grundlage dcr Sitt-

*) Vergleiche das Werk von Drews : „Religion als Selbstbewußtsein
Gottes". Jena, Dicderichs.


	Das religiöse Gemüt

