
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 2 (1909)

Heft: 6

Artikel: Spinoza

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spinoza.
(Fortsetzung!.

So sehen wir, daß die Auffassung des Spinoza sich ganz
von der mittelalterlichen, theologischen losgelöst hat. Zwar
stößt man auch in seinen Werken immer wieder auf deu
Namen „Gott", man darf sich aber durch deu Gleichklaug
des Namens nicht täuschen lassen. Der Gott Spinoza's ist
ein anderer Gott als der aller früheren Zeiten und Völker
Der Gott Spinoza's ist kein persönliches, dem Bilde des
Menschen ähnliches Wesen, an welches sich der einzelne
Mensch mit seinen Wünschen wenden kann. Er ist nichts
anderes als die ewige Natur, die ewige Welt,
der Urgrund aller Dinge, aus dem sich alles Wahl- uud ziellos

nach den Gesetzen der Notwendigkeit entwickelt.
Die Lehre Spinoza's war der denkbar schärfste Gegensatz
gegen den Grundgedanken des bisherigen Glaubens und
notwendig mußte sie in allen Punkten ihm notwendig
gegenüber treten, ihn leugnen und vernichten. In
der Welt des Spinoza gab es kein Gebet. Denn das Gebet
fetzt immer voraus, daß ich mich an ein persönliches Wesen
halten kann, aus dessen Geist meine Bitte Eindruck macht.
Dieses Wesen aber existiert für Spinoza nicht. In seiner
Welt existieren auch keine Wunder. Denn ein Wunder ist
nur dann vorhanden, wenn ein Gott mit freier Absicht
in das Naturleben eingreift, um irgend einen Zweck zu
erreichen. Gott ist bei Spinoza die ewige Naturnotwendigkeit

selbst. Ein Durchbrechen der Naturnotwendigkeit
wäre darum keine Bestätigung, sondern eine Vernichtung

Gottes, der Gipfel alles Widersinns. Mit den
Wundern stürzt auch die ganze christliche Offenbarung
zusammen. Denn die priesterlichen Verkünder jener
Offenbarungen wenden sich ja nicht an die Vernunft des
Menschen, sie sagen nur: Ihr sollt das, was in der Bibel
gelehrt wird deswegen für wahr halten, weil die und dic
Wunder dafür Zeuguis ablegen. Wer die Wunder leugnet,
der leugnet auch die christliche Offenbarung, und mit ihr
fällt wieder der stolze Ban der Priesterherrschaft. Denn
diese Kaste leitet ihre Machtansprüche aus der Offenbarung

her.
Aber diese Schlußfolgerungeu aus Spinozas Leben sind

nicht einmal die wichtigsten; eine andere, aus Spinozas
Grundgedanken abgeleitete Lehre greift noch tiefer ein. Wenn
es nichts außer der Natur gibt, und sich alles in ihr nach
ewiger Notwendigkeit vollzieht, dann sind dieser Notwendigkeit

auch die Menschen unterworfen, dann sind auch die
Handlungen der Menschen nicht frei, sondern bestimmt, wie
alles übrige in der Welt. Spinoza hat diese Folgerung ge
zogen. Dic Menschen halten sich nur darum für frei, sagt
er, weil sic den Zwang, unter dem sie handeln, nicht sehen.
Auch der Stein, der geschleudert wird, würde, wenn er Be
wußtseiu hätte, seine Bewegung für eine freie, selbstgewollte
halten, falls er die Hand, die ihn schlendert, nicht bemerkt.
So steht es auch mit dem Menschen. Was die Schleuderkraft
für den fliegenden Stein, das sind die Affekte für den
handelnden Menschen. Dcr Mensch handelt unter dem zwingenden

Drucke dcr Leidenschaften, er kann sich ihnen nicht
entziehen, aber er weiß nicht, daß cr unter diesem Zwange
handelt, nur darum hält er sich frei.

Wenn aber die Handlungen der Menschen nicht frei sind,
ist darum der Einzelne rettungslos seinen Leidenschaften
anheimgegeben, ist cr die Beute jedes zufälligen Eindrucks
Ist alles Streben uach sittlicher Freiheit darum umsonst?
Spinoza hat sich diese Frage schon in früher Jugend
vorgelegt. „Ich betrachtete die Güter", sagte cr in einer seiner
frühesten Schriften, „die unseren Leidenschaften als begehrenswert

erscheinen, aber ich fand bald, daß dieselben nicht Güter,
sondern Uebel sind. Alle tieferen Naturen stimmen darin
übercin, daß der Mensch im Streben nach jenen irdischen
Gütern, nach Reichtum, Ehre nnd Macht, nimmermehr
Genüge finden kann. Es ist ebensoviel Elend als Glück mit dem
Besitze jener Güter verbunden. Stets strebt der Sinn nach
etwas Höherem. Und so fragte sich Spinoza, ob es kein Gut
gebe, das höher und besser ist. als diese zufälligen irdischen

Güter, die der eine dem andern zu rauben sucht,
und dic doch keiner dauernd festhalten kann. Er frug sich,
ob kein ewiges, kein unvergängliche-, kein dauerndes Glück
existiert, an dem alle Menschen teilhaben können

Und es gab cin solches Gut für ihn : Es war die
Erkenntnis. — Der weise Mensch, sagte er, stürzt sich

nicht wie das Raubtier in den Kampf ums Dasein ; er ringt
nicht mit dcn klebrigen um irgendwelche Beute. Die Freuden,
die ihm das Leben zuführt, genießt er mit heiterm, gesunden
Geiste, aber niemals verliert er sich in das Einzelne : immer
hält cr sein Auge gerichtet auf dcu Zusammenhang des Ganzen

; nie vergißt er, daß alles, was in der Welt geschieht,
notwendig ist, und es ergötzt ihn am besten, überall dieser
Notwendigkeit nachzuspüren, sich überall zu vergegenwärtigen,
daß in allem Besonderen, was da lebt, dic ewige Natur (die
ewige Gottheit) selbst maltet. Dcr Mensch aber, der sich den
Freuden dieser Erkenntnis hingibt, wird ein freier Mensch :

die Last der Leidenschaften fällt wie mürber Zunder von ihm
ab. Die Güter, die ihn früher am meisten gereizt haben,
treten in den Hintergrund. Die eine Leidenschaft des Er-
kennens, des Versteh eus, des Begreifenwollens,
drängt alles Uebrige zurück, und feierliche Sonntagsruhe
verbreitet sich im Herzen des Weisen.

Der Mensch, der nach Erkenntnis strebt, erhebt sich

jedoch nicht über die Natur. Das ist nach den Grundgedanken
Spinozas unmöglich, weil nichts neben, außer und über ihm
existiert. Der Mensch, der Weisheit sucht, folgt damit auch

nur einem Zuge seiner eigenen Natur. Denn jedem fühlenden,

jedeni wollenden Wesen ist es eingeboren, alles zu
erstreben, was seine Macht erhöht. Der Mensch ist aber in
erster Reihe ein denkendes Wesen, und indem cr denkt.
indem er seine Denkkraft zu erhöhen strebt, betätigt er jenes
Streben, die eigene M a ch t z u e r h ö h c n am aller reinsten.

Die Lust am Denken, der Trieb dazu ist uns von dcr
Natur schon so eingepflanzt, wie alle übrigen Triebe, und
indem wir ihm folgen, erheben wir uns nicht über die Natur,
wir gehorchen ihr nur. Wohl aber erheben wir uns. jenem
edleren Triebe unserer Natur folgend, über das Niedrige
und Verworrene in uns, über die törichten Triebe und
Leidenschaften. Wir sehen hell im Leben, und werden klar.
ruhig und bestimmt.

Die Grundanschauungen des Spinoza, daß es keinen

persönlichen Gott gibt, der die Welt geschaffen hat und
regiert, sondern datz sie, uuerschaffen. von Anbeginn besteht,
und in Ewigkeit bestehen wird, datz man in dieser Welt
alles mit Naturnottvendigkeit ohne Plan, Ziel, Zweck und
Absicht vollzieht — diese Grundanschauungen des Spinoza
dringen in immer größere Kreise vor. Wir finden sie heute

ringsum im öffentlichen Leben wieder und wir können er¬

warten, daß ihr Wirkungskreis sich weiter und weiter spannt.
Es ist der Ruhm des Spinoza, diese Weltanschanung so
klar, so b e st i in m t so in sich geschlosten ausgebildet zu
haben, wie er es getan zu einer Zeit, als er noch ganz
allein damit stand, als die mittelalterlichen Gedanken noch
so große Macht besaßen. Doch nicht im Denken, sondern im
Lcben, das er führte, liegt sein höchster Ruhm. Was Spinoza
von den Weisen sagt, daß er sich von den Leidenschaften
befreie und in der klaren Erkenntnis des Denkens sich genügen
lasse und alle Tugenden übe, nicht um eines himmlischen
Lohnes willen, sondern aus einer innern Natur heraus —
das hat er selbst getan! Alle stimmen darüber überein, daß
sein Charakterbild eine überwältigende Einfachheit, Reinheit
uud Erhabenheit zeige. Ihn können wir allen denen ent-
gegenhalten, die behaupten, daß mit dem alten Glauben
auch die Tugend und Tüchtigkeit des Menschen zerfallen
müßte. Er hat den Gegenbeweis geleistet, er hat gezeigt,
daß auch, wer nicht an ein Fortleben nach dem Tode und
nicht an eine Belohnung im Jenseits glaube, dic Tugend
erstreben kann, sogar besser als jene, die in einem unnatürlichen

Glauben befangen sind. Zu dieser Auffassung schreibt
Spinoza an einer Stelle seiner Werke folgende treffende
Sätze, die wir zum Schlüsse noch anführen wollen : „Die
meisten Menschen glauben, daß sie. insoweit sie ihren Lüsten
stöhnen dürfen, frei wären und daß sie insoweit ihr Recht
aufgeben, als sie nach der Vorschrift des göttlichen Gesetzes
zu leben verbunden sind. Die Frömmigkeit also und die
Religion und überhaupt alles, was sich auf die Seelenstärke
bezieht, halten sie für Lasten, die sie nach dem Tode
abzuwerfen und wofür sie den Lohn ihrer Knechtschaft, nämlich
ihrer Frömmigkeit und Religion zu empfangen hoffen. Und
nicht durch diese Hoffnung allein, sondern hauptsächlich durch
die Furcht, nach dem Tode mit schrecklichen Qualeu bestraft
zu werden, werden sie dahin gebracht, soweit es ihre
Beschränktheit und geistige Schwäche erlaubt, uach der göttlichen
Vernunft zu leben. Wenn diese Hoffnung und Furcht den
Menschen nicht innewohnte, sondern sie vielmehr glaubten,
daß die Geister mit dem Körper vergehen und den Unglücklichen,

die unter der Last der Frömmigkeit aufgerieben werden,

kein anderes Leben bevorstehe, so ivürden sie zu ihrer
Sinuesweise zurückkehren, und alles uach ihren Lüsten ein-
richten und lieber dem Ungefähr als dcr Stimme der Tugend
gehorchen. — Dies scheint mir ebenso widersinnig zu sein,
als wenn jemand deshalb, weil er weiß, daß er seinen Leib
nicht für alle Ewigkeit mit gesunden Nahrungsmitteln er-j
halten kann, sich lieber mit Giften und niit tätlichen Stoffen
ättigen wollte ; oder weil er sieht, daß sein Geist nicht ewig ^

und unsterblich ist, lieber sinnlos sein und ohne Vernunft^
leben will. DieS ist so widersinnig, daß es kaum einer
Erwähnung wert ist".

Hältnisse handelt, welche auch ohne leibliche Existenz gedacht
werden können und das ist nun offenbar bezüglich der
Glaubens- und Gewissensfreiheit so wenig als B in betr
des Rechts zur Ehe der Fall.

Es ist ja zuzugeben, daß es auf den c.rsten Blick stoßend
erscheint, wenn juristische Personen zu Beiträgen an Kirchen-
zwecke verpflichtet werden. In seiner bekannte» Abhandlung
hat daher wohl auch von Reding-Biberegg verlangt, datz in
einem künftigen Bundesgesetz über Kultusstcucrn die juristischen

Personen von Kultussteuern befreit werden sollten, da
sie, weil ohne Glauben nnd Gewissen, keines KultuZ bedürfen.
Indessen wird die andere Ansicht auch in der Literatur
vertreten und dabei namentlich aus praktische» Gründen und
Erwägungen allgemeiner Natur die Heranziehung der Aktien-
gesellschaften zu den Kultussteuern befürwortet.

Die bisherige Auffassung des Bundesgerichts, datz Art. 49,t>
allein aus dem Gesichtspunkt der Glaubens- und Gewissens-
freiheit zu verstehet, und auszulegeu sei. läßt sich nach dem
Gesagten gewiß mit gutem Grund vertreten und es würde
sich daher eine Aenderung der bisherigen Praxis kauni recht-
fertigen. Eine Aenderung ist auch schon aus dem rcin prak-
tischen Grunde um so weniger geboten, als gemäß der
Praxis und gestützt auf diese, die Verhältnisse in den
Kantonen gestaltet worden sind. So werden gegenwärtig iu den
Kautonen Zürich. Luzern. Schwyz. St. Gallen und Thurgau
die juristischen Personen durch die Gemeinden besteuert. Der

rung in dcr Praxis des Bnndesgerichtcs müßte eine höchst
fatale Unsicherheit in diesen längst konsolidierten Verhält-
nissen zur Folge haben.

Aus all diesen Gründen ist dcr Rekurs als unbegründet
abgewiefen worden. „Bund".

Die Zelte als niederste Lebenseinheit
Von M. .v- Baege.

Die Glaubensfreiheit uud die Kultus
steuern der Aktiengesellslhasten.

Im Zusammenhang mit der Behandlung eiuer Beschwerde
der Nestls and Anglo Swiß Condensed Milk-
Company in Cham betreffend Rückforderung von be-!
zahlten Kultussteuern hatte der Regierungsrat des
Kantons Zug grundsätzlich dahin entschieden, daß nach -

kantonalem Recht juristische Personen, speziell Aktiengesell-
schaften den Kirchgemeinden uicht steuerpflichtig seien. Dieser
Entscheid gab Anlaß zu einem Jnitiattvoegehreu auf Schaf- ^

sung eines Gesetzes über die Steuerberechtiguug der Kirch-
gemeinden, welches Begehren zumjErlaß des Gesetzes betr.!
die Steuerberechtiguug der Kirchgemeinden des Kantons Zug
vom 12. November 190« führte, tzas in der Volksabstim-
niting vom IL. Dezember 1W« angenommen worden ist.
Das genannte Gesetz bestimmt in :

„8 1. An die Kirchgemeinde find steuerpflichtig die im Gebiete der
Kirchgemeinde domizilierten Korporationen, Aktiengesellschaften und son-
stigen juristischen Personen für dasjenige Vermögen, fiir welches sie als
solche die Staatssteuer zu entrichten haben."

Am !> Februar 1909 hat die Nestle and Anglo Swiß
Condensed Milk Company beim Bundesgericht den
staatsrechtlichen Rekurs eingereicht mit dem Antrag, es sei das
genannte Gesetz wegen Verletzung von Art. 49, l> der
Bundesverfassung aufzuheben. Nach Art. 49, K der
Bundesverfassung

„ist niemand gehalten. Steuern zu bezahlen, welche speziell für eigentliche

Kultuszwecke einer Religionsgenossenschaft, der er nicht angehört,

auferlegt werden."

Nun könne es aber — so wurde ausgeführt — gar einem
Zweifel unterliegen, daß solch ideale Rechtssubjette wie
Korporationen. Aktiengesellschaften ^c. weder Glauben noch
Gewissen haben können. Damit sei auch klar, daß sie in ihrer >

Eigenschaft als Persoualverbände nicht einem bestimmten
Glauben oder einer Konfession angehören können. Ihre
Heranziehung zur Bezahlung von Kultussteuern könne daher
vor dem in Art. 49, 6 niedergelegten Grundsatz unserer
Bundesverfassung nicht bestehen und sei demgemäß bundesrechtlich

zu verbieten.
Was nun die Bedeutung der am Schlüsse von Art. 4!1, li

der Bundesverfassung niedergelegten Steuerklausel anbelangt,
so hat das Bundesgericht schon in verschiedenen Entscheiden ^

ausgeführt, datz es sich hier nicht um ein selbständiges kou

stitutionelles Recht handelt. Es stellt sich die betreffende
Bestimmung als Bestandteil desjenigen Verfassungsarrikels

^

dar, welcher an der Spitze die Unverletzbarkeit der Glau-
bens- uud Gewissensfreiheit ausspricht und in den folgenden
Absätzen uur teils die notwendigen Einschränkungen dieses!
Freiheitsrecht aufstellt, teils die Konsequenzen aus demselben 5

zieht. Zu diesen Konsequenzen gehört die Bestimmung iu l

Lemma 6, indem man es als einen Eingriff in die garantierte

Glaubens- und Gewissensfreiheit, als einen gegen dic

religiöse Ueberzeugung geübten Zwang betrachtete, wenn
jemand angehalten wurde, für eigentliche Kultuszweckc einer
Religionsgenossenschaft, der er nicht angehört, Steuern zu
bezahlen und so an den Unterhalt eines Kultus beizutragen
der mit seiner religiösen Ueberzeugung in Widerspruch steht.
Unter diesen Umständen ist aber auch klar, daß da nur
physische Personen mit leiblicher Existenz des Rechts der
Glaubens- und Gewissensfreiheit fähig sind, auch nur diese

Personen sich auf die Vorschrift des Art. 49,6 berufen kön-
neu uud daß dagegen juristische Personen als bloße ideale
Rechtssubjekte, welche weder Glauben noch Gewissen haben,
die aus dem Grundsatz der Religionsfreiheit gezogenen
Folgerungen nicht für sich in Anspruch nehmen können. Wie im
Privatrccht die Rechtsfähigkeit der juristischen Personen sich

auf das Vermögensrecht beschränkt nnd die juristische Person
nicht Subjekt solcher Rechte sein kann, welche leibliche
Existenz voraussetzen, so ist auch im öffentlichen Recht nur in-
soweit eine Ueberrragung der für physische Personen gelten- j

den Rechtssätze aus sie möglich, als es sich um Rechtsver-

Man kann in gewisser Hinsicht die Lebewesen mit den
Gebäuden einer Stadt vergleichen. Wie diese die
weitestgehenden Verschiedenheiten in Größe nnd Bau zeigen und
dabei doch im Allgemeinen aus denselben Elementen, den
Ziegelsteinen, zusammengesetzt sind, so liegen auch allen
tierischen und pflanzlichen Körpern gleichwertige Bansteine
zugrunde. Im Laufe der vorgeburtlichen Entwicklung wird
ein jedes Lebewesen wie ei» Haus aufgebaut. Sein Leben
beginnt mit einem Bauelement. Diesem werden immer neue
und zahlreichere hinzugesetzt, und endlich ist der Höhepunkt
erreicht, das Lebewesen besitzt seine volle Größe, und ein
vergebliches Bemühen wäre es, seine Bestandteile zu zählen.

Man nennt die Grundelemente der Lebewesen Zellen.
Mit wenigen Ausnahmen sind diese Zellen so klein, daß sie
sich dem menschlichen Auge entziehen, und nur mit Zuhilfenahme

des Mikroskops lassen sie sich als Körpcrchen von
verschiedener Gestalt erkenne». Alle aber enthalte» eine
schaumähnliche, also flüssige Substanz, das Protoplasma.
In diesem eingebettet liegt ein Bläschen, der Kern. Auch
dieser zeigt im Innern eine ähnliche Beschaffenheit wie das
Plasma des ihn umgebenden Zellkörpers. Nur ist der Kern
von einer zarten Haut umschlossen, die als Hülle der ganzen
Zelle wenigstens bei den meisten tierischen Objekte» fehlt.
Die Pflanzen besitzen immer eine oft sogar verhältnismäßig
starke Zellhaut.

Das Hauptcharakteristikum einer Zelle ist also deren Kern.
Mit diesem ist ihr Inhalt aber durchaus nicht erschöpft, den»
sie enthält außer dem Kern auch uoch andere Bestandteile,
die ihr nie sehlcn. Und auch dcr Kern selbst ist kein
einheitliches Gebilde, sondern in ihm liegen stets gelvisse
kompakte Körperchen, die man unter dem Namen Chromatin
zusammenfaßt, und vou denen man glaubt, daß sie die Substanz

enthalten, die eine Vererbung ermöglicht. Diese wäre»
demnach die wichtigsten Bestandteile der ganzen Zelle.

Das Protoplasma. auS dem die Zelle besteht, enthält
also eine Reihe von Einlagerungen, und schon das besagt,
daß dasselbe keine formlose Masse ist. Vor allem aber ist
es die schaumige Beschaffenheit des Plasma, die eine Struktur
dieser Lebensflüssigkeit bedingt. Wir wissen ferner, daß die
chemischen Bestandteile dieser lebendigen Substanz, die
lebenden Eiweißkörper, die sogenannte» Biogene sind.

Obgleich nun die Zellen in Größe und Form recht
verschieden untereinander sein können, so würden doch die Organe
der Tiere keine so mannigfache Beschaffenheit zeigen, wie daS
der Fall ist, wenn die Zellen nicht vcrschiedengestaltige
Produkte hervorbringen könnten- Allerdings bestehen unsere
Haut und unsere Eingeweide z. B. direkt aus Zellen, aber
für Muskeln und Knochen bilden die Zellen uur die
Hauptgrundlage.

Aber, so fragen wir, wie können denn die Zellen etwas
Neues schaffen?

Nuu, diese Bausteine des organischen Körpers ernähren
sich und wachsen natürlich auf Grund der im Körper
kursierenden Nahruug. Dabei brauchen sie aber die aufgenommenen

Stoffe nicht ausschließlich zum eigenen Wachstum und
der Erhaltung ihrer Lebenstätigkeit, sondern aus einem Teil
der empfangenen Nahrung bilden sic besondere Stoffe, die
sie anf ihrer Oberfläche abscheiden. So entsteht z. B. das
äußere Hautskelett der Insekten als eine Mscheidung der
Zellenschicht der darunter liegenden Haut, und so sind auch
unsere Knochen und Muskeln Abscheidungsprvdukte unzähliger
Zellen. Diese Produkte besorgen nur eine Funktion, sie

diene» zur Stütze und zur Bewegung wie Knochen und
Muskelu. oder zur Reizleitung, wie die Nervensubstanz. Dic
Zellen hingegen, die jene Substanzen gebildet haben, erneueru
dieselben und ernähren sie.

Der große Vorteil dieser Art der Organbildung liegt in
der Arbeitsteilung, einem Prinzip, welches auch in unserem
sozialen Organismus, der menschlichen Gesellschaft, besteht
und dessen Hauptgrundlage bildet.

Auf dem Prinzip, der Arbeitsteilung beruht nun die ganze
Organisarion der höheren Tiere. Wenn jede Zelle alle Le-
bensfunktionen besorgen müßte, dann Ivürden diese sich gegenseitig

hemmen. Das Abscheidungsprodukt hingegen dient nur
ciner Funktion, und es wird daher in der Ausübung vo»
dieser durch keine andern Pflichten gestört.

Je tiefer wir in der Tierreihe heruntersteigen, um so

weniger Arbeitsteilungen treffen wir an. So finden wir bei
den Polypen nur zwei Arten von Zellen, im allgemeine»
wenigstens, die den sackartigen Körper innerlich und äußerlich
auskleiden. Die innere Zellenschicht besorgt die Verdauung,
während die äußere dem Tier Kunde von der Außenwelt
verschaft. Die Bewegung besorgen beide in gleicher Weise.

Im weiteren Verlaufe der Entwicklung der Tiere differenzierte
sich nun die äußere Zellenschicht in Haut und Nerven, die


	Spinoza

