
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 1

Artikel: Weihnacht

Autor: Attenhofer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachtszeit.

Könnt ich sie lesen
Am Wege auf:
Die elend gewesen
Sammeln zu Haus.

Die Schwachen, die Kranke»,
Die Kinder der Not,
Die niedersanken

Im Kampf ums Brot,

Die untergingen
In Schmach und Spott,

Könnt' ich sie bringen
Dem Chrtstengott!

Könnte ich führen
Zu ihm sie hin,
Nicht um zu rühren
Des Gottes Sinn

In diesen Tagen
Der Weihnachtszeit,
Nein, ihn zu fragen
Vor all dem Leid,

Vor den gequälten.
Den Opfern der Pein,
Den ungezählten
Endlosen Reih'n:

An allen Altären
Tönt heut dein Ruhm,
Jauchzt dir zu Ehren
Das Christentum,

In allen Landen,
Wo Tempel steh'n
Schälks: Christ ist erstanden!
Sag Mir : Für wen Martin Drescher.

Weihnacht.

Solange es eine Menschheit gibt, einen Träger kultureller
Vorgänge, hat es sicherlich auch Feste gegeben. Auch die
primitivsten, uns heute bekannten Völkerschaften unterbrechen den

einförmigen Lauf ihres Daseins durch Tage, oft auch Wochen,
in denen das Leben in gehobenen Rhythmen dahinfließt. Solche
Zeiten intensiverer Lebensbetätigung, die in der Regel
religiösen Charakter tragen, nennen wir Feste. Ohne auf den

alten Streit zwischen Naturtsten und Animisten eintreten zu
«ollen, ist doch wohl zu sagen, daß die Meinung, alles
religiöse Leben sei abzuleiten von Seelen-, Geister- oder
Ahnenverehrung in dieser scharfen Zuspitzung nicht haltbar ist. Es
verhält sich hiemit wie mit dem alten Lucrez-Satze: xrirnus
in ordk. tirooi- tsoit äeos. (Zuerst in der Welt schuf Furcht
die Götter). Der Charakter der Feste bei den sogenannten
Wilden (welcher Ausdruck mit unheimlicher Vorsicht aufzufassen

ist) spricht eher zu Gunsten des Naturtsmus. Denn meistens

handelt es sich um die Feier wichtiger Ereignisse im Verlauf
der Naturerscheinungen, im Haushalt (Geburt, Ehe, Tod), beim
Trwerb der Nahrung (Ackerbau, Viehzucht, Jagd), bet Angriff
und Verteidigung (Krieg, Friedensschluß, Opfer von
Kriegsgefangenen), am gestirnten Himmel (Sonnenauf- und Untergang,

Finsternisse, Sonnenwende) u. s. w.
Unsere Aufmerksamkltt gilt dem bevorstehenden Feste: der

Weihnacht.
Jedenfalls trägt diese Feier entschieden christlichen

Charakter. Jedem sind die duftenden poetischen Legenden bekannt,
an die das Fest, besonders für die Jugend anknüpft. Daß diese

Legenden (Jungfrauengeburt, Verkündigung, Ktndermord),
ursprünglich nicht in der Bibel standen, beweist ihr Fehlen im
ältesten der vier kanonischen Evangelien, in dem, das Markus
zugeschrieben wird. Jedenfalls sind ähnliche Erzählungen schon

früh im Laufe gewesen bei der Christenschaft, da sie bet den

andern, zum Teil zeitlich nicht allzuweit von Markus entfernten
Evangelien sich in voller Ausbildung finden. Die fromme
Phantasie hatte hier ein wunderbares Ackerfeld' zum Bebauen,
und es läßt sich von einem eigentlichen Wuchern sprechen, wenn
man sieht, wie reich in den apokryphen Evangelien (vergleiche
die Ausgabe von Hennecke) der Same aufgegangen ist.

Es ist ein billiges Vergnügen, das dazu noch geeignet ist,
in den Kreisen halbgebildeter den Eindruck imposanter Geisteshöhe

zu erwecken, von Entlehnungen aus dem Buddhismus,
von den Essäern, aus Aegypten u. s. w. zu sprechen. Wer sich

ernsthaft mit diesen Dingen beschäftigt, weiß, wie grenzenlos
unsicher hier alles ist, wie oft eine wohlbegründete Meinung
gegen eine andere ebenso gut fundierte steht (vergl. die Arbeiten
von Kuhn, Scydel, van den Bergh van Eyflnga, Edmunds,
Jeremias, Schürer u. f. w.) Nach metner Meinung dürfte es

fich hier eher um allgemein reltgionsgeschichtliches Gut, als um

genau umgrenzbare Entlehnung aus einem bestimmten Kulturkreise

handeln. Die fromme Sage war zu jeder Zeit und bei
allen Völkern geneigt, das Leben und insbesondere die Jugend
religiöser Heroen mit dem Glänze des Wunders zu umgeben.
Ein Hervorgehen aus unbefltcktcr Empfängnis finden wir bet

Buddha, Zarathustra; wunderbar gerettet werden Moses,
Krishna, Romulus und Remus, selbst der persische Feldherr
Eyrus.

Doch nun zur Frage nach der Geschichte des Weihnachtsfestes

als solchem. Es war früher eine ziemlich weit verbreitete

Meinung, das Weihnachrsfest sei von den Aposteln der
Germanen extra erfunden worden, um ein Sonnwendfest zu
verdrängen. Mag es mit diesem Sonnwendfest stehen wie es will
(man sieht doch mehr und mehr ein, daß aus heute noch

bestehenden Volksbräuchen sich nicht klipp und klar eine alle relt-
giöse Feter rekonstruieren läßt), die ganze Annahme wird
hinfällig, sobald nachzuweisen ist, daß die Weihnachtsfeier auf den

25. Dezember fiel, noch ehe die Germanen mit dem Christentum

bekannt wurden. Die Germanen sind aber verhältnismäßig
spät Anhänger oder wenigstens Bekenner der neuen Lehre
geworden. Nämlich:

Die Goten im 4. Jahrhundert (2. Hälfte).
„ Burgunder u. Franken im 5. „
„ Angelsachsen im 7. „ (Ansang).

„ Sachsen im 9. „
„ Skandinavier im 11. „ (Anfang).
„ Isländer im Jahr 1000 selbst.

ES ist ganz sicher, daß die Frage nach Christi
Menschwerdung seine Anhänger schon recht früh beschäftigt und zwar
intensiv beschäftigt hat. Gab es doch schon in den ersten
Jahrhunderten eine christliche Sekte, die geradezu leugnete, daß
Christus einen wirklichen Körper aus Fleisch und Blut besessen

habe und die ihm nur einen Scheinleib zuschrieb. (DoketiSmus).
Umso strenger hielt die orthodoxe Lehre an der wirklichen
Menschwerdung Jesu fest. Wann war er nun geboren?

Zur Zeit, da ich den Religionsunterricht besuchte, hatte
man eine kleine Bilderbibel. In dieser standen unter den alt-
testamentlichen Erzählungen immer Hinweise auf analoge
Erscheinungen im neuen Testamente. Isaak trägt das Holz zu
seiner Opferung. Christus trägt sein Kreuz u. s. w. Diese
Art der Deutung beherrschte die ganze alte Kirche. Das alte
Testament galt ihr als Vorbild des neuen, das neue als
Erfüllung des alten und zwar in streng wörtlichem Sinne. Aus
dem alten Testament konnte man Ereignisse erschließen, die im
neuen nicht genauer beschrieben waren.

Adam ist nach dem biblischen Bericht am 6. Tag, also
einem Freitag geschaffen worden. Im neuen Testament
erscheint Christus oft als zweiter Adam. Wie durch den ersten
Sünde und Tod in die Welt gekommen, so durch den zweiten
Erlösung und ewiges Leben. So legen denn christliche Kalender
der ersten Jahrhunderte Jesu Geburt auf einen Freitag und
zwar den ersten Freitag des neuen Jahns, wie auch Adam am
6. Tage des ersten Weltjahres geschaffen worden. Daher trägt
im katholischen Kalender der 6. Januar heute noch den Namen
Epiphantus. Dieser Name bezeichnet im Griechischen jener Zeit
die Erscheinung einer Gottheit auf Erden.

Aus Gründen, die ich hier nicht weiter ausführen kann und
die mit Sektenstreitigkeitcn der alten Kirche zusammenhängen,
geriet der 6. Januar in eine Art Verruf. Zur Zeit Kaiser
Theodosius des Großen scheint der 25. Dezember als Geburtstag

Jesu in Aufnahme gekommen zu sein und zwar, nach einer
Aussage des Kirchenvaters Chrysostomus (344—407), von
Rom aus.

Auch dieses Datum wurde aus dem alten Testament
abgeleitet. Wie der Tempel der Mittelpunkt ist, um den sich im
alten Testament alles dreht, so ist Christus der des neuen.
(Berg. Offenbg. Joh. 21, 22; Joh. 2, 18-22). Unter den
Vorfahren Josefs, des Vaters Jesu, ist auch Serubabel, der
Eibauer des neuen Tempels genannt. Nun findet sich bei dem
Propheten Haggat folgenoe Prophezeiung:

Haggai 2, 10-23. Am 24. des 9. Monats im 2. Jahre
des Darius erging das Wort Jawes durch den Propheten
Haggai folgendermaßen: (Vers 15 ff.) Lenkt doch euer
Augenmerk auf die Zeit von diesem Tage ab und weiter hinaus,
vom 24. Tage des 9. Monats, als von dem Tage ab, da
zum Tempel Jahwes der ^Grundstein gelegt ward! Lenkt euer
Augenmerk darauf, ob neH die Saatfrucht im Speicher ist, und
ob noch der Wetnstock mtd der Feigenbaum, die Granate und
der Oelbaum nicht tragen! Von diesem Tage an werde ich

segnen! (Vers 21 ff.) Sprich also zu Serubabel, dem

Statthalter von Juda: Ich erschüttere den Himmel und die
Erde ; ich stoße die Königskrone um und zerstöre die Macht der
heidnischen Reiche. Ich stoße die Wagen um und die darauf
fahren, es sinken die Rosse zu Boden und die darauf reiten,
ein jeder getroffen vom Schwerte des andern. An jenem Tag,
ist der Spruch Jahwes der Heerscharen, nehme ich dich, Serubabel,

Sohn Sealthtels, mein Knecht, ist der Spruch Jahwes,
und setze dich einem Siegelringe gleich; denn dich habe ich

auserwählt, ist der Spruch Jahwes der Heerscharen.

Dadurch war der Tag der „Tempelaründung", d. h. nach
christlicher Auffassung der Geburt des Messias bestimmt als der
24. des 9. Monats. Die Nacht des 24. gehörte aber nach
jüdischem Brauch zum 25. Welcher Monat sollte aber als erster
betrachtet werden, um von ihm aus diesen neunten zu zählen?
Wie die Prophezeiung, auf die der ganze Schluß aufgebaut
war, jüdischem Boden angehörte, so richtete man sich bet dieser
Bestimmung nach dem jüdischen Kalender. Die jüdische
Zeitrechnung ging aus vom Monat Ntsan, der etwa der Zeit von
Mitte März bis Mitte April entspricht nach römischem Kalender,
mit dem der unsere im Wesentlichen übereinstimmt. So kam

man auf den 25. Dezember als den Geburtstag Christi.
Der ganze Inhalt der Haggai'schen Prophezeiung schien

dieses Resultat zu stützen. Die allegorische Deutungslust jener
Zeit sah in dem Umstände, daß das Fest in die Zeit der
kürzesten Tage fkl, keinen leeren Zufall. Die Nächte werden
vom 25. Dezember an kürzer, die Finsternis schwindet, durch
Christus wird die geistige Finsternis der Welt gemindert.
Ambrosius M0—367) bezeichnet die Geburt Jesu als die Geburt
einer neuen Sonne.

Dies dürfte der Ursprung der christlichen Weihnachtsfeier
sein. Zu untersuchen, inwieweit Gebräuche, die auf ein alt-
gcrmantschcs Sonnwendfest zurückgehen, bet der heutigen Feier
noch eine Rolle spielen, ist hier nicht der Ort. Jedenfalls ist
hier ungeheuer übertrieben worden, wie denn das Gebiet des

„germanischen' Heidentums" ein beliebter Tummelplatz aller
möglichen geistvollen wie geistlosen Spekulationen war, während
man immer mehr einsieht, daß wir hier herzlich wenig Sicheres
wissen.

Den Schluß sollte nun eine Betrachtung darüber bilden,
wie man das Weihnachtsfest abschaffen oder in freidenkerischem
Sinne umdeuten könnte. Ich bin nicht leichtsinnig genug zu
glauben, daß man Feste, die so tief im Volksleben wurzeln,
einfach abschaffen oder umdeuten könne. Auf jeden Fall brauchte
es dazu Jahrzehnte, wenn nicht Jahrhunderte. Neue Heilande
und Heiländer sehe ich wohl, deren Geburtsfest man fetern
könnte; aber den neuen Heiland wittere ich noch nirgends.
Vielleicht daß seine Vorläufer auf Erden wandern. Jedenfalls
dürfte diese neue „Götterdämmerung" noch lange auf fich
warten lassen.

Avers-Am Bach, Anfang Dezember 1907.

A. Attenhofen

Mein Hochtal träumt. Ein kalter Nebel hält
Der Weiden Braun, der Felsen Weiß gefangen.
Da — dort — ein Flöckl-in spielend zögernd fällt ;
Mit leisem Schritt der Winter kommt gegangen.

Sieglächelnd grüßt vom Gletscher er ins Tal.
Die letzten Blätter zittern von den Bäumen.
Scheu zuckt vorbei ein später Sonnenstrahl.
Mein Tal fährt auf aus seinen HerbsteSträumcn.

Schon frohnt es seines Fürsten elsiger Macht.
Es krallt der Reif sich kalt um seine Glieder.
Der Winter trotzig, kiargcsichtig lacht;
Im ersten Schneesturm fährt er brausend nieder.

A. Attcnhofe-r.

Eine neue Deformation.
Von Hannah Dorsch (Zürich).

Als Martin Luther im Jahre 1517 seine derühmte»
95 Thesen an die Tür der Schloßkirche zu Wittenberg schlug,
da begann er ein Großes. Er leitete eine Epoche ein, die in
ihrem Verlauf an Tragwelte und Bedeutung ganz erheblich über
das hinauswuchs, was von ihm selbst im Moment der Thesen-
Veröffentlichung beabsichtigt wurde. Er wandte sich mit seinen
tadelnden Ausstellungen vorzugsweise gegen gewisse Ausschreitungen

einer einzelnen Form der damaligen Ktrchentä'tigkelt,
nämlich die Mißbräuche im Ablaßwesen, und er glaubte —
damals noch ein guter, anhänglicher Sohn seiner Kirche, — daß
es nur eines Hinweise, vielleicht einiger Auseinandersetzungen
über den berührten Gegenstand bedürfe, um die von ihm als
Mißstände gekennzeichneten Gepflogenheiten abgestellt zu sehen.
Er hielt nichts anderes für notwendig, als die Kirche als solche
von gewissen UnAehöcigkeilcn und Rechtswidrigkeiten in ihrem
Schoße zu überzeugen, um ihres augenblicklichen Einschreiten»
gegen dieselben gewiß zu sein. Der Gedanke lag für ihn nahe,
seine Meinungen und Anregungen vor das Forum des Volkes,
ja der ganzen Kirchengemeinschaft zu bringen, damit Gelegenheit
geboten werde, sie in offener Rede und Gegenrede auf Recht
und Unrecht hin zu prüfen. Indem er zu diesem Zwecke seine
Thesen öffentlich an die Kirchentür schlug, machte er damit nur
von einer damals häufig geübten Gepflogenheit Gebrauch. Als
die Hammerschläge an der Wtttenbergcr Schloßkirche unter seinen
Händen erschollen, da ahnte er noch nicht, welch' mächtiges Echo
dieser Ton wecken sollte. Diese Hammcrschlägc des mutigen
Mönches wurden der Weckruf für eine ganze Folgenreihe von
Umwälzungen, die für uns zu einer Grenzscheide zwischen zwei
Geschichtsepochen geworden sind, und die wir in ihrer Gesamtheit

mit dem Namen „Reformation" bezeichnen.
Eine befreiende Tat war es, als Luther seine Thesen der

Oeffentlichkeit übergab, — als er, auf das Recht seiner
Ueberzeugung pochend, der Macht des Papsttums trotzte, — als er
mit dem Licht eigenen Denkens und Forschens in die Finsternisse

blinder Gebundenheit rücksichtslos hineinzündete und mit
wuchtigem Arm der Freiheit des Geistes eine Gasse zu bahnen
begann. Eine große, mächtige Umwälzung hob an durch Luthers
kühnen Wagemut, und eine neue Zeit brach herein, in deren
Licht wir heute noch leben, und deren Früchte Jahrhunderte
bereichert haben.

Die evangelische Kirche feiert alljährlich das Andenken an
Luthers Tat; jeder Einsichtige freut sich der Reformation, der
geisterbefreicnden, die einen erlösenden Ruf in die Lande hinaus
schickte, die manche Fessel brach und viel Finsternis klärte. Auch
wir wollen Luthers Weil ihm hoch anrechnen ; er tat was seine

Zeit ihn tun hieß. Aber indem wir uns dankbar dessen

erinnern, was die Reformation uns gebracht hat, wollen wir
nicht versäumen, uns mit Ernst einige wichtige Fragen
vorzulegen :

Hat die Reformation ihre Aufgaben für alle Zeit gelöst und
das Werk der Geistcsbefrciung gebracht? — Und wenn nicht,
welche Aufgabe erwächst uns für die Jetztzeit?

ES hieße Eulen nach Athen tragen, wenn wir uns befleißige»
wollten, hier die mannigfachen Kulturgüter, welche die
Reformation des 16. Jahrhunderts uns brachte, einzeln aufzuzählen
und abzuhandeln. Nur den einen Faktor wollen wir ins Auge
fassen, der seinen Stempel den ganzen nachfolgenden Jahrhunderten

aufprägte: die Reformation brach die Knechtschaft, die
eine in starre Formen und wandcllosc Dogmen gekleidete
Autorität den Geistern aufzwang ; sie bestritt mit Erfolg die absolute
Gültigleit der hergebrachten kirchlichen Ueberlieferung und die

Auslegung der göttlichen Gebote allein durch die Kirche, und sie

setzte an Stelle blindgläubiger Unterwürfigkeit der „Laien" die

Freiheit eigener Vernunfltätigkcit. Alle die alten Faktoren
verknöcherten Kircheniums, die wie schwere Bande lähmend über
jeder Geistestätigkeit lagen und frisches, lebensvolles Blühen
schon im Keime ersticken mußten, hebt die Reformation auf.
Der allgewaltigen Papstmacht bietet sie furchtlos Trotz, und im
Gegensatz zu der vordem geübten Bevormundung und Gängelung
der Massen durch das organisierte Priestertum betont sie kühn
die Persönlichkeit und die Freiheit eigener Forschung.
Die Vernunft soll hinsür nicht geknechtet werden unter Menschen
und Menschenwahn und -werk; sie beruft sich einzig auf das

„Wort Gottes" die „Heilige Schrift", vor der sie sich
beugt.

In diesen paar Sätzen haben wir die Stärke und auch die
Schwäche des ganzen Rcformationswerkes!

Negation war zum großen Teile das Werk Luthers, —
Negation des lähmenden Druckes und der unheilvollen geistigen
Knechtschaft, die Menschen an Menschen üben. Wo aber ist ein
frohes Bejahen, ein kraftvolles Schaffen neuer Werte für die,
die als schädlich zerschlagen wurden? In dem einen Punkte,
wo wir Ansätze zum Schaffen des Positiven finden, nämlich in
der Bewertung der persönttchen Geistesfreiheit, da wird sofort
der Erfolg an der Spitze umgebogen: die Vernunft
beuge sich unter das Bibelbuch! Hier hört auch
die Freiheit der Forschung auf; die Autorität der Bibel,
auch den Einwänden der Vernunft gegenüber, wird von
Luther zu Recht erklärt und stark unterstrichen. Hier haben
wir eine unheilvolle Halbheit: eine Autorität wird
zerschlagen, und eine andere an ihre Stelle gesetzt. Hier ist
eine beklagenswerte Inkonsequenz: das Recht der Etnzelversön-
lichkett auf Freiheit des Selbst-Untersuchens, des Forschen» und


	Weihnacht

