
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 7

Artikel: Gorkis Beichte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schiedenc Grade und Abstufungen. „Gute" Geschäfte kann

man meist nur zum Schaden anderer machen.

Leute, welche nützliche Erfindungen machen, werden fast
stets um diu Frucht ihrer Mühen durch diejenigen betrogen,
Welche dieselben industriell ausbeute«. Und dies alles findet
statt unter hochtönenden Phrasen, in denen die Ausdrücke
Ehre, Redlichkeit, Rechtschaffenheit, Edelmut usw. jeden

Augenblick vorkommen. So werden die Ausbeuter zu „Wohltätern

der Menschheit", wenn ihre Eitelkeit sie veranlaßt,
etwas von ihrem Ueberfluß für eine Stiftung herzugeben,
die ihreu Nameu tragen wird. Jeder Großbrauer oder

Schiiapsfabrikcmt, der die Mitschuld trägt an dem Elend
uud Tod tauseuder seiner Mitmenschen, genießt die höchste

Achtung und erfreut sich des größten Einflusses. Man bc°.

hängt ihn mit allen möglichen Orden, während man ehrliche
und strebsame Arbeiter, die den Fehler haben, arm zu sein,
sich aber nicht vor dem Stärkeren beugen zu wollen und ihre
eignen Ideen zu haben, verachtet und Hungers sterben

läßt.

Was ich hier sage, siud Alltagswahrheiten: man wiederholt

sie überall, aber kein Mensch zieht sie für sein Handeln
in Berücksichtigung, denn die Macht des Geldes ist zu stark.
Das Alkoholkapital ist doppelt heuchlerisch und verderblich,
denn es beutet uicht nur den Geldbeutel und die Arbeit aus,
sondern auch das Gehirn, die Vernunft und die Gesundheit
dcs Volkes, welches es mehr als alle anderen uuterjocht.

Verlassen wir nun diesen widerwärtigen uud allbekannten

Sumpf aus dem leider so wenige sich ganz zu entfernen
den Mut haben, einerseits durch Abstinenz — was doch so

einfach ist — andererseits durch den Sozialismus, der zwar
verwickelter und schwerer realisierbar, aber unbedingt
notwendig ist, s .'^^«s»'«,---'

Tie Religion ist ein Gemisch ganz ungleichartiger Tinge:
Moral, Doginen, schwärmerische Gefühle, Aberglauben usw.,
es ist der Verzweifluugsschrei eines Menschen, dcr verzagr
oder au diesem irdischen Leben verzweifelt; eventuell der
Aufschwung zum Idealen; das Ganze überschreitet die
Schwelle des Unerkennbaren, es nimmt zun: Mysticismus
seiue Zuflucht, der uns angeblich alle Schleier lüftet und uns
in unserem Elend durch übersinnliche Offenbarung tröstet.

Ein großer Teil der Religion nimmmt ihren Ursprung
in der Furcht oder der Anziehung geheimnisvoller Dinge:
im Schrecken der Nacht, im Rauschen der Wälder, im Gebrüll
des Donners, im Schauer der Einsamkeit, im Glauben an
Gcifterspuk und Totenzauber. Will der Verstand die
umgebende Welt begreisen, so stößt er auf zahlreiche Rätsel, und
wenn er nicht mehr versteht oder sich fürchtet, da füllt die
Einbildung, sobald sie stärker wird als der Verstand, die
Lücken in dcr Erkenntnis mit mystischen, dem Traum
verwandten Visionen. Ich bin selbst nicht abgeneigt ,zu glauben,

daß die höheru Tiere, wie Hunde, Elephanten und
Affen eine gewisse Art Religion haben, in welcher der
Mensch und seine Waffen eine überwiegende Nolle spielen.

Mit der Zivilisation uud den? Nachdenke?? aber
verwickelt sich die Religion. Die sozialen Bedürfnisse haben die
Moral und das Recht geschaffen; Hie erstere entspringt aus
dein instiuktiv oererebten Gefühle der Sympathie, das

zweite aus de??? Recht des Stärkeren vereint mit dein
Instinkt der Sache. Aus dieser Vereinigung ist das Prinzip
der Wiedervegeltung hervorgegangen. Dies Alles ist
anfänglich untrennbar mit der Religio?? vermischt. Der
Konservativismus der Gefühle, zusammen mit der Lust am
Grübeln und den? Vergnügen mit Worten zu spielen; Worte
an die Stelle einer gedanklichen Arbeit zu setzen, dies
gemeinsam hat uach und nach die Dogmen erzeugt; die Doginen,

diese Anhäufung bald vernünftiger, bald sinnloser
Sätze, die, indem sie bestimmte Sachen behaupten uud als
uützlich, notwendig oder gesetzlich hinstellen, dieselbe den

Menschen — immer im Namen der Moral und des Rechts —
sei es durch Gesetze, Gewohnheit oder durch die Religion
aufzwingen. Der Mensch hat sich in seiner Furcht vor dem

Unbekannten gebeugt und hieraus seine Götter, später einen

einzigen Gott, geschaffen, den er sich nach seinem eigenen
Ebenbilde idealisiert hat. Da er den Tod fürchtet, hat er sich

dadurch beruhigt, daß er sich für uusterblich erklärte und zu
seine??? Zwecke ein Paradies und ein ewiges Leben nach den?

Tode erfand; zu gleicher Zeit aber erfand er auch die Hölle
für seine Feinde und für diejenigen, welche Böses tun. Seiue
Götter oder seinen Gott bekleidet er mit seinen eigenen

mehr oder weniger idealisierten Eigenschaften und erhebt

ihn zum Herri? der Welt, des Lebens nach dem Tode und

zum großen Moralrichter. Jedoch mußte er, da das Böse fiir
den Menschen existierte, und er seinen vermenschlichten Gott,
den er als persönliches und vollkommenes Wesen hinstellte,
nicht zum Urheber hiervoi? erklären konnte, zur Vervollständigung

des Bildes den Teufel erfinden. Der Mensch beurteilt

alles nach sich selbst, und so hat er uicht begriffen, daß

/m Weltall weder G u te s, noch Böses an sich (absolut)
besteht, sondern nur Gutes oder Schlechtes in bezug auf das

menschliche Individuum, auf seiue Familie, auf größere

Gruppe,? und auf die Menschheit. Er hat z. B. nicht begriffen,

daß wenn ein Wolf ein Lamm frißt, es für den Wolf
gut ist, für das Lamm aber schlecht, und umgekehrt, wenn
das Lamm entwifcht. Es gibt also vom absoluten Standpunkte

aus weder Gutes noch Böses, oder aber das Gute
uud Böse verschmilzt zu einem Einzigen, das sich unserem

Erkenntnisvermögen entzieht (das unerkennbare, das Nor-
menale, der Gegenstand der Metaphysik). Also haben sich

die unentwirrbaren Widersprüche der Religion aufgehäuft,
wie auch das Gemisch von Moral uud Unmoral, welches ihre
Doginen enthalten, ohue von den? Aberglauben, dem
Unsinn und der Unwissenheit zu reden, die sie unterhalten, noch

von der Heuchelei, welche ihre Tyrannei erzeugt.

Wenn die christliche Religion uns sagt: „Liebe deinen

Nächsten wie Dich selbst, tue Gutes denen dic dich verfolgen,
denn sie wisse?? uicht, was sie tun, arbeite und opfere dich

auf für das Wohl deiner Mitmenschen, verachte das goldene

Kalb", so lehrt sie eine gute, gesuude und menschliche Moral,

wenn sie uns aber befiehlt, das irdische Leben zu
verachten, un? dei? Himmel zu gewinnen, wenn sie uns
versichert, daß wir für das Gute, das wir hier auf Erden tun,

im ewigen Leben belohnt, dagegen fiir das Schlechte mit dem

Fcucr der Hölle bestraft werden, so lehrt sie ein uumorali-
schcs Dogma. Sie gründet die Moral auf eine Art Wechsel

auf das ewige Leben, ausgestellt für unsere Selbstsucht. Mau
mag es drehen und wenden, wie man will, die Sache verhält
sich wie gesagt so: Tie Mehrzahl dcr egoistische»? und religiösen

Sterblichen tut Gutes, um deu Himmel zu gewinnen oder

um nicht in dcr Hölle zu braten. Diejeuigen abcr, die es

aus sozialem, besser altruistischem Bedürfnis tun, haben dazu
keine religiösen Dogmcu nötig, weder das Versprechen des

Paradieses noch die Drohung der Hölle.
Dic christliche Religio!? hat die natürliche erbliche

raubtierische Veranlagung des Menschen anerkannt und daraus
das Dogma der Erbsünde hergeleitet. Und trotz dieses
Togmas, das die Freiheit verneint, macht sie den Menschen
für eine Sünde verantwortlich, die Gott ihm durch die
Geburt aufgezwungen hat. Sie fügt freilich hinzu, daß die
Sündhaftigkeit oder vielmehr die Schwäche eines Vorfahren,
Adam's, uus diese liebliche Mitgift verschafft hat. Ii? diesem

Falle abcr ist Gott grausamer als ein Tiger, wem? er
Unschuldige für den Fehler eines schuldigen Ahnen
verantwortlich macht. Und trotzdem befiehlt uns die Religio?? diese,?

Gott zu lieben! Des Weiteren sind entweder seine Güte
oder seine Allmacht ganz gewaltig in Zweifel zu ziehen, da
sie entweder die Fortdauer des Uebels und der Leiden auf
dcr Welt zu lassen oder au der Seite Gottes einen bösen
Geist dulden, den Gott immer noch nicht bezwungen hat. Wie
will man auf einem derartigen Gewebe von Widersprüchen
eine gesunde und ehrenhafte Moral gründen? Wie ohne
Wortspielcrei die freie Verantwortlichkeit mit der Erbsünde
vereinbaren? Dieses Gewebe von Widersprüchen erzeugt
nur Heuchelei uud verdankt die Aufrechterhaltung seiner
baufälligen Moral nur der Unwissenheit uud dem Festhalten
an althergebrachte Gefühlen und Gewohnheiten. Sehen wir
uus einmal das Glaubensbekenntnis*) bei dem Lichte dcr
Logik ohne Voreingenommenheit an:

Herr Gott, „ewiger" und „allmächtiger" Vater. Wir
bekennen und anerkennen vor deiner heiligen Majestät, daß
wir arme „Sünder" und in der Verderbtheit, „unfähig das
geringste Gute aus uns selbst heraus zu tun" nnd daß wir
auf mannigfache Weise deine heiligen Gebote übertreten;
hierdurch allmächtiger Herr, ziehei? wir dein „gerechtes"
(welcher Hohn!) Urteil, unsern Untergang und unsere
Verdammnis auf uus herab. Immerhin ist es uns ein großer
Kummer, dich beleidigt zu haben. Wir verdammen uns und
unsere Laster mit aufrichtiger Reue und wünschen, daß deine
Gnade unserm Elend zu Hilfe kommen; habe also Mitleid
mit uns, sehr guter Gott, Vater der Barmherzigkeit (ich
danke), vergebe uns unsere Sünde, gewähre nns uud
vermehre in uus täglich die Gnaden deines heiligen Geistes, auf
daß wir „aus ganzem Herzen unser Unrecht anerkennen",
und wir von aufrichtigem Schmerz ergriffen werden, der in
uus die Sünde zerstöre und Früchte der Gerechtigkeit und
Unschuld in uns hervorbringe, die dir angenehm sein mögen

durch Jesum Christum, unsern Herrn. Amen."
Ich frage: Kaun ein moralisch angelegter Mensch sich so

feig vor einen Allmächtigen Aütokrate» auf den Bauch legen,
dcr sich durch die Sünden derer beleidigt fühlt, die er selbst
ans Zeitvertreib schlecht und sündhaft erschaffen hat, um sie

nachher nach Gutdünken begnadigen oder quälen zu können?
(Fortsetzung folgt).

Korkis Weichte.

Ein neues Buch von Maxim Gorki ist erschienen, „Js-
powjed" (die Beichte). Leider liegt eine deutsche Uebersetzung

noch uicht vor und so müssen wir uns vorläufig mit
einigen Probe?? begnügen. Dies Werk, die Jugendbeichte
des Dichters, dürfte eines seiner schönsten und tiefstei? sein.

Hier einige Zitate:
„Gott ist nicht aus menschlicher Ohnmacht hervorgegangen,

sondern aus dem Ueberschuß an Kraft. Er lebt nicht
außer uns, sondern in uns. (Tolstoi „Das Reich Gottes ist
Euch".)

„Sklaven haben niemals einen Gott gehabt. Gott aber

entsteht nur in der Flamme des Bewußtseins geistiger
Verwandtschaft jedes Einzelnen mit der Gesamtheit."

„Alles Neue, wahrhaft Menschliche kommt nur mit größter

Mühe, nach vielen Stößen von außen zu Stande. Von
der Menge wird das „Ich", das dieses Neue zuwege bringt,
nicht geschätzt, sondern gehetzt, gehaßt. Sie haßt es, weil das

„Ich", eingedenk seiner Verwandtschaft und Zusammengehörigkeit

mit dem All, das Zerschlagens und Losgesprengte
wieder zu einem Ganzen vereinigen will."

„Jedes Kiud ist in seiner Art ein Weiser. Ich denke

immer häufiger über ihr Schicksal uach und frage mich:
wodurch haben Kinder das schwere, jämmerliche Los
verdient, das ihrer wartet?"

„Lange hat das Volk einzelne Menschen auf seine Schultern

gehoben; ihnen schimpflicher Weise seine Arbeit und

Freiheit geschenkt und geduldig gewartet, bis sie vou dcr

Höhe herab den Weg der Gerechtigkeit entdeckte??. Aber die

Auserwähltcn des Volkes haben sich an ihrer Macht
berauscht, sich verdorben. Haben ganz vergessen, wer sie auf
die Höhe hinaufgeführt hat, uud sind nicht eine Wohltat,
sondern eine schwere Plage fiir das Volk geworden. Als das

Volk sah, daß die mit seinem Blut genährten Kinder ihm
feind wurden, hat es den Glauben cm sie verloren, hat die

Herrscher allein gelassen, und nun siud sie gefalle?? und dic

Macht uud Größe ihrer Reiche sind dahin. Das Volk hat
begriffen, daß das Lebensgesetz nicht darin liegt, einen zu

erhöhen, sondern alle zu der Höhe der Erkenntnis zu

bringen, daß jeder mit eigenen Augen dcn Lebensweg sieht

— das ist der Tag des Bewußtseins der Gleichheit aller."

* Ein Gebet, daS fast jeden Sonnlag in den reformicrlcn Kirchen

der französischen Schweiz hergesagt wird.

Wie ich aus der Schute heraus-
geworfen wurde.

Ich hatte eine sehr fromme, orthodoxe, beinahe
pietistische Erziehung genossen uud meine Angehörigen glaubte»,

mich uiibcdiiigt in ei» evangelisches Lehrersemi-
ilar stecke» zu müsse». Nach Absolvieruiig desselben bekam
ich, damals 19 Jahre alt, die Stelle eines Lehrers an einer
fromme» Armeuerzichuiigsaiistalt, sie sind alle „fromm"!
Aber »ach scchsi»o»atlichcr Tätigkeit hatte ma» auch schon
dic Freimdlichkcit, mich mit folgenden? Muckerbrief zu
überrasche».

Geehrter Herr Lehrer!
„Ii? niiserer letzten Vorstaudssitzung mußte» wir vom

Hausvater vernehmen, daß Sie nicht deiijeiiige» erzieherische»

Emfliiß zur Gcltuug briugen und überhaupt »icht
die Gesiuuuug habe» uud betätige??, wie es ii? einer christliche»

Anstalt, deren oberster Gruudsatz uud voruchmster
Zweck es ist, die Kiuder zu Jesus, ihre»? Hirte» ?md Hei-
lcmd zu führeu nud sie zu erziehe» i» dcr Z»cht mid Ver-
mahinmg zum Herr», unbedingt verlcmgt iverde» muß.
Obwohl wir »?l» weder über Ihr moralisches Verhalte» »och
über Ihre Lehrtätigkeit i» den verschiedenen Schnlfächern
Ursache?? zur Beschwerde haben, sahen wir uns doch aus ob-

gcnaimten? Gru»de zu den? emstimmigcn Beschlusse veranlaßt,

eine» ander» Lehrer zu berufen uud erteile» Jh»e»
hiemit Ihre Entlassung auf heute in 14 Tage??.

„Möge in Jhucu der Sinn erweckt werde», wie er von
dein Zögling eines christliche» LehrcrscmiiwrS erwartet
wird.

Mit gebührender Achtung
Basel, den Th. Stäheli». Pfr.

Trennung von Staat und Kirche.
(Fr. Wyh).

I. G e s ch i ch t I i ch e s.

In dcr Union von Nordamerika besteht die Treimuug
seit 1776. Sie hat sich als eine Wohltat für beide Teile
erwiesen. Die Sekten haben sich zwar vermehrt, aber gerade
deshalb herrscht dort eine größere Glaubens- uud Gewissensfreiheit,

als in Europa. Gerade i» der religiöse» Freiheit
ist die sicherste Garantie gege» alle?? Religio»sfa??atisi??us.
Nicht uur hat sich die Religion erhalten, scmder» die
Religiosität u»d die Gewissensfreiheit wurden gerade dadurch

gefördert, daß der Staat dort in die Religion uicht hinein
regiert und sie auch nicht bezahlt. „Wenn eine Religio??

gut ist, so wird sie sich selber erhalte n."
Dieses Wort voi? Benjamin Franklin hat sich bewährt. —
Der Staat sorgt durch Gesetze dafür, daß keine Ketzerver-
folguug, keiue Vielweiberei und kerne Störung der öffentlichen

Ordnung stattfindet.
P i o d a, der schweizerische Gesandte ii? Washmgto» gab

1900 folgende» Bericht heraus: „In dcn „Verewigten
Staaten" gibt es 43 Konfessionen, die sich in 143 Sekten

gliedern. Die gegenwärtige Toleranz aller Religionsge-
mcmschaften ist sehr groß; sie erstreckt sich auch auf jüdische

und buddhstische Konfessionen. Die gegenseitige Achtung
äußert sich iu gemeinsamen Werke» dcr Wohltätigkeit. Die
Geistliche?? si??d besser bezahlt, als die katholische,? Priester
der romanische?? Staaten u»d als die a»glika??ische» Priester
ii? England." Der Staat erfüllt dort seine kulturelle Mission

durch Beförderung des Schulwesens. In de»

Volksschule,? ist der Religionsunterricht ersetzt durch de» Moral-
»»terricht. Die Volksbildu»g gedeiht i» Nordamerika. Der
Amerikaner zeich»et sich aus durch praktischen Verstcmd. Sein
Geist ist auf das Wirkliche gerichtet. Der Amerkaner ist selten

ci» Mystiker. Der amerikanische Staat pflegt de»

ethischen Geist.

Vor kurzer Zeit haben Frankreich ünd Genf die gleiche

Trennung von Staat und Kirche beschlossen. Tie guten
Folgen werden »icht ausbleiben.

II. Die Nachteile der Verbindung von Staat
u u d K i r ch e.

Der staatliche Schutz für die Kirche garantiert uur der

Stillstand der Kirchenlehre uud dadurch deu verderbliche»

Zwiespalt zwischen Religio» und Wissc??schaft und
zwischen? der alte» u»d der neue,? Weltanschauung, zwischen

Dualismus uud Monismus. Der Staat wird
dadurch selber zu»? Beschützer des Aberglaubens bei de» Einen
und des Zweifels bei den Andern. Er bezahlt die geistlichen

Irrlehren, die ih» selber hemmen und befehlen. Der Staat
nährt dadurch die Schlange a» seinen? eigenen Busen. Ei»e

gauze Menge von Dogmen (Glaubenssätze??) hat die Kirche

seit dem 3. Jahrhundert aufgestellt, die alle mit dcn?

heutige?? Staud der Wissenschaft im Widerspruch sind, die also

von Vielen uicht mehr geglaubt werden köimc» u»d die

darum die Sittenlehre des Christe»t»ms schädige». Die
Kirche hält fest an einem übernatürliche» »,?d persö»lichen

Gott, während die Wissenschaft aller Geschehe» auf Naturgesetze

und auf die Naturorduung uud W e l.t o r d u g

zurückführt, uud Paulus selber sagt: „Gott ist das Wesen,

i» dein wir leben, weben und sind." (Apostelg. 17, 28). Der
persönliche Gott der Theologen ist nur „Symbol" des

wahren Gottes. Die Kirche fabuliert von einer übcr»atür-
lichcn Offen baruug und will damit ihre Irrtümer
begründen. Die Kirche hält am Wunderglauben fest,

während die Wisseiischaft ihn total widerlegt. Tie Kirche

hält am Jenseitsglauben fest, während Paulus
ihn selber widerlegt (1. Tin?. 6, 16) u»d Pfarrer L. Reinhardt

in Basel beweist, daß dieser Glaube gar »icht b i b-

lisch ist uud während die Astrcmomie u»d die Gehirnfor-
schuug diese» Glauben bestreite». L. Reinhardt sagt

ausdrücklich i» seinem Buch: „Kennt die Bibel das Jenseits?",
daß dcr Jenseitsglaubc aus der heidnischen Philosophie

(Plato) stamme und mir „h e i d n if ch e r Aberglaube"
sei.


	Gorkis Beichte

