
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 3

Artikel: Freidenker-Vereine

Autor: Zurfluh, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


reichen, nicht die Geächteten der Gesellschaft, die man brotlos
macht und mit der Hungerpeitsche hetzt von Ort zu Ort?
Iii es darum zu verwundern, wenn das Dunkel in der
Masse nur langsam weicht, weil uns der Weg zum Licht so

ungeheuer schwer gemacht wird?
Unser Kampf wird und muß es darum sein, all diese

Hindernisse aus dem Wege zu räumen, Jugend und Jugend-
erzteher, Eltern und Lehrer in unsere Reihen zu bringen,
um einen Damm aufzurichten gegen die Verpfaffung der

Jugend. Aber um den Kampf für die ökonomische Freiheit
kommen,wir nicht herum, wenn wir der Masse die Möglichkeit

geben wollen, doch „vom Baume der Erkenntnis zu
essen". M. Bock.

Die Aosse der Heuchelei,
der Dummheit und der Unwissenheit

in der Herrschenden Moral.
Vortrag vom 2. April 1907 im Volkshaus zu Lausanne

gehalten von August Forel,
früher Professor in Zürich, z. Z. in Joorne (Waadtland).

(Mit Erlaubnis deZ Verfassers übersetzt vom Monistcnkreis Genf. 1908).

In meiner Broschüre über die sexuelle Ethik (München
bei Ernst Reinhard, Verleger) habe ich eine Definition der
Moral oder menschlichen Ethik gegeben, welche sich auf die
wissenschaftliche Erforschung und die Psychologie der natürlichen

menschlichen Gefühle gründet. Zweifelsohne muß man
einen Unterschied machen zwischen den moralischen oder
altruistischen Gefühlen der Pflicht, welche wir von denjenigen
des Mitgefühls herleiten und der Tätigkeit, welche sich aus
ihnen ergibt. Man kann z. B. aus Dummheit oder
Unwissenheit eine schlechte, gesellschaftsfeindliche, kurz eine
unmoralische Tat begehen in einer sonst guten, altruistischen,
also moralischen Absicht. Im Gegenteil kann man ein gutes
Werk tun unter der Herrschaft selbstsüchtiger, sogar boshafter
Beweggründe. Jedoch sind das Verirrungen und Ausnahmen,
denn jeder Mensch bestrebt sich, seine Tätigkeit in Einklang
mit der Vernunft zu bringen und der vereinte Fortschritt
auf dem Gebiete der Moral und des Wissens muß bei dem

Menschen die gleichzeitige Verstärkung der moralischen Fähigkeiten

und ihre Übersetzung in die Tat zu erreichen suchen,
indem er sie auf den gleichen Ton abstimmt. Man soll sich

sogar Rechenschaft ablegen über die richtige und nötige Menge
von Egoismus, welchen man zum Leben und zu einer
vernünftigen Tätigkeit bedarf. Anstatt Egoismus und Altruismus
feindlich gegenüber zu stellen, sollen wir sie so miteinander
verbinden, daß ersterer an die zweite Stelle kommt. Außerdem

soll man seine Nächstenliebe auf ein vernünftiges Maß
zurückführen, ihr die Alleinherrschaft auf Grund unserer nicht
immer vernünftigen Gefühle nehmen und sie so ausbilden,
daß wir pflichtgemäß unsere eigenen Neigungen dem Wohle
der Allgemeinheit unterordnen, die Familie der Gesellschaft,
das Vaterland der Menschheit und endlich die Wünsche
unserer Generation dem Glücke der Kommenden. Solcherart
muß die Moral der Zukunft und dies die Religion sein.
Also werden wir die Beweggründe wie die Taten des Menschen

einteilen in positive oder gute, in gleichgültige und in
negative oder schlechte.

Nun, diese Definition hat allerdings nicht das Glück,
den Anhängern der landläufigen Moral zu gefallen, unter
deren Joch wir alle noch schmachten. Und woraus setzt sie

sich denn zusammen die Moral, die jene uns aufdrängen?
Na, das ist ein sonderbarer Mischmasch:

1. Religiöse Dogmen, von den Kirchen aufgedrungen,
gegründet auf einen Glauben ans Jenseits, auf billige
Beteuerungen alter Ueberlieferungen, auf einem Gebiet, wo
keiner etwas missen kann, endlich vorgebliche Offenbarungen
einer Gottheit, dte denselben Menschen mehr oder weniger
nach ihrem Ebenbild? gemodelt hat.

2. Gewohnheiten und Übereinkommen, meist auch
überliefert, verquickt mit den rohen Instinkten der menschlichen

Natur, mit dem Recht des Stärkern, mit dummem Menschenstolz,

kurz mit allen unsern Fehlern und Schwächen, zum
Schein verziert mit dem Namen der Moral.

3, Endlich eine echte, menschliche Moral, voll Nächstenliebe,

voll Gefühl für die menschliche Gesellschaft und ihre
Zusammengehörigkeit, die sich so gut wie sie kann wehrt
gegen die Ketten, in welche die religiösen Dogmen und die

eingewurzelten Gewohnheiten sie schlagen.

Nehmen wir nun einmal diese Ueberlieferungs- und
Gewohnheitsmoral unter die Lupe und betrachten ihre
Beziehungen zu den Schwächen unserer Natur im Lichte unserer
gegenwärtigen Kenntnisse.

Aber zunächst wollen wir uns einmal die menschlichen
Schwächen, welche unsere Vernunft mit Schranken umgeben,
besehen.

1. Die Heuchelei, sagt ein Weiser, ist ein Zugeständnis,

welches das Laster der Tugend macht. Ohne Zweifel
ist sie so eng mit uns verwachsen, daß wir sie wie die Lüge
überall wiederfinden. Unbewußt richtig fühlend wollen wir
besser scheinen als wir sind und indem wir so unsere Laster
und Schwächen unter dem Mantel der Heuchelei verbergen,
geben wir zu, daß die Tugend, also die Betätigung unseres
moralischen Empfindens, etwas besseres ist als das Laster.
Nichtsdestoweniger wird uns der Mantel der Heuchelei
verderblich, denn unter seinem Schutz wimmeln und wuchern
die Laster und Schwächen nur desto besser. Das Schlimmste
aber ist, daß unser Gehirn eine große Neigung hat, aufs
Geratewohl alles zu glauben, was uns schmeichelt und
Vergnügen macht und sich so rasch an die Heuchelei gewöhnt,
daß es schließlich ihre Aussagen für wahr hält. Die Heuchelei

gelangt somit in das Gebiet des Unbewußten oder Unbewußt-
seins ; wir geben uns dann keine Rechenschaft mehr darüber.
Wenn nun, wie ein Sprichwort sehr richtig sagt, eine
erkannte Gefahr nur eine halbe ist, so unterliegt unser Wesen
im Gegenteil sehr leicht einer unbewußten und somit
unbekannten Gefahr. Und so kommt es, daß gerade die uns

nicht zum Bewußtsein kommende Heuchelei, welche mehr oder

weniger ohne Verstellung ausgeübt wird, die allergefährlichste
ist. Sie vereinigt sich aufs Angenehmste mit all unseren
Schwächen und selbstsüchtigen Neigungen und lehrt uns
dieselben zu entschuldigen, zu erheben, zu beschönigen und mit
falschen Namen zu schmücken. Dank ihr nennen wir den

Mißbrauch unserer Stärke: väterlichen Schutz, die Feigheit:
Weisheit und Klugheit, die Eifersucht: Uebermaß an Liebe,
den Geiz : vernünftige Sparsamkeit, die Verschwendung : Güte,
Dte Faulheit: wohlverdiente Ruhe, die Schmeichelei unserer
Eitelkelt : schuldige Anerkennung unserer Verdienste, rücksichtsloses

Streben nach Gewinn und die Ausbeutung des Nächsten:

vornehmes Geschäftsgebahren und Ergebnis unserer
Arbeit, rohe Mißhandlungen : wohlverdiente Strafe, die
Ungerechtigkeit Recht, die Lüge: Güte oder sogar Wahrheit,
den Wucher: gute Kapitalanlage, die Geldheirat: V^rnunft-
oder Konventcnzehe usw. Dte Heuchelet verbindet sich nun
mit einer umso größeren Verschlagenheit, je entwickelter unser
Gehirn ist, mit all unseren Gedanken und Tätigkeiten und
heiligt die niederträchtigsten Pläne unserer Selbstsucht mit
den Namen der Religion, der Gerechtigkeit, des öffentlichen
Wohles, der Wissenschaft und der Moral, und das, ich wiederhole

es, uns unbewußt, unterbewußt, man könnte fast sagen :

naiv. Die unterbewußten Heuchler spielen ihre Rolle besser

und sind auch viel zahlreicher als die, welche wissen, daß sie

heucheln. Wir müssen uns klar darüber werden, daß eine

ganze Reihe von Zwischenstufen die erstern mit den letztern
verbindet und daß es immer die Gewohnheit des HeuchelnS
ist, welche es in das Gebiet des Unterbewußtseins führt.
Durch die Macht der steten Wiederholung oder des

regelmäßigen AnHörens derselben glaubt man endlich den Schmeicheleien,

den Uebertreibungen und Lügen und betrachtet ste

als selbstverständlich, ebenso wie man ohne Überlegung an
biblische und andere Widersinnigkeiten und Redensarten glaubt,
blos weil sie immer und immer wiedergekäut werden. Die
Grenzen zwischen dem klaren Bewußtsein und dem, was
gewohnheitsmäßig, maschinenmüßig und unterbewußt geschieht,
verwischen sich also immer mehr ; aber dessen ungeachtet ver
anlaßt uns unsere Eigenliebe, unser Interesse und die liebe
Eitelkeit hcuchlischcrweise nicht allein das für wahr anzunehmen,

was uns schmeichelt und uns vorteilhaft erscheint und
die Augen gegen alles zu verschließen, was uns verletzt, ja
uns sogar darüber zu entrüsten. Und all das wird allmählich
zum eisernen Bestand unseres Wesens. Eine der bezeichnendsten

psychologischen Vereinigungen auf diesem Gebiet ist die
der Eitelkeit mit der Feigheit. Der Eitle oder Ehrgeizige,
welcher gleichzeitig feige ist — und deren Zahl ist Legion —
wird notwendigerweise heimtückisch und heuchlerisch, denn da

er nicht den Mut hat, sein wahres Gesicht zu zeigen, so

kann er nur durch Verschlagenheit und den Schleichweg der

Intrigue zu seinem Ziel gelangen. Ec stellt sich bescheiden,

gutmütig und sanft, um sein Zurückweichen zu verdecken und
um seinen Zw.ck zu erreichen, rächt er seine verletzte Eitelkeit
durch allerlei im Geheimen gesponnene niederträchtige Ränke.

Die Heuchelei im Verein mit der Eitelkeit ist das Sprungbrett

für das Strebertum. Uud dieses ist die schwere Krankheit

unserer Gesellschaft, welche unsere heutige Selbstsucht
kennzeichnet. Stillschweigend entschuldigt man dabei den
Andern, um einen guten Entschuldigungsgrund für sich selbst

zu haben.
2. Die Dummheit. Sie ist eine unheilbare Krankheit.

Die Götter selbst, sagt der Dichter, bekämpfen sie vergebens.

In der Tat, sie kommt mit uns auf die Welt, denn sie ist

die Folge von Vererbung schlechter Kräfte in dem Teil
unseres Keimes, in welchem sich das Gehirn entwickelt. Ohne
scharfe Grenze geht sie von einem guten Verstand bis zur
vollständigen Beschränktheit auf allen Gebieten. Auf dem

Gebiet des Intellekts (Verstand) verbindet sie sich mit
zahlreichen Schwächen: Unfähigkeit zu verstehen, zu lernen und
besonders richtige Schlüsse zu ziehen sowohl aus den

Wahrnehmungen unserer Sinne, wie aus dem in der Schule
Gelernten. Man kann z. B. ein wunderbares Gedächtnis
besitzen und doch dabei dumm, sogar blöde sein. Man kann

irgend ein Talent haben, welches einfache Leute verblüfft,
und doch vollständig außer stände sein, ein richtiges Urteil
zu fällen. Das vollkommene Gegenteil der Dummheit ist das

richtige Denken oder die Vernunft. Die Köpfe, welche

unfähig sind selbständig zu urteilen und deren Wissen nur von
unverdauten Kenntnissen oder manchmal vom Glauben an
eine Autorität herrührt, befinden sich wirklich näher an der

Dummheit als an der Vernunft. Ein mahrhaft intelligentes
Gehirn soll vor allem das Wahre vom Falschen zu
unterscheiden wissen und sich so einen Verstand erwerben, der sich

immer mehr von überlieferten Dogmen freimacht.
Auf dem Gebiet der Gefühle findet sich die Dummheit

ebenfalls wieder, sei es unter der Form der Gleichgültigkeit,
sei es unter der einer unstäten und krankhaften Aufregbarkeit,
welche die Vernunft beherrscht. Man kann Idiot auf
gewissen Gefühlsgebicten sein, wie z. B. in der Moral und

Aesthetik, und trotzdem anderswo ganz verständig. Aber in
diesem Falle hat der Verstand sehr oft eine verbrecherische

und gesellschaftsfeindliche Richtung, die bis zur Unvernunft
geht. Daher kommt es, daß sonst ganz vernünftige aber

exaltierte Menschen, Sklaven ihrer verwickelten und mit ihnen
durchgehenden Gefühle, die Richtschnur des Verstandes
verlieren und dem Mystizismus verfallen.

Auf dem Gebiet des Willens verrät sich die Dummheit
durch krankhafte Willensschwäche oder das Phlegma, andererseits

auch wieder durch Willenshast, oft auch durch Unent-

schlossenheit. Der Mangel an Beharrlichkeit ist die gefährlichste

Schwäche des Willens. Um willensstark zu sein soll

man nicht nur einen genügend ausgereiften Gedanken ohne

Zögern in dte Tat umsetzen können, sondern man soll das

begonnene Werk mit unerschütterlicher Ausdauer bis zum
Ende durchführen. Der Wille wird also das Gute, d. h.
das sittlich Gute vollenden, wenn er seine Antriebskrast
erhält, ebenso durch ein richtiges, gesundes und unabhängiges
Urteil, wie durch altruistische Gefühle.

3. Die Unwissenheit ist das Ergebnis entweder der

Dummheit oder des Mangels an Unterricht, meist aber einer

Vereinigung dieser beiden. Ein intelligenter Wilder wird auf
eine andere Art und Weise unwissend sein als ein Dummer,
welcher unsern Schulunterricht genossen hat. Unwi»enheit

erzeugt den Aberglauben. Vereinigt sich dieser mit der
Dummheit, der Begriffsstutzigkeit, dem Fanatismus und mit
den Vorurteilen, so bildet sie die Ursache eines ganz
beträchtlichen Teiles der sozialen Ilcbelständc, welche auf uns
lasten, und sie verhindert den Fortschritt in der Moral.
Unbewußterweise bildet sie die tyrannische Kraft, welche das
Gute will und doch das Böse schafft. Sie ist das feste Band
zwischen Irrtum und Vorurteil in unserem Geist. Und aus
diesem Grunde müssen wir mit aller Macht dahin streben,
diese Unwissenheit zu vernichten durch einen richtigen und
weisen Unterricht Aller und durch eine Wort- und Dcnk-
freiheit, welche keinen Maulkorb gegen den freien Ausdruck
des MenschengedankenS duldet.

Der Aberglaube und die Mystik sind also. Kinder einer
Vereinigung der Unwissenheit mit der Dummheit oder mit
einer durch überreizte Gefühle geknechteten Vernunft.

Die Gefühle sind ihrer Natur nach viel zäher, viel
schwerer auszurotten als Ideen und Vorstellungen, denn der
Mensch hängt leidenschaftlich an allem, was ihn beschäftigt,
an allem, was ihm durch die Sorge, dte er der Sache
widmet, vertraut geworden ist. So entstehen Gebräuche und
Vorurteile. Sie mögen so falsch, so unvernünftig, so

ungerecht oder schlecht sein wie sie wollen, nichts ist schwieriger
als sie zu verbessern oder gar auszurotten. Ohne viel Mühe
eignen wir uns einen Fortschritt in der Technik an, weil er
unsere innern Gefühle nicht berührt, aber wie die Wilden
an ihren geweihten Götzenbildern, fo hängen wir an allen
Gebräuchen, welche mit unseren Gefühlserregungen verknüpft
sind, an leeren Ideen, welche uns teuer geworden sind, an
religiösem und politischem Formelkram, an der Mode, am
Alkohol, der uns erregt und sogar trotzdem er uns schadet

usw. Und so unterhält das rückständige Festhalten der
Gefühle an dem Hergebrachten die Unwissenheit, die Vorurteile
und die Dummheit.

Veranschaulichen wir uns nun den moralischen Einfluß
der Heuchelei, der Dummheit und der Unwissenheit, letztere

mit ihren Vorurteilen, auf den verschiedenen Gebieten des

Lebens. (Uebersetzt von Bergingenieur A. Grebel).
(Fortsetzung folgt).

Ireidenker-Aereine.

Vielfach hat man uns schon bei Diskussionen, nach

Vorträgen und auch bei andern Anläßen vorgeworfen, der Fcei-
denkervcrein sei eine Sekte gerade wie Heilsarmee, Apostolische,

sogar sür Stündeler hat man uns gehalten. Nichts
weniger liegt uns fern als das. Wir brauchen keinen Kultus,
wir haben keine Dogmen, wir haben keine Kirchen, wir
brauchen keine gestickten Meßgewänder, noch Glocken um
Radau zu machen von morgens früh bis abends spät, aber

wir brauchen auch keine alten Knochen oder sogar
Gipsfiguren zu küssen, die ein jeder, welcher Krankheit er auch

behaftet ist, küßt, und so die Krankheit von einem zum
andern überträgt und unsägliches Unheil anstiftet. Denke man
an Lungenkranke, Syphilitische! Nein, alle diese Dummheiten

kennen wir nicht und bekämpfen sie. Wir Freidenker
leben in einer ganz andern Anschauung. Als vor zirza 1'/2
Jahren sich in Zürich eine Anzahl Freunde des freien
Gedankens, Anhänger der monistischen Weltanschauung zusammentaten,

um den ersten Freidenkeroerein in der deutschen Schweiz

zu gründen, da war nicht der Gedanke maßgebend, eine

Sekte zu gründen. Nein, im Gegenteil; sondern eben diese

Leute, die diesem Fanatismus verfallen sind, zu vernünftigen
und selbstdenkenden Menschen zu erziehen, besonders die

untere Klasse, die diesen Humbug in fanatischer Weise

glaubt und sich selbst in ökonomischer Stellung schädigt, um
das Zuckerplätzchen im Himmel nicht zu verlieren. Mit lauter
Stimme wollen wir diesen Gehirnkranken das kühn und

stolz befreiende Faustwort Göthes „Die Geisterwelt ist nicht

verschlossen" zurufen und in den Sinn legen. Dieses Faustwort

wird übrigens bestätigt, durch die überrasch. nden

Fortschritte des 19. Jahrhunderts, in der Naturerkcnntnis jenes

Jahrhunderts, von dem Ernst Häkel, der Kämpe des Monismus,

intuitiv den kommenden Geistcsfrühling schauend, in
seinem Welträtsel sagt : „Alle Gebildeten sind darüber einig,
daß dasselbe in vieler Beziehung alle seine Vorgänger
unendlich überflügelt und Aufgaben gelöst bat, welche bei

seinem Anfange unlösbar schienen".
Das Jahrhundert der Naturwissenschaft hat eine neue

Aera eingeleitet und eine ungeahnte Perspektive eröffnet. Dte

Errungenschaften moderner Kultur, der Technik und des mo- «

deinen Staates häufen sich ; die Ergebnisse der Naturforschung

vermanntgfachen sich. Die Ideale der auf naturphilosophtscher,

entwicklungsthcoretischer Grundlage, nicht auf übernatürliche

Offenbarungen aufgebauter Ethik drängen nach Läuterung

und Vertiefung unserer selbst und pochen auf Verwirklichung.
Das Bedürfnis der Erkenntnis wächst, die Menschen, dte den

Kirchcnglaubcn verlieren, die das Gängelband der Kindheit
abstreifen und aus dem dunkeln Käsig der Dogmatik zu

dem Lichte der Erkenntnis und zur Freiheit vernunftmäßigen

Handelns emporstreben, mehren sich stark.

Immer mehr wächst die Zahl der Selbstdenker und

Empfinder, die von dem ehrlichen Wollen beseelt sind, sich

durchzuringen zu einer wissenschaftlich gereiften, aus dem gefcsteten

Grund der Naturerkenntnis sich aufbauenden einheitlichen

Welt- und Lebensanschauung.
Der natürliche Entwicklungsgedankc, der in Darwin und

Lamarke seine Begründer hatte, ist es, welcher in sieghaftem

Aufstieg der Sonne gleich die Welt mit seinem Licht erfüllt.
Die Deszendenztheorie findet sich zu einer Weltanschauung

krystallisiert in der monistischen Philosophie. Diese lehrt uns,

daß, weil gleichen Gesetzen unterworfen, das Weltganze, der

Kosmos, von dem unser Erdball ja nur ein Teil ist, nur
als Einheit gedacht werden kann. Sie schaltet den

Zweiweltenbegriff aus, jenen dualistischen Gegensatz zwischen Geist

und Körper, Kraft und Stoff, Gott und Well, Schöpfer und

Kreatur.
Monismus und PhanteiSmus kämpfen den harten Kampf

mit Dualismus und Theismus.
Die monistische Philosophie ist es auch, die den denkenden

Menschen zu eigener Getstesführung, zu idealer Lebens-



auff>ssung und Lebensgestaltung, zu einer harmonischen

Gemütsstimmung und Herzensbildung befähigt. Sie vermag
es, unsere enge Welt frei und weit zu machen. Sie hilft
jenen Schiller'schen ästhetischen Menschen erziehen, in dem

„Stnnenglück und Seelenfrieden" sich vereinen. Das Frei-
denkertum kennt keine Christen, keine Juden. Buddhisten noch

Mohammedaner, nur Menschen. Menschen, die nach dem

Gesetze der Vernunft, dem Moralpcinzip der Nächstenliebe
und dem Jndividualitätsprinzip im Jbscn'schcn "Sinne : „Sei
in allem ganz du selbst", leben und handeln. Wir haben

ferner weder Kirchen noch Tempel. Für uns ist das Buch
der Bücher nicht die Bibel, sondern einzig die Natur. Wir
atmen höchstens österliche Auferstehungs- oder Frühlingsluft

und lebenweckende Sonnenkraft. Und um all diese

srei- und gleichgesinnten Mitmenschen in der ganzen
deutschen Schweiz, ohne Unterschied der Konfessionen, der

Nationalität, der Rasse, des Standes und des Geschlechtes

zu sammeln und zu vereinigen, das war unsere Idee und
Zweck, Freidenkervcreine zu gründen. Es soll unsere

vornehmste Aufgabe sein, jene lebenscrwcckende Wahrheit der

Einheit von Natur und Mensch zu ergründen und an der

Förderung einer höheren, edleren und menschenwürdigeren

Geisteskultur mitzuwirken. Die Verwirklichung des Humanttäts-
ideals ist unsere Religion; das Wahre, das Gute und
das Schöne sind die drei hehren Gottheiten der Freidenker.
Der Zweck der Freidenkervcreintgungen soll erreicht werden

durch regen Gedankenaustausch der Mitglieder über die
freidenkerischen, ethischen und sonst verwandten Fragen der Zeit,
durch Vorträge und Vorlesungen aus dem gesamten Gebiet
des menschlichen Forschens und Wissens, ferner auch durch

Diskusstonsstunden, welche immer viel Interesse unter den

eigenen Mitgliedern wecken. Vielfach werden wir bekämpft,
weil mir uns keiner Partei offiziell anschließen, aber wir
haben unsere Gründe dafür, denn in politischen Parteien
haben die Herren Pfaffen immer noch das große Wort
und solange wir einander bekämpfen, können wir Freidenker
und Pfaffen nicht gut in einer Partei zusammenstehen;
darum lassen wir Verfolgung parteipolitischer Ziele außer
Acht, wie auch Proselytenmacheret und ist auch Bekämpfung
Andersdenkender bet uns vollständig ausgeschlossen.

Es soll in unsern Vereinen speziell das Gefühl geweckt

werden, daß wir Menschen sind und neben Menschen leben.

Wir sind also absolut keine Sektirer, keine Dogmatikcr, wie
man uns immer vorhält; wir sind aber keine Ausgereiften
und Fertige, sondern wir sind eine Vereinigung von Suchern,
die etwas von jener Faustsage spüren dürfen:

„Wo faß ich dich, unendliche Natur?
Euch Brüste, wo? Ihr Quellen alles Lebens,
An denen Himmel und Erde hängt,
Ihr quellt, ihr tränkt, und schmacht ich doch vergebens ?"

Und ob wir Sucher wohl auch Finder sein werden?

„Willst du, Freund, die erhabensten Höhen der Weisheit
erstiegen

Wag es auf dte Gefahr, daß dich die Klugheit verlacht,
Der Kurzsichtige sieht nur das Ufer, das dir entflieht,
Jenes aber nicht, wo dereinst landet dein mutiger Fuß !"

G. Zurfluh.

Eine Anregung.

„(üave ant consnlos

„Ein Haus, das in sich selbst uneins ist, zerfällt". Gewiß

ein nettes Sprüchlein. Der Mensch hat aber die leicht
begreifliche Gewohnheit, nette Sprüchlein zu brauchen, um
sie Ruhestörern, die den gewohnten Schritt, Trott oder Trab
zu unterbrechen drohen, an den Kopf zu werfen. Und doch
gibt es arme Seelen, die mit Glut und Eifer von einer
Sache eingenommen sind und denen es herzlich weh tut,
wenn begeisterte Verfechter der nämlichen Sache wie tolle
Gäule dahinrasen, ohne die mannigfachen Krümmungen des
steilen Weges zu beachten, aus dem man nur, wohl
ausgerüstet, bedächtig ausschreitend, sicher zum Ziele kommt. Wer
mit Gummischuhen im Gebirge steigt, kann leicht fallen und
erntet zum Schmerz mit Recht noch den Spott.

Die Propheten des alten Testaments waren in erster
Linie Warner. „Sturmvögel der Weltgeschichte", wie Well-
hauscn sagt. Was aber wäre Israel geworden ohne
Propheten? Nehmt es mir denn nicht übel, meine Freunde,
wenn ich als Unglückseher und warnende Eule meinen Ruf
in eure Täler hinabschicke.

Ich erinnere mich an eine schöne Bergfahrt. Auf dem
Abstieg kam ich mit einem Gefährten ins Gespräch über die
Bibel. Auf x eine Bemerkung des Mannes erklärte ich ihm,
daß im Hebräischen ein gewisser Ausdruck das und das
bedeute. „Dumms chaibe Züg", war dte Antwort. Der Mann
weiß nicht, wie ein hebräischer Buchstabe aussieht, aber meine
Erklärung paßte ihm eben nicht in den Kram. — Wir
kamen auf die Gottcsidee und ihre Behandlung in der neueren

Philosophie zu sprechen. Ich setzte auseinander, wie
Kant dargelegt, daß sich weder Existenz noch Nichtcxistenz
einer Gottheit beweisen lasse. „Nein, Kant hat bewiesen, daß
es keinen Gott gibt". Der Mann kennt nicht dte Bohne von
Geschichte und Wesen der Philosophie. Meine Erklärung
paßte ihm wieder nicht in den Kram.

Grobheiten sind keine Beweise, und wenn man die Ohren
zuhält, so kümmert sich der Donner den Teufel darum. Der
Blitz schlägt unter Umständen doch ein.

Dte katholische Kirche zeichnet sich in trauriger Weise
dadurch aus, daß sie die Forschung freigibt, aber genau
bestimmt, welches die Resultate der Forschung sein
sollen. Ei» netter Sophismus, nicht? Tauchen am Ende
(nicht schimpfen beobachten und nachdenken ähnliche Sym-
tome auch in unserer Bewegung auf? Da und dort habe
ich den Eindruck.

Die freidenkerische Bewegung ist eine Kampsbewegung,
in erster Linie also wohl praktischer Natur. Neben der
Praxis steht aber, wennS vernünftig zugeht, immer die
Theorie, die jener die Ziele weist und dte Waffen schmiedet.
Wer aber mit untauglichen Waffen kämpft, unterliegt, und

wer unter falschen Fahnen ins Feld zieht, verfällt der

Verachtung. Unsere Waffen müssen wir von der Wissenschaft
beziehen. Wie es auf dem Gebiete des Naturerkennens steht,

wage ich, als Nichtfachmann, nicht zu beurteilen. Auf dem
Gebtete der Geschichte, insbesondere der für uns so wichtigen
vergleichenden Religionsgeschichte aber, — daß ichs rund
heraussage — wird gräßlich geflunkert, oder um einen
mildern juristischen Ausdruck zu brauchen, finden zu viele
Versuche mit untauglichen Mitteln statt. Da wird abgeleitet,
verglichen, bewiesen, das Blaue vom Himmel herunter. Gilt
es denn nicht auch auf diesen Gebteten ernsthaft zu arbeiten
Darf man da wirklich alle die unter unglaublichen
Anstrengungen errungenen Resultate der bedeutendsten Gelehrten
ignorieren oder, was eben so schlimm ist, zu Propaganda-
Zwecken in ganz borniertem Sinne ausdeuten und ausschlachten?

Es wäre schlimm bestellt um unsere Sache, wenn sie

solches Truggold brauchte und das aus der Tiefe Geholte,
Echte, sür sie nicht zu verwerten wäre.

„Es gilt nicht zu düsteln und wissenschaftlich sich zu
verbohren ; wir müssen, ä, 1a, Allörrs eoramö ü. lg. FULi-re, alle
Mittel benutzen". Gut ; solange man in den eigenen Reihen
nicht merkt, daß viel Geflunker dabei ist, mag das gelten.
Wenn man es aber merkt? Wenns vielleicht gerade die

Tüchtigern zuerst bemerken? Möchte da nicht Verstimmung,
Trostlosigkeit, Fahnenflucht einreißen?

Wie gesagt, meine Aussagen beziehen sich nur auf das

zuletzt genannte Gebiet. Da aber glaube ich mir nach
mehrjähriger, ernster Arbeit ein Urteil erlauben zu dürfen. —
Oder sollten die genannten Gebiete solche zweiten Ranges
sein Warum beschäftigt man sich denn so viel mit ihnen
Bosheit wäre geneigt zu sagen: weil man da imponieren
kann mit Kenntnissen — die man gar nicht hat? Auf diesen
Umstand habe ich schon in meiner Arbeit über „Weihnachten"
(Freidenker Nr. 1) hingewiesen.

Will man sich einmal mit diesen Disziplinen befassen, so

nehme man die Sache ernst, gehe auf die Quellen oder doch

zuverlässige Arbeiten tüchtiger Männer (es gibt deren genug)
zurück und irrltchteliere nicht herum wie ein Irrwisch. Die
erste Frage bet einem diesbezüglichen Werk soll nicht die

nach der freidenkerischen Tendenz, sondern nach der Tüchtigkeit

und Zuverlässigkeit des Verfassers sein.

Nun wird man mir vielleicht sagen, die Freidenkerbewegung

dürfe nicht vertheoretisieren. Ganz recht. Doch wenn
man sich einmal mit den Sachen abgeben will, dann mag
man auch ernst und gewissenhaft arbeiten. Ich glaube aber
serner, daß neben Leuten, die vor allem zum praktischen
Kampfe befähigt sind, sich auch solche finden, denen es nicht
gegeben ist, als Rufer im Streit mit geschwungener Waffe
voranzugehen. Sie möchten, wie ich cS oben genannt, helfen
beim Waffenschmieden. Daß diesen ihre Arbeit erleichtert
würde, dafür möchte ich einige Anregungen machen. Ich
weiß, daß ich kein großer Praktiker vor dem Herrn bin.
Vielleicht aber finden sich andere, die aus meinen Anregungen

etwas zu machen wissen.

Ich denke da einmal an die Herausgabe einer
„Freidenker-Bibliothek" sür das Gebiet der geschichtlichen und
philosophischen Wissenschaften; denn für das Gebiet der
Naturwissenschaften gibt cS allgemein zugängliche, tüchtige
Veröffentlichungen bereits (z. B. die Arbeiten des Vereins
„CosmoS" usw.) Bei der Ausschau um Mitarbeiter wäre in
erster Linie auf wissenschaftliche Tüchtigkeit des Mannes, gar
nicht auf seine Stellung zum Freidenkertum zu sehen. So
weit zurück sind wir doch hoffentlich nicht mehr, daß wir
eine katholische, reformierte, jüdische, antisemitische, sozialistische,
freidenkerische Wissenschaft unterscheiden.

Da nun einmal unser Kampf zum guten Teil auf dem

Felde der religiösen und konfessionellen Bewegungen sich

abspielt, dürfte die Gründung einer „Schweizerischen
Zentralbibliothek für Freidenker" nicht ohne Nutzen sein. Sie müßte
ihr Hauptaugenmerk auf den Erwerb von Werken über
Geschichte und Wesen des Freidenkertums, der Religion usw.
richten.

Fast am meisten würde ich mir aber von Folgendem
versprechen. Jeder, der es mit seiner Arbeit ernst nimmt,
hat ein Gebiet, für das er sich ganz besonders interessiert,
auf dem er möglichst weitgehende Kenntnisse zu erwerben
wünscht. Wie, wenn diese an das Freidenkerorgan ihre
genauen Adressen einschicken würden, mit genauer Angabe des

Jnteressznkreiscs Wenn, unter bestimmten Rubriken
(allgemeine Neligionsgeschichte, Geschichte der christlichen
Konfessionen, Geschichte der Freidenkerbeweaung, Philosophie
usw.) diese Adressen veröffentlicht würden? Wenn die
Gleichstrebenden zu gegenseitiger Förderung in Korrespondenz treten
würden

Wie gesagt, dies sollen nur Anregungen sein. Es würde
mich freuen, wenn ein praktischer Kopf etwas daraus zu
machen wüßte.

Noch einmal, zum Schluß: ich komme als Rufer in der
Wüste nicht aus Lauheit, sondern im Gegenteil, weil mir
unsere Bewegung wichtig scheint, so wichtig, daß es mir
weh tut, zu sehen, wie wenig ernste, strenge, gewissenhafte
Arbeit (oder sollten das für uns Fremdwörter sein?) auf
die Erforschung von Problemen verwendet wird, die für uns
von Bedeutung find.

Avers -Am Bach, Februar 1908. A. Attenhofer.

Der Krnstass.

Tief im Schoß der Mutter Erde,
Wo dte Klüfte donnernd reißen,
Wo gewalt'ge Kräfte wirken,
Da ertönte einst mein Werde.

In die Kluft ergoß sich brausend
Heißer Quellen reiche Fülle
Mit Metallen schwer beladen
Und dort schaffend manch Jahrtausend.

Langsam wächst aus dem Atome,
Dem sich fügen alle andern,

Nach den ewigen Gesetzen
Der Krystalle stolze Dome.

Stetig heben sich die Berge,
Senken tief sich ein dte Täler,
Ganz allmälig tritt zu Tage
Nun das Werk der kleinen Zwerge.

Wie es blitzet, welch Gefunkelt
Jede Stufe ein Geschmeide.
Hehrer Anblick für den Forscher

In des Bergwerks tiefem Dunkel.

Und er mißt der Formen Fülle,
Sie verbindend in Gedanken,
Und es fällt vor seinen Augen
Ihres Wachstums Rätselhülle.

Der Kristall neigt sich zur Pflanze
Einst in grauer Vorzeit Eines,
Keine Wunder, nur ein Werden,
Ein Gesetz umschlingt das Ganze.

Bergingenieur Grevel (Monistenkreis Genf).

Ludwig Jeuerbach (1804-1872).
Von F. Wyß.

Ludwig Feuerbach wurde geboren den 28. Juli 1804 zu
Landshut. Äuf der Hochschule zu Heidelberg begann er 1823
sein Studium der Theologie. Schon 1824 ging er nach
Berlin um Hegel zu hören. 1828 wurde Feuerbach Privatdozent

zu Erlangen. 1830 veröffentlichte er seine Gedanken
über „Tod und Unsterblichkeit". Von da an war eine
Anstellung als Professor unmöglich. Von der Philosophie Hegels
hat sich Feuerbach bald befreit. Schon 1841 erschien: „Das
Wesen des Christentums". Damit hat Feuerbach seinen
Weltruf als Religtonsphilosoph begründet. Von seinen
späteren Schriften nennen wir hier bloß: „Das Wesen der
Religion" und dte „Theogonie". Durch die Ungunst des
Schicksals geriet Feuerbach später in Mangel. Er starb am
13. September 1872. Gegenwärtig wird in Deutschland
Geld gesammelt, um ihm ein Denkmal zu errichten. Die
sämtlichen Schriften sind in neun Bänden erschienen bei Otto
Wiegand. Gegenwärtig erscheint eine neue Ausgabe in 10
Bänden bet Fcohmann in Stuttgart. — Der ungemein
interessante Briefwechsel von Feuerbach ist von Carl Grün
bei Winter in Leipzig erschienen. — Diese großen und teuren
Werke sind einem Freidenker schwer zugänglich. Doch ist jetzt
ebenfalls bei Frohmann ein kleines Buch über Feuerbach
erschienen, es heißt : „Ludwig Feuerbach von Pcofissor Fr.
Jooel". Es kostet nur Fr. 2.70. Hier ist die Neligions-
philosophie Feuerbachs im Auszug geboten. Der nach Wahrheit

strebende Lehrer und Freidenker empfindet einen geistigen
Hochgenuß, wenn er dieses liest und das Opfer ist nicht groß.

Am Grabe Feuerbach's hat 1872 Carl Scholl unter
anderem folgende Worte gesprochen: „Ludwig Feuerbach hat
den Schleier und die Binden weggerissm, die seit
Jahrtausenden, zumal durch Priesterhand um Augen und Herzen
der Menschheit gelegt waren, infolgedessen unser Geschlecht
sich eingebildet hat, wir befänden uns auf unserer Erde als
einem Ort des Fluches, alles Schöne, Hohe und Evle, alles
Göttliche sei nur außer und über uns, nicht in uns selbst

zu finden, sich eingebildet, wir müssen erst sterben, um in
den Besitz dieser höchsten Güter zu gelangen. Diesen Traum
der Menschheit hat Feuerbach zerstört. Feuerbach hat uns
gezeigt, daß es eine Täuschung war, wenn sich die Menschen
bis zur Stunde eingebildet, die Religionen seien übernatürliche

Offenbarungen. Er hat gezeigt, daß sie der Menschheit
eigenstes Werk, ihr eigenstes Fühlen, Denken und Hoffen
und aus ihr entstanden seien. An Feuerbach's große,
unbestechliche Liebe zur Wahrheit wollen wir uns erinnern."

Conrad Haag, ein Gemeindepräsident in Hüttweilen im
Kanton Thurgau, schrieb 1861 (siehe in Grün, 2. Teil 129) :

„Feuerbach hat mich von allem Wahn und Aberglauben
freigemacht, die ganze Wahrheit und Geistesfreiheit empfängt
man nur durch die Feder Feuerbachs." — „Ohne Wahrheitsliebe

und ohne Achtung vor Vernunft und Wissenschaft gibt
es keinen edlen Charakter."

Zur Empfehlung des Büchleins von Jodel will ich einige
Sätze Feuerbachs daraus mitteilen:

1. Die Wunder aufheben heißt die Götter aufheben (p. 82).
2. Gott ist das eigene Wesen des Menschen, der Inbegriff

seiner Wünsche und Ideale (p. 104).
3. Die Aufhebung des Widerspruchs zwischen Religion

und Bildung ist die unerläßlichste Bedingung der Wiedergeburt

der Menschheit (106).
4. Dte Menschheit kann nur erlöst werden durch die

Menschheit (III).
5. Daher ist nur die Ethik das Losungswort der

fortschreitenden Menschheit (112).
6. Dte Ethik ist aber von allem metaphysischen Beiwerk,

von allen mystischen Zutaten und Anleihen bei einer jenseitigen
Welt zu säubern und hat dafür einzutauschen die unzerstörbare

Grundlage des Zusammenhangs der Menschengattung
und ihrer Solidarität (112).

7. Läuterung des individuellen Glückseligkeitstriebes in
den sozialen ist also der Gang der Entwickelung (113).

8. Die Unterscheidung von „Gut und Böse" kann also
mit dem Gottglauben nicht verschwinden. Diese Unterscheidnng
ist der Quell der Moral und des Rechts (113).

9. Die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des

Diesseits zur Folge (113).
10. Wenn wir nicht mehr ein besseres Leben glauben,

sondern wollen, so werden wir auch ein besseres Leben schaffen,
aber um dieses zu wollen, müssen wir an die Stelle der
Gottesliebe die Menschenliebe als die einzig wahre Religion
setzen (114).

Zur Ergänzung setzen wir hier noch ein paar Sätze aus
dem „Wesen des Christentums" (7. Band der Ausgabe bet

Wiegand) :

1. Der Zentralpunkt der christlichen (kirchlichen) Sophistik
ist der Begriff Gottes (v. 208).


	Freidenker-Vereine

