
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 3

Artikel: Aber von Baum der Erkenntnis sollt ihr nicht essen

Autor: Bock,  M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausaeaeben vom

Isreidenker-Werein Zürich
Postfach eise

I. Jahrgang — Uo. 3.
1. März 1908

Erscheint monatlich.
Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 1.50 pro Jahr.

Einzelnummer 10 Cts-

Achtung! Achtung!
Korrespondenzen für den Verein sind an Herrn

G. Zurflich. Seefeld straße 184
zu richten.

Zeitungen, Kirchenaustritts-Formularc, Statuten und

Broschüren sind zu haben bei

Sartmann, Sechtplah 1 (Sonnenquai).

Ireidenker-Mrein Zürich.

Hintcrönng
zur

außerordentlichen Monatsversammlung
auf Freitag, den K. März, abends Punkt 8 Uhr

im Saale des Restaurant „Zähringer". Ecke Zähringer- und
Mühlegasse, parterre, Eingang Zähringerstr. 10.

Wir ersuchen unsere Mitglieder, zahlreich zu erscheinen,

und hoffen wir, mit der Auswahl des neuen Lokales auch
den Wünschen unserer Mitglieder entsprochen zu haben und
bitten Sie, vollzählig zu erscheinen. Von nun an finden alle 14

Tage pünktlich Versammlungen statt. Die erste im Monat
als Monatsversammluna, die zweite als Vorlcagsversammlung,
zu welcher Freunde unserer Bewegung freundlichst eingeladen
werden. Der Vorstand.

An alle Freunde der Gewissensfreiheit!
Der berühmte Geschichtsschreiber Gibbon sagt:
„Die Einzel-Hinrichtung Michael Scrvets empört

mich tiefer als alle menschlichen Hekatomben der spanischen
und portugiesischen Autodafes."

Zweifellos war und bleibt der Meuchelmord, den die
Theologie an Michael Scrvet begangen, einer der abscheulichsten

Greuel, den uns die Geschichte überliefert hat —
ein unerhörtes Verbrechen gegen einen Gelehrten, einen
Denker, durch dessen Genius die Menschheit wohltätige
Förderung erfahren.

Servets Bedeutung auf den verschiedensten Gebieten ist
allgemein anerkannt : Die Entdeckung des BlutumlausS wurde
von ihm angebahnt; Elifte Ncclus durste ihn mit Recht
„einen der Begründer der vergleichenden Erdkunde" nennen;
er war im 16. Jahrhundert nicht nur ein Vorkämpfer des

freien Glaubens, sondern auch der freien Forschung.
Der Mord an Servej hatte Genf zum Schauplatz, Calvin

zum Urheber. Bevor dieser zum Henker wurde, war er zum
Angeber des Märtyrers geworden. Er, das Haupt der
Häresie, halte von der katholischen Inquisition von Vienne
die Einkerkerung und Verbrennung Servets begehrt. Und
als dieser dem Gefängnis der Inquisition entronnen war,
hat ihn Calvin verräterischer Weise in Genf verhaften und
zum Flammentode verurteilen lassen.

An der Stätte des entsetzlichen Geschehnisses soll ein
Denkmal des Opfers errichtet werden zur Genugtuung des
beleidigten Rcchtsgcfühls der zivilisierten Menschheit. Im
„protestantischen Rom" soll ein Standbild Michael Servets
sein Audenken wach erhalten als eherner Protest gegen
Unduldsamkeit, Haß und Scktcndunkcl.

Vertrauensvoll wenden wir uns an alle Freunde der
Gewissensfreiheit mit dem Ersuchen uns bei dem
unternommenen Werke nach Kräften zu unterstützen. Durch seine
Forschungen, sein Wissen, seine Entdeckungen, seine freien
Anschauungen in Sachen des Glaubens, durch seine
unerhörten Leiden und seinen qualvollen Tod hat Michael
Servet sich ein Anrecht auf die bewundernde Dankbarkeit
aller Aufgeklärten erworben.

Das Komitee für die Errichtung eines Zervet-Denkmals in Kens

Der Präsident:
August Fide, ehemaliger französischer Senator.

Gens, quai du Mont-Blanc 17

Der Sekretär:
Dr. Otto Karmin, Priatdozcnt an der Universität Genf,

Genf-Chöne, avcnue des Arpillieres 8

Das internationale Ehreukomitee für die Errichtung eines Jervet-
Denkmals in Gens besteht ans den Herren:

Dr. Kristian B.-R. Aars, Mitglied der Akademie der
Wissenschaften, Professor an der Universität Christiania.

Dr. B. Alexander, Proscssor der Philosophie an der
Universität Budapest.

Prof. Roberto Ardigo, Padua.
Dr. Th. Bartosck, Präsident des internationalen Freidenker-

kongr-sses 1907, Prag.
Henri Brisson, Präsident der Deputiertenkammer, Paris.
Danicl-Locombe, Deputierter der Vendve, Paris.
Fernand David, Deputierter de?: Haute-Savoie.
Hector Denis, Proscssor an der UntversM Libre in Brüssel,

ehem. Rektor.
Frödvric Dcsmons, Vize Präsident des Senats, Paris.
Casimir Dide, Gemeinderat von Montrouge (Seine).
Emile Favre, Deputierter der Haute-Savoie.
Dr. August Forel, Professor a. D. an der Universität

Zürich, Joorne (Schweiz).
Dr. Frowein, Präsident des „Daaeraad", Amsterdam.
Löon FurnLmont, Abgeordneter, Brüssel.
K. Reinh. Geier, Professor der Philosophie an der

Universität Upsala.
Arcangelo Ghislcri, Professor a. D. an der Universität Rom,

Rektor der Akademie der bildenden Künste Bergamo.
Ed. Herrtot, Professor an der „Facultv des Lettres" Bürgermeister

von Lyon.
Lamput', Vize-Präsident des Gemeinde-Rates von Paris.
Dr. S. Lasowski, Professor an der Universität Genf.
Dr. Ernst Mach, Professor a. D. an der Universität Wien,

ehem. Rektor, Mitglied des, Herrenhauses.
Georges Niemann, Professor an der Akademie der bildenden

Künste in Wien, ehem. Rektor.
Dr. Julius Ofner, Ncichsratsabaeordneter, Wien.
Dr. Robert W. Nausnitz, Professor an der deutschen

Universität Prag.
Mario Ropisardi, Professor an der Universität Catania.
Nicolas Salmeron, ehem. Präsident der spanischen Republik

Barcelona.
Vincente -T. Souza, Delegierter des Ackerbauministeriums

der Argentinischen Republik in der Schweiz.
Dr. Hermann Teleky, Wien.
Dr. Friedrich von Thudichum, Professor der Rechte a. D.

an der Universität Tübingen.
Emmanuel Vauchez, ehem. Generalsekretär der „Ligue de

l'Enseiancment", Sables d'Olonne.
Dr. R. Vcrneau, Präsident der Anthropologischen Gesellschaft,

Paris.
Dr. H. Zahor, Physikus der Stadt Prag.
Dr. Paul von Zimmermann, Pfarrer und Dozent an der

K. K. cvang. theol. Fakultät Wien.

Wahrheit.
Georg Reinhardt.

Ihr nennt mich gottlos, weil ich Wahrheit suche.
Weil unbeirrt von blinder Eifrer Haß
Und ungebeugt von eurer Pfaffen Fluche
Nach Licht ich ringe ohne Unterlaß.

Wohl mag ich nicht des Priesters Stimme lauschen.
Nicht suchen Gott im engen Säulenhaus.
Ihn finde ich in leisem Waldesrauschen,
Im Blütendust, in Sturm und Wettergraus.

Ich brauche nicht das Licht der Altarkerzen,
Um Gott zu sehen, der über Wolken thront.
Ich find ihn hier, in meinem eignen Herzen:
Gott ist die Liebe, die im Menschen wohnt.

Kein Jenseits kann mich schrecken, noch mich rühren,
Doch bin ich eines Fehltritts mir bewußt,
Dann läßt mich schmerzlich mein Gewissen spüren:
Gott ist der Richter in der eignen Brust.

Dem Schwachen, Kranken laßt den Kinderglauben;
Nach Wahrheit aber suchen soll, wer kann.
Und wer sie fand, dem kann nichts mehr sie rauben
Sein eigner Lebenshort ist sie fortan.

Und ob auf seinem Pfad er einsam bleibe.
Er schreitet still und mutig gradeaus.
„Frommsein" ist ihm werktätige Menschenliebe;
Die ganze Welt: sie ist sein Gotteshaus.

„Mer vom Saum üer Erkenntnis sollt idr
mm essen".

Es ist etwas Wunderbares um die Erkenntnis. Doch nur
wer sich aus den Tiefen der Nacht, des Unwissens zu ihr
emporgerungen, kann das befreiende Gefühl der Erlösung
des menschlichen Geistes ermessen. Nur der, der an die Stelle
des anerzogenen negativen Glaubens und der Dogmen das
selbsterworbene positive Wissen setzt, das ihn aus der Masse
heraus zum denkenden Menschen erhebt.

Die Masse — Ist es zu verwundern, wenn sie in Nacht
und Dunkel dahinlebt, wenn all unsere Versuche, den Geist
zu befreien, scheinbar wirkungslos an ihr abprallen ; wenn
der größte Teil der menschlichen Gesellschaft, die arbeitende
Klasse, dahinvegetiert in der Frohn für die Besitzenden ; wenn
ihre Erziehung weiter nichts ist als ein Aufwachsen in
althergebrachten Traditionen; wenn Staat, Kirche und Schule
mit vereinten Kräften nach dem Motiv arbeiten: „Aber vom
Baum der Erkenntnis sollt ihr nicht essen" ; und die Eltern,
aufgewachsen in demselben Milieu, weder fähig noch willens
sind, Sitten und Gebräuche aufzugeben und der Jugend
andere Ideale einzupflanzen?

Und wenn die Zweifel an der „göttlichen" Weltordnung
sich dennoch in einem Arbeiter Bahn brechen, weil er im
Leben immer und immer wieder sah, daß die
„Bildungsbestrebungen" von Kirche und Schule nur darauf hinauslaufen,

das Recht des Besitzenden zu schützen und zu
erhalten, getreu dem alten Sprichwort : „Der Priester soll dte
Wissenschaft bewahren und das Gesetz soll man hören aus
seinem Munde", dann wirft er den Ballast einer Dogmenreligion

von sich- und setzt an deren Stelle
Was könnte er an ihre Stelle setzen? Zu kritisch und

zu klar sehend, um die Religion behalten zu können, mangelt

ihm das nötige Wissen, die Lücke auszufüllen. Und da
ergreift manchen die Verzweiflung und es peinigen ihn schwere
Gewissenskonflikte, denn die Religion, die die Ellern, die
Schule und Kirche ihm eingeimpft, wirkt so lange in ihm;
eine andere Weltanschauung fehlt. Dte quälenden Zweifel
bleiben, bis er Schritt für Schritt findet, was ihm die
Schule versagte, bis er frei wird. Nicht frei im Sinne einer
umfassenden Naturerkenntnis, o nein, es wird immer nur ein
Stückivissen sein. Aber es genügt, die Dogmen zu stürzen
und sie bei seinen Leidensgcnossen zum Sturz zu bringen.

Für die Angehörigen der besitzenden Klasse mag es leicht
sein, die Religion auszugeben. Ihnen bot schon dte Schule,
die höheren Lehranstalten Wissen im wahren Sinne des

Wortes, und an Stelle der Dogmen, die man für uns
reservierte, lernten sie Kulturgeschichte. Ihnen ist es dank
ihrem Bildungsgänge möglich, die Literatur der Naturwissenschaft

zu studieren, während für uns jene Werke, strotzend
von Fremdwörtern und geschrieben in einem eigenartig
komplizierten Stil, unklar und schwer verständlich sind. Man
braucht als Muster nur Höckels „Welträtsel", wohlverstanden
die Volksausgabe, zu nehmen, und man soll mir den Arbeiter
zeigen, der es zu lesen und zu begreifen fähig ist.

Dennoch bilden auch wir uns, wenn auch langsam,
vorwärts. Aber welche Opfer müssen wir sür unsern Bildungsdrang

bringen, der die eigene Erkenntnis und den Kampf
für alle geistig und materiell Gefesselten zugleich bedeutet.
Wir opfern dafür Gesundheit und Lebensglück. Und wie
nur wenige der außerhalb der arbeitenden Klasse stehenden
Menschen es begreifen werden, welch eine Erlösung für uns
die Erkenntnis bedeutet, so werden auch nur wenige die
Größe der Opfer ermessen können, die wir der Befreiung
wegen zu bringen gezwungen sind.

Ein Tag des Lebens des Arbeiters ist ein Stück seines
Lebens überhaupt und die bloße Zerlegung eines einzigen
Tages zeigt unser ganzes Leben. Ein Tag hat bekanntlich
24 Stunden, von denen wir mindestens acht dem Schlaf
widmen müssen; zehn Stunden sind wir an dte Maschine
gefesselt; morgens die Vorbereitung und der Gang zur
Arbeitsstelle eineinhalb Stunden; mittags Gang von und zur
Arbeit und Einnehmen des Mittagsmahls macht zwei Stunden,

und abends der Gang von der Arbeit, Reinigung und
Essen macht wieder eineinhalb Stunden; das macht netto
23 Stunden. Also bleibt uns ewig unzufriedenen Arbeitern
täglich eine ganze Stunde zum Leben, zum Genießen der
Kulturgüter. Begreift ihr nun, daß wir unser Wissen nur
auf Kosten der Nachtruhe, nur auf Kosten der Gesundheit
erwerben können, und daß unser Kampf um die geistige
Freiheit nicht getrennt sein kann vom Kampf gegen dte
wirtschaftlichen Ketten? Und dann sind wir wenigen, die es

wagen, die Geleise der Kirche, der göttlichen Weltordnung
zu verlassen und selbst die Früchte vom Baum der Erkenntnis

zu brechen und diese verbotene Frucht auch andern zu



reichen, nicht die Geächteten der Gesellschaft, die man brotlos
macht und mit der Hungerpeitsche hetzt von Ort zu Ort?
Iii es darum zu verwundern, wenn das Dunkel in der
Masse nur langsam weicht, weil uns der Weg zum Licht so

ungeheuer schwer gemacht wird?
Unser Kampf wird und muß es darum sein, all diese

Hindernisse aus dem Wege zu räumen, Jugend und Jugend-
erzteher, Eltern und Lehrer in unsere Reihen zu bringen,
um einen Damm aufzurichten gegen die Verpfaffung der

Jugend. Aber um den Kampf für die ökonomische Freiheit
kommen,wir nicht herum, wenn wir der Masse die Möglichkeit

geben wollen, doch „vom Baume der Erkenntnis zu
essen". M. Bock.

Die Aosse der Heuchelei,
der Dummheit und der Unwissenheit

in der Herrschenden Moral.
Vortrag vom 2. April 1907 im Volkshaus zu Lausanne

gehalten von August Forel,
früher Professor in Zürich, z. Z. in Joorne (Waadtland).

(Mit Erlaubnis deZ Verfassers übersetzt vom Monistcnkreis Genf. 1908).

In meiner Broschüre über die sexuelle Ethik (München
bei Ernst Reinhard, Verleger) habe ich eine Definition der
Moral oder menschlichen Ethik gegeben, welche sich auf die
wissenschaftliche Erforschung und die Psychologie der natürlichen

menschlichen Gefühle gründet. Zweifelsohne muß man
einen Unterschied machen zwischen den moralischen oder
altruistischen Gefühlen der Pflicht, welche wir von denjenigen
des Mitgefühls herleiten und der Tätigkeit, welche sich aus
ihnen ergibt. Man kann z. B. aus Dummheit oder
Unwissenheit eine schlechte, gesellschaftsfeindliche, kurz eine
unmoralische Tat begehen in einer sonst guten, altruistischen,
also moralischen Absicht. Im Gegenteil kann man ein gutes
Werk tun unter der Herrschaft selbstsüchtiger, sogar boshafter
Beweggründe. Jedoch sind das Verirrungen und Ausnahmen,
denn jeder Mensch bestrebt sich, seine Tätigkeit in Einklang
mit der Vernunft zu bringen und der vereinte Fortschritt
auf dem Gebiete der Moral und des Wissens muß bei dem

Menschen die gleichzeitige Verstärkung der moralischen Fähigkeiten

und ihre Übersetzung in die Tat zu erreichen suchen,
indem er sie auf den gleichen Ton abstimmt. Man soll sich

sogar Rechenschaft ablegen über die richtige und nötige Menge
von Egoismus, welchen man zum Leben und zu einer
vernünftigen Tätigkeit bedarf. Anstatt Egoismus und Altruismus
feindlich gegenüber zu stellen, sollen wir sie so miteinander
verbinden, daß ersterer an die zweite Stelle kommt. Außerdem

soll man seine Nächstenliebe auf ein vernünftiges Maß
zurückführen, ihr die Alleinherrschaft auf Grund unserer nicht
immer vernünftigen Gefühle nehmen und sie so ausbilden,
daß wir pflichtgemäß unsere eigenen Neigungen dem Wohle
der Allgemeinheit unterordnen, die Familie der Gesellschaft,
das Vaterland der Menschheit und endlich die Wünsche
unserer Generation dem Glücke der Kommenden. Solcherart
muß die Moral der Zukunft und dies die Religion sein.
Also werden wir die Beweggründe wie die Taten des Menschen

einteilen in positive oder gute, in gleichgültige und in
negative oder schlechte.

Nun, diese Definition hat allerdings nicht das Glück,
den Anhängern der landläufigen Moral zu gefallen, unter
deren Joch wir alle noch schmachten. Und woraus setzt sie

sich denn zusammen die Moral, die jene uns aufdrängen?
Na, das ist ein sonderbarer Mischmasch:

1. Religiöse Dogmen, von den Kirchen aufgedrungen,
gegründet auf einen Glauben ans Jenseits, auf billige
Beteuerungen alter Ueberlieferungen, auf einem Gebiet, wo
keiner etwas missen kann, endlich vorgebliche Offenbarungen
einer Gottheit, dte denselben Menschen mehr oder weniger
nach ihrem Ebenbild? gemodelt hat.

2. Gewohnheiten und Übereinkommen, meist auch
überliefert, verquickt mit den rohen Instinkten der menschlichen

Natur, mit dem Recht des Stärkern, mit dummem Menschenstolz,

kurz mit allen unsern Fehlern und Schwächen, zum
Schein verziert mit dem Namen der Moral.

3, Endlich eine echte, menschliche Moral, voll Nächstenliebe,

voll Gefühl für die menschliche Gesellschaft und ihre
Zusammengehörigkeit, die sich so gut wie sie kann wehrt
gegen die Ketten, in welche die religiösen Dogmen und die

eingewurzelten Gewohnheiten sie schlagen.

Nehmen wir nun einmal diese Ueberlieferungs- und
Gewohnheitsmoral unter die Lupe und betrachten ihre
Beziehungen zu den Schwächen unserer Natur im Lichte unserer
gegenwärtigen Kenntnisse.

Aber zunächst wollen wir uns einmal die menschlichen
Schwächen, welche unsere Vernunft mit Schranken umgeben,
besehen.

1. Die Heuchelei, sagt ein Weiser, ist ein Zugeständnis,

welches das Laster der Tugend macht. Ohne Zweifel
ist sie so eng mit uns verwachsen, daß wir sie wie die Lüge
überall wiederfinden. Unbewußt richtig fühlend wollen wir
besser scheinen als wir sind und indem wir so unsere Laster
und Schwächen unter dem Mantel der Heuchelei verbergen,
geben wir zu, daß die Tugend, also die Betätigung unseres
moralischen Empfindens, etwas besseres ist als das Laster.
Nichtsdestoweniger wird uns der Mantel der Heuchelei
verderblich, denn unter seinem Schutz wimmeln und wuchern
die Laster und Schwächen nur desto besser. Das Schlimmste
aber ist, daß unser Gehirn eine große Neigung hat, aufs
Geratewohl alles zu glauben, was uns schmeichelt und
Vergnügen macht und sich so rasch an die Heuchelei gewöhnt,
daß es schließlich ihre Aussagen für wahr hält. Die Heuchelei

gelangt somit in das Gebiet des Unbewußten oder Unbewußt-
seins ; wir geben uns dann keine Rechenschaft mehr darüber.
Wenn nun, wie ein Sprichwort sehr richtig sagt, eine
erkannte Gefahr nur eine halbe ist, so unterliegt unser Wesen
im Gegenteil sehr leicht einer unbewußten und somit
unbekannten Gefahr. Und so kommt es, daß gerade die uns

nicht zum Bewußtsein kommende Heuchelei, welche mehr oder

weniger ohne Verstellung ausgeübt wird, die allergefährlichste
ist. Sie vereinigt sich aufs Angenehmste mit all unseren
Schwächen und selbstsüchtigen Neigungen und lehrt uns
dieselben zu entschuldigen, zu erheben, zu beschönigen und mit
falschen Namen zu schmücken. Dank ihr nennen wir den

Mißbrauch unserer Stärke: väterlichen Schutz, die Feigheit:
Weisheit und Klugheit, die Eifersucht: Uebermaß an Liebe,
den Geiz : vernünftige Sparsamkeit, die Verschwendung : Güte,
Dte Faulheit: wohlverdiente Ruhe, die Schmeichelei unserer
Eitelkelt : schuldige Anerkennung unserer Verdienste, rücksichtsloses

Streben nach Gewinn und die Ausbeutung des Nächsten:

vornehmes Geschäftsgebahren und Ergebnis unserer
Arbeit, rohe Mißhandlungen : wohlverdiente Strafe, die
Ungerechtigkeit Recht, die Lüge: Güte oder sogar Wahrheit,
den Wucher: gute Kapitalanlage, die Geldheirat: V^rnunft-
oder Konventcnzehe usw. Dte Heuchelet verbindet sich nun
mit einer umso größeren Verschlagenheit, je entwickelter unser
Gehirn ist, mit all unseren Gedanken und Tätigkeiten und
heiligt die niederträchtigsten Pläne unserer Selbstsucht mit
den Namen der Religion, der Gerechtigkeit, des öffentlichen
Wohles, der Wissenschaft und der Moral, und das, ich wiederhole

es, uns unbewußt, unterbewußt, man könnte fast sagen :

naiv. Die unterbewußten Heuchler spielen ihre Rolle besser

und sind auch viel zahlreicher als die, welche wissen, daß sie

heucheln. Wir müssen uns klar darüber werden, daß eine

ganze Reihe von Zwischenstufen die erstern mit den letztern
verbindet und daß es immer die Gewohnheit des HeuchelnS
ist, welche es in das Gebiet des Unterbewußtseins führt.
Durch die Macht der steten Wiederholung oder des

regelmäßigen AnHörens derselben glaubt man endlich den Schmeicheleien,

den Uebertreibungen und Lügen und betrachtet ste

als selbstverständlich, ebenso wie man ohne Überlegung an
biblische und andere Widersinnigkeiten und Redensarten glaubt,
blos weil sie immer und immer wiedergekäut werden. Die
Grenzen zwischen dem klaren Bewußtsein und dem, was
gewohnheitsmäßig, maschinenmüßig und unterbewußt geschieht,
verwischen sich also immer mehr ; aber dessen ungeachtet ver
anlaßt uns unsere Eigenliebe, unser Interesse und die liebe
Eitelkeit hcuchlischcrweise nicht allein das für wahr anzunehmen,

was uns schmeichelt und uns vorteilhaft erscheint und
die Augen gegen alles zu verschließen, was uns verletzt, ja
uns sogar darüber zu entrüsten. Und all das wird allmählich
zum eisernen Bestand unseres Wesens. Eine der bezeichnendsten

psychologischen Vereinigungen auf diesem Gebiet ist die
der Eitelkeit mit der Feigheit. Der Eitle oder Ehrgeizige,
welcher gleichzeitig feige ist — und deren Zahl ist Legion —
wird notwendigerweise heimtückisch und heuchlerisch, denn da

er nicht den Mut hat, sein wahres Gesicht zu zeigen, so

kann er nur durch Verschlagenheit und den Schleichweg der

Intrigue zu seinem Ziel gelangen. Ec stellt sich bescheiden,

gutmütig und sanft, um sein Zurückweichen zu verdecken und
um seinen Zw.ck zu erreichen, rächt er seine verletzte Eitelkeit
durch allerlei im Geheimen gesponnene niederträchtige Ränke.

Die Heuchelei im Verein mit der Eitelkeit ist das Sprungbrett

für das Strebertum. Uud dieses ist die schwere Krankheit

unserer Gesellschaft, welche unsere heutige Selbstsucht
kennzeichnet. Stillschweigend entschuldigt man dabei den
Andern, um einen guten Entschuldigungsgrund für sich selbst

zu haben.
2. Die Dummheit. Sie ist eine unheilbare Krankheit.

Die Götter selbst, sagt der Dichter, bekämpfen sie vergebens.

In der Tat, sie kommt mit uns auf die Welt, denn sie ist

die Folge von Vererbung schlechter Kräfte in dem Teil
unseres Keimes, in welchem sich das Gehirn entwickelt. Ohne
scharfe Grenze geht sie von einem guten Verstand bis zur
vollständigen Beschränktheit auf allen Gebieten. Auf dem

Gebiet des Intellekts (Verstand) verbindet sie sich mit
zahlreichen Schwächen: Unfähigkeit zu verstehen, zu lernen und
besonders richtige Schlüsse zu ziehen sowohl aus den

Wahrnehmungen unserer Sinne, wie aus dem in der Schule
Gelernten. Man kann z. B. ein wunderbares Gedächtnis
besitzen und doch dabei dumm, sogar blöde sein. Man kann

irgend ein Talent haben, welches einfache Leute verblüfft,
und doch vollständig außer stände sein, ein richtiges Urteil
zu fällen. Das vollkommene Gegenteil der Dummheit ist das

richtige Denken oder die Vernunft. Die Köpfe, welche

unfähig sind selbständig zu urteilen und deren Wissen nur von
unverdauten Kenntnissen oder manchmal vom Glauben an
eine Autorität herrührt, befinden sich wirklich näher an der

Dummheit als an der Vernunft. Ein mahrhaft intelligentes
Gehirn soll vor allem das Wahre vom Falschen zu
unterscheiden wissen und sich so einen Verstand erwerben, der sich

immer mehr von überlieferten Dogmen freimacht.
Auf dem Gebiet der Gefühle findet sich die Dummheit

ebenfalls wieder, sei es unter der Form der Gleichgültigkeit,
sei es unter der einer unstäten und krankhaften Aufregbarkeit,
welche die Vernunft beherrscht. Man kann Idiot auf
gewissen Gefühlsgebicten sein, wie z. B. in der Moral und

Aesthetik, und trotzdem anderswo ganz verständig. Aber in
diesem Falle hat der Verstand sehr oft eine verbrecherische

und gesellschaftsfeindliche Richtung, die bis zur Unvernunft
geht. Daher kommt es, daß sonst ganz vernünftige aber

exaltierte Menschen, Sklaven ihrer verwickelten und mit ihnen
durchgehenden Gefühle, die Richtschnur des Verstandes
verlieren und dem Mystizismus verfallen.

Auf dem Gebiet des Willens verrät sich die Dummheit
durch krankhafte Willensschwäche oder das Phlegma, andererseits

auch wieder durch Willenshast, oft auch durch Unent-

schlossenheit. Der Mangel an Beharrlichkeit ist die gefährlichste

Schwäche des Willens. Um willensstark zu sein soll

man nicht nur einen genügend ausgereiften Gedanken ohne

Zögern in dte Tat umsetzen können, sondern man soll das

begonnene Werk mit unerschütterlicher Ausdauer bis zum
Ende durchführen. Der Wille wird also das Gute, d. h.
das sittlich Gute vollenden, wenn er seine Antriebskrast
erhält, ebenso durch ein richtiges, gesundes und unabhängiges
Urteil, wie durch altruistische Gefühle.

3. Die Unwissenheit ist das Ergebnis entweder der

Dummheit oder des Mangels an Unterricht, meist aber einer

Vereinigung dieser beiden. Ein intelligenter Wilder wird auf
eine andere Art und Weise unwissend sein als ein Dummer,
welcher unsern Schulunterricht genossen hat. Unwi»enheit

erzeugt den Aberglauben. Vereinigt sich dieser mit der
Dummheit, der Begriffsstutzigkeit, dem Fanatismus und mit
den Vorurteilen, so bildet sie die Ursache eines ganz
beträchtlichen Teiles der sozialen Ilcbelständc, welche auf uns
lasten, und sie verhindert den Fortschritt in der Moral.
Unbewußterweise bildet sie die tyrannische Kraft, welche das
Gute will und doch das Böse schafft. Sie ist das feste Band
zwischen Irrtum und Vorurteil in unserem Geist. Und aus
diesem Grunde müssen wir mit aller Macht dahin streben,
diese Unwissenheit zu vernichten durch einen richtigen und
weisen Unterricht Aller und durch eine Wort- und Dcnk-
freiheit, welche keinen Maulkorb gegen den freien Ausdruck
des MenschengedankenS duldet.

Der Aberglaube und die Mystik sind also. Kinder einer
Vereinigung der Unwissenheit mit der Dummheit oder mit
einer durch überreizte Gefühle geknechteten Vernunft.

Die Gefühle sind ihrer Natur nach viel zäher, viel
schwerer auszurotten als Ideen und Vorstellungen, denn der
Mensch hängt leidenschaftlich an allem, was ihn beschäftigt,
an allem, was ihm durch die Sorge, dte er der Sache
widmet, vertraut geworden ist. So entstehen Gebräuche und
Vorurteile. Sie mögen so falsch, so unvernünftig, so

ungerecht oder schlecht sein wie sie wollen, nichts ist schwieriger
als sie zu verbessern oder gar auszurotten. Ohne viel Mühe
eignen wir uns einen Fortschritt in der Technik an, weil er
unsere innern Gefühle nicht berührt, aber wie die Wilden
an ihren geweihten Götzenbildern, fo hängen wir an allen
Gebräuchen, welche mit unseren Gefühlserregungen verknüpft
sind, an leeren Ideen, welche uns teuer geworden sind, an
religiösem und politischem Formelkram, an der Mode, am
Alkohol, der uns erregt und sogar trotzdem er uns schadet

usw. Und so unterhält das rückständige Festhalten der
Gefühle an dem Hergebrachten die Unwissenheit, die Vorurteile
und die Dummheit.

Veranschaulichen wir uns nun den moralischen Einfluß
der Heuchelei, der Dummheit und der Unwissenheit, letztere

mit ihren Vorurteilen, auf den verschiedenen Gebieten des

Lebens. (Uebersetzt von Bergingenieur A. Grebel).
(Fortsetzung folgt).

Ireidenker-Aereine.

Vielfach hat man uns schon bei Diskussionen, nach

Vorträgen und auch bei andern Anläßen vorgeworfen, der Fcei-
denkervcrein sei eine Sekte gerade wie Heilsarmee, Apostolische,

sogar sür Stündeler hat man uns gehalten. Nichts
weniger liegt uns fern als das. Wir brauchen keinen Kultus,
wir haben keine Dogmen, wir haben keine Kirchen, wir
brauchen keine gestickten Meßgewänder, noch Glocken um
Radau zu machen von morgens früh bis abends spät, aber

wir brauchen auch keine alten Knochen oder sogar
Gipsfiguren zu küssen, die ein jeder, welcher Krankheit er auch

behaftet ist, küßt, und so die Krankheit von einem zum
andern überträgt und unsägliches Unheil anstiftet. Denke man
an Lungenkranke, Syphilitische! Nein, alle diese Dummheiten

kennen wir nicht und bekämpfen sie. Wir Freidenker
leben in einer ganz andern Anschauung. Als vor zirza 1'/2
Jahren sich in Zürich eine Anzahl Freunde des freien
Gedankens, Anhänger der monistischen Weltanschauung zusammentaten,

um den ersten Freidenkeroerein in der deutschen Schweiz

zu gründen, da war nicht der Gedanke maßgebend, eine

Sekte zu gründen. Nein, im Gegenteil; sondern eben diese

Leute, die diesem Fanatismus verfallen sind, zu vernünftigen
und selbstdenkenden Menschen zu erziehen, besonders die

untere Klasse, die diesen Humbug in fanatischer Weise

glaubt und sich selbst in ökonomischer Stellung schädigt, um
das Zuckerplätzchen im Himmel nicht zu verlieren. Mit lauter
Stimme wollen wir diesen Gehirnkranken das kühn und

stolz befreiende Faustwort Göthes „Die Geisterwelt ist nicht

verschlossen" zurufen und in den Sinn legen. Dieses Faustwort

wird übrigens bestätigt, durch die überrasch. nden

Fortschritte des 19. Jahrhunderts, in der Naturerkcnntnis jenes

Jahrhunderts, von dem Ernst Häkel, der Kämpe des Monismus,

intuitiv den kommenden Geistcsfrühling schauend, in
seinem Welträtsel sagt : „Alle Gebildeten sind darüber einig,
daß dasselbe in vieler Beziehung alle seine Vorgänger
unendlich überflügelt und Aufgaben gelöst bat, welche bei

seinem Anfange unlösbar schienen".
Das Jahrhundert der Naturwissenschaft hat eine neue

Aera eingeleitet und eine ungeahnte Perspektive eröffnet. Dte

Errungenschaften moderner Kultur, der Technik und des mo- «

deinen Staates häufen sich ; die Ergebnisse der Naturforschung

vermanntgfachen sich. Die Ideale der auf naturphilosophtscher,

entwicklungsthcoretischer Grundlage, nicht auf übernatürliche

Offenbarungen aufgebauter Ethik drängen nach Läuterung

und Vertiefung unserer selbst und pochen auf Verwirklichung.
Das Bedürfnis der Erkenntnis wächst, die Menschen, dte den

Kirchcnglaubcn verlieren, die das Gängelband der Kindheit
abstreifen und aus dem dunkeln Käsig der Dogmatik zu

dem Lichte der Erkenntnis und zur Freiheit vernunftmäßigen

Handelns emporstreben, mehren sich stark.

Immer mehr wächst die Zahl der Selbstdenker und

Empfinder, die von dem ehrlichen Wollen beseelt sind, sich

durchzuringen zu einer wissenschaftlich gereiften, aus dem gefcsteten

Grund der Naturerkenntnis sich aufbauenden einheitlichen

Welt- und Lebensanschauung.
Der natürliche Entwicklungsgedankc, der in Darwin und

Lamarke seine Begründer hatte, ist es, welcher in sieghaftem

Aufstieg der Sonne gleich die Welt mit seinem Licht erfüllt.
Die Deszendenztheorie findet sich zu einer Weltanschauung

krystallisiert in der monistischen Philosophie. Diese lehrt uns,

daß, weil gleichen Gesetzen unterworfen, das Weltganze, der

Kosmos, von dem unser Erdball ja nur ein Teil ist, nur
als Einheit gedacht werden kann. Sie schaltet den

Zweiweltenbegriff aus, jenen dualistischen Gegensatz zwischen Geist

und Körper, Kraft und Stoff, Gott und Well, Schöpfer und

Kreatur.
Monismus und PhanteiSmus kämpfen den harten Kampf

mit Dualismus und Theismus.
Die monistische Philosophie ist es auch, die den denkenden

Menschen zu eigener Getstesführung, zu idealer Lebens-


	Aber von Baum der Erkenntnis sollt ihr nicht essen

