
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 2

Artikel: Thygater

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405896

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405896
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. Die »«türliche, reis «««schliche Sittenlehre
bietet eine bessere

Begründung des sittlichen Lebens.
Nach Göthe sind „Vernunft und Wissenschaft des Menschen

«llerhöchste Kraft". Darum soll man die ^fiittliche Erziehung
»»r allem auf die Erkenntnis stützen. Zur Bildung de«
Gewissens ist die sichere Erkenntnis besser, als ein zweifelhafter
Glaube. Die Erkenntnis, daß die Befolgung des Sittengesetzes
der allgemeinen Wohlfahrt dient, ist dem Schüler leicht zu
vermitteln. Erhaltung und Veredlung des Einzelnen und der
Menschheit werden als Ziele des Lebens dargestellt. Diesem
Ziele dienen alle Tugenden, die dem Schüler an Beispielen aus
»er Geschichte vorgeführt werden.

Dabei zeigt der Lehrer, daß das richtige Handeln sür den
einzelnen und die Gesellschaft gute Folgen hat und das
unrichtige böse, verderbliche Folgen; er zeigt, daß „Gerechtigkeit
ein Volk erhöht" und daß die „Sünde der Leute Verderben
ist". Ueberall wird die strenge Ursächlichkeit und
Gesetzmäßigkeit nachgewiesen. Als Tugenden, die vorherrschend

dem Eigenwohl, der Selbstliebe (nicht der Selbstsucht)

dienen, werden folgende behandelt: Sittenreinheit.
Wahrheitsliebe, Mut, Selbstbeherrschung, Besonnenheit, Arbeitsamkeit,
Enthaltsamkett, Geduld, Ehrfurcht. — Als Tugenden, die
vorherrschend dem sozialen Interesse dienen, gelten: Mitgefühl,
Pflichtgefühl, Güte, Treue, Gerechtigkeit, Friedsamkeil, Brüderlichkeit

und Toleranz. — Jede dieser Tugenden wird an 5 bis
10 Beispielen vorgeführt. — Durch diese Beispiele werden im
Schüler die Gefühle der Achtung, der Bewunderung geweckt,
lebendige Kräfte zum Guten. Der Schüler erkennt dabei auch,
daß alles Böse, wie AuSschwetsung, Lügenhaftigkeit, Feigheit,
Genußsucht, Trägheit, Trunksucht, Ungerechtigkeit, Roheit, Selbstsucht

usw. dem Einzelnen uud dem Volke zum Verderben
gereichen. — Erkenntnis der Folgen des Guten und Bösen ist
Weisheit, und Tun des Guten, ist Tugend. Weisheit
und Tugend dienen zur Förderung der allgemeinen Wohlfahrt,
der Erhaltung und Veredlung. Und Vollkommenheit gilt als Ziel.

Bet einer solchen Begründung der sittlichen Grundsätze ist
der Zweifel unmöglich, weil sie aus der geistigen Natur des

Menschen stammt, teils aus dem Gefühlsleben, teils aus dem
Denken, teils aus dem Wollen. Die natürliche Sittenlehre ist
eine positive Ethik, weil sie auf die Wirklichkeit sich stützt und
nicht auf angebliche Offenbarung übernatürlicher Art. Das
Etgenwohl und das Gesamtwohl gebieten uns
die Befolgung der sittlichen Mormen. Die
Vernunft stellt die sittlichen Grundsätze fest und stärkt das sittliche
Bewußtsein, das Gewissen. Und das Gewissen ist die
Grundlage des sittlichen Lebens.

Das Bewußtsein des S itten g e setz es ist der „Gott
in Uns", an den Schiller dachte bet seinen Worten :

„Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
Und sie steigt von ihrem Weltenthrone I"

Das eigentliche Tugendprinzip ist die Liebe zur Menschheit.
Sowohl Jesus und Paulus wie Comte und Feuerbach stehen

auf diesem Standpunkt.
Durch die Bildung des sittlichen Bewußtseins fördert der

Moralunterricht die Ueberzeugungstreue, die sittliche
Selbstbestimmung, die innere Freiheit, die das

Heiligtum der Seele ist. Die erzieherische Bedeutung
der Schule wird also gewinnen, und damit auch
das Ansehn des Lehrerstandes. — Auch wird damit
die Schule allen Konfessionen gegenüber eine neutrale Stellung
einnehmen. Diese Neutralität schafft dem Lehrer die Gewiffensfreiheit.

Diese Wohlfahrts-Ethik steht höher, als die kirchliche
Egoistenmoral, die für das Gute einen jenseitigen Lohn in
Aussicht stellt.

Auch das soziale Interesse wird durch den Moralunterricht
besser gewahrt, als durch die kirchliche Ethik. Denn diese zielt
ja in erster Linie nach dem „Jenseits". Dadurch wird die

Verbesserung des „Diesseits" gehemmt.
Unwissenheit, Armut, Elend, Genußsucht, Krieg und Mammonsdienst

werden ungenügend bekämpft. Aber der Verzicht auf
das Jenseits führt notgedrungen zur Verbesserung des Diesseits.

Der ethische Mensch ist der soziale Mensch.
Auch der Streit zwischen den Konfessionen wird durch den

Moralunterricht der Schule gemildert; denn das Volk erkennt
aus diesem, daß die Moral von Theologie unabhängig ist, daß
sie ein Lebensgesetz ist, das aus natürlichen Quellen sich ergibt.

Die wahren Motive zum sittlichen Handelu sind nicht die

Furcht vor der Hölle, noch die Hoffnung auf jenseitigen Lohn,
sondern das Streben nach Erhaltung und
Veredlung des Lebens, die Liebe zu unserm bessern
Selbst und der Menschheit, das Bewußtsein
der Solidarität und W es ens e inh e tt aller
Menschen, das Mitgefühl, das Pflichtbewußtsein,

die Pietät und das Streben nach derHerr-
schaft der Wahrheit und Gerechtigkeit.

Alle diese Motive kommen mit keiner Naturwissenschaft in
Gegensatz ; sie sind die feste Grundlage der Volkserziehung und
Menschenbtldung. (Mein Handbuch: „Humane Ethik", Verlag
von Franke, Bern, bietet den Unterrichtsstoff in diesem
und Geist).

Lebenszweck.
Und stände auch das Himmelreich mir offen,
Ich würde stolzen Schritts vorübergehn!
Nie kann ich eine Seligkeit erhoffen.
Die frommen Christen sich von Gott erflehn

Auf Erden eine Seligkeit erlangen
Ist meines Daseins allerhöchstes Ziel,
Im Kampf für Recht und Freiheit ohne Bangen,
Nie dürstets mich nach süßem Engelsspiel.

Des Lebens Zauber und des Lebens Wüten
Dünkt mir weit schöner als das Himmelreich!
Der Erde Glück, der Freiheit goldne Blüten
Erkämpft, o Herz — stirbst du auch schattengleich.

Auguste Stoppenbach.

Toleranz.
Die Geistlichen der verschiedenen Konfessisnen würden fich

bei ihrem gegenseitigem Hasse auch -noch im Jenseits um ihre
Seelen balgen und aus diesem Grunde ist- die Forderung der
Toleranz in religiösen Fragen unter den kirchlichen Konkurrenten
als eine Art Notschranke aufzufassen, die verhindern soll, daß
die schwarzen Raufbolde, fich einander nicht noch die Kirchtürme
einwerfen und so das ganze, zur Zeit noch recht in Blüte
stehende Geschäft mit Jensettswechseln verderben. Denn die
Vertreter der einzelnen Kirchengemeinschaften sind ja stets
geneigt, einander nur das Schlechteste nachzusagen, und da sie hie-
sür immer ein gläubiges Publikum finden, so wäre des Liedes
Ende, daß man die auf das Jenseits gezogenen Wechsel, eines
schönen Tages nicht mehr unterbringen könnte und die Bude
schließen müßte. Damit aber wäre das ganze, mit wahrhaft
satanischer Kunst errichtete, klerikale Truggebäude in Trümmer
gestürzt, und es wäre fraglich, ob alle modernen methaphistschen,
theosophischen und spiritistischen Zauberkünstler zusammengenommen,

wieder ein so fein gewobenes Netz über die menschliche

Vernunft zu werfen vermöchten, wie es die „geschorenen
Diener der heiligen Jungfrau" samt ihren Helfershelfern zu
weben verstanden haben.

Der Moralist fordert religiöse Toleranz mit Rücksicht auf
das Gemeinsame aller Religionen der Menschheit und der christlichen

Konfesstonen im besonderen. Dieses Gemeinsame soll
vor oder neben dem Trennenden zur Geltung kommen und so

dahin führen, daß der an einen bestimmten Glauben gebundene
Priester oder Laie auch die Berechtigung anderer religiöser
Anschauungen anerkennt. Aus Gründen der Vernunft wäce ja
gegen diese Auffassung der Toleranz nichts einzuwenden. Aber
schon wenn man den Begriff Toleranz nimmt, wie er sich im
Laufe der Zeiten rechtlich herausgestaltet hat, sehen wir, daß
ihm zu seiner Entstehung, wie zu seinem Gedeihen eine
eigenartige, dumpfe, stagnierende soziale Schichtenbildung nötig
war, daß er eine geistige Sumpfpflanze und kein ltchtfrohes
HöhengcwächS ist. Rechtlich genommen ist die religiöse Toleranz
ein Begriff, welcher dem lebensbejahenden, farbenfrohen, in
heiterer Sinnenlust schwelgenden Altertume völlig fremd war,
indem die antiken Staaten nur eine einzige Staatsreligion
kannten. Erst aus den verpesteten und versumpften sozialen
Zuständen der späteren römischen Kaiserzeit heraus ist dieser
Begriff entstanden und zwar als rechtlicher Schutz des aus
dem Dunkel emporstrebenden christlichen Sektentums gegenüber
dem zwar altersschwachen, aber immer noch mächtige Heidentum.
So wurde dieser Rechtsschutz erstmalig durch das Mailänder
Edikt Konstantins des Großen vom Jahre 313 ausgesprochen.
Die Anhänger der heidnischen Kulte waren nunmehr durch
Staatsgesetz gezwungen, die neue weltfetndliche, asketische Sekte
der Judenchristen anzuerkennen, die Ausdehnungsgelüste und
steigenden Anmaßungen derselben zu dulden.

Die Nachfolger Konstantins, Theodosius und Justinianus
schufen sodann das Byzantinische Staatschristentum, womit der
Toleranzbegriff schon seinen Zweck erfüllt hatte und außer
Anwendung kam, denn von diesem Zeitpunkte an war die Grundlage

für die Macht der katholischen Kirche gesichert und der
Boden für jenes kanonische, da? heißt Pfaffcnrecht geschaffen,
dessen Wirkungen sich u. a. in den furchtbaren, beispiellosen
Greueln der Ketzerverfolgungen durch die Inquisition äußerten.
So lange die katholische Kirche sich der Alleinherrschaft
erfreute — besonders im Mittelalter — gab es auch keine Toleranz

und die weltliche Macht trat völlig in den Dienst der Kirche.

Der dieser Rechtslage entsprechende Gedanke der Notwendigkeit
der Glaubensetnheit blieb auch zunächst im Reformationszeitalter

bestehen. Die katholischen Regierungen duldeten
Protestanten ebenso wenig wie protestantische Regierungen Katholiken.
Die nun folgende Zeit der Glaubenskriege zwang aber die
Staaten wieder zur Festlegung von Toleranzgrundsätzen, welche
besonders durch den westfälischen Frieden geregelt wurden.

So sehen wir endlich in der Gegenwart die rechtliche Toleranz

durch die Gewährung der Religionsfreiheit für die größeren
Religionsgemeinschaften zum allgemeinen Rechtsgrundsatz erhoben
und die Unabhängigkeit der politischen Rechte vom religiösen
Glaubensbekenntnis sanktioniert, während die kleineren Sekten
und auch die freien Gemeinden in einzelnen Staaten nur Toleranz

genießen, insoweit sie überhaupt staatlich anerkannt sind.

In welch unerhörter Weise sich der Staat hiebet auf Seite der

kirchlichen Organisationen stellt, das ging am besten aus der

kürzlich durch die Presse gegangenen Mitteilung aus Breslau
hervor, woselbst die Regierung der dortigen freireligiösen
Gemeinde die Annahme eines testamentarischen Legats verweigerte,
während die gleiche Regierung der andauernden Anhäufung von
Kapitalien durch die tote Hand gleichgültig gegenübersteht.

Geradezu paradox aber ist es, wenn eine katholische Partei,
wie die Ultamontanen in Deutschland, eine noch weitergehende,
gesetzliche Festlegung der rechtlichen Toleranz fordert, wie es

in dem sogenannten Toleranzantrag des Zentrums geschehen ist,
da doch eine Konfession, die jede Duldung anderer religiöser
Anschauungen mit den eigenen Grundsätzen für unvereinbar
erklärt, selbst keine Duldung verdient und in Anspruch nehmen
kann. Erstreckt sich doch die Unduldsamkeit der Klerikalen auf
alle Gebiete der modernen Kultur. Sie mißhandelte die Reinheit

der Kunst, weil sie keuscheste Gedanken unserer besten Künstler,
lediglich weil eine Novität ihr Inhalt war, als „Schweinereien"
bezeichnet, freilich ohne zu ahnen, wie sie damit nur sich selber,
nie aber die Kunst herunter setzen. Sie agitieren gegen die

Aufführung dramatischer Werke unserer besten Dichter, sie wenden

sich mit plumpen Angriffen gegen unsere Gelehrtcnwelt, indem
sie, unfähig die Forschungsergebnisse mit denWaffen der Wissenschaft

anzugreifen, gegen die Personen ihre Beschimpfungen richten.

In allen einsichtigen Kreisen aber herrscht der lebhafte
Wunsch, daß Toleranz im wahren Sinne des Wortes geübt
werde, da die Zunahme religiöser Unduldsamkeit besonders in
Gegenden mit stark gemischter Konfesstonalität zu großen sozialen
und wirtschaftlichen Nachteilen geführt hat und gegenwärtig
umso lästiger empfunden wird, je schwerer der Einzelne sich im
wirtschaftlichen Kampfe behaupten kann. Denn innerhalb der
einzelnen Konfession ist es nicht allein der Pfaffe, der unaufhörlich

hetzt und schürt und seinem Hasse keine Grenzen zieht,
sondern hinter ihm steht auch der seelisch zum Pfaffen
gewordene Laie und übertrifft oft den Geistlichen selbst an
Unduldsamkeit, Herrschsucht und niederträchtigem Ränkesptel.

Die Pfaffensaat der Unduldsamkeit, welche bereit« «« tzM
rechtlichen Festlegung ihres Gegenteils ausgestreut wurde, ist
allenhalben aufgegangen und schießt heute mächtiger wie je t»S
Kraut, die Felder der fortschrittlichen Kultur gefährdend, »« ft«
nur immer Raum findet. Man denke nur was in De»tschl«»d
von Seiten der Gerichte für Unfug getrieben wird mit «e«.
sogenannten Gotteslästerungsparagraphen, den § 166 d. R. St. S.
Staatsanwaltltche VersolgungSwut und richterliche V«ret«g»-
nommenheit bringen Jahr für Jahr so und so viele Käufer
für den freien Gedanken zur Strecke.

Das ist ja gerade das Niederträchtige dieser Lügensaet, daß
sie gerade dann nicht keimen will, wenn sie einmal cmS«a«s-
weise Gutes stiften sollte, sondern nur der pfäffischen Heuchelei
dient, welche mit dem Wunsch nach Duldung, dem Siortsl«»
gemäß, nur um Schutz gegen ungerechte Verfolgung fleht, i»
Wirklichkett aber unter diesem Wunsche von Anfang an »»r
grenzenlose Herrschgter, nur tätlichen Haß gegen alle Aider-
sacher verbirgt. Ja wir sind jetzt auf dem besten Wege in »aS
finsterste Mittelalter zurückzukehren, wenn der Geist des fanatt-
sierten Pfaffentums weiterhin an Boden gewinnt. Aber in der
freien Luft der fortschrittlichen Tätigkeit auf allen Gebiete« hat
die Toleranz weder Sinn noch Berechtigung. Hier herrscht »tel-
mehr das längst bekannte, biologische Gesetz der natürliche«
Entwicklung des höheren Organismus aus dem niederen, das
Gesetz der natürlichen Auslese, offener Kampf ist hier das
treibende, lebensfördernde Element. Das Altersschwache, Kranke,
das Kraftlose muß zu Grunde gehen. Das Lebensfähigste n«r
erhält sich. Nirgends duldet im großen Weltleben, im Airbel
des Werdens und Vergehen, der Starke den Schwachen.
Nirgends wird die Macht von der Ohnmacht, das Gesunde vo«
Kranken verdrängt, nirgends überhaupt sehen wir ein Dulden
aus freien Stücken. Im Gegenteil alle Lebewesen sind bestrebt,
ihre Freiheit zu behaupten, von der Pflanze die Licht und «itft
sucht bis zum höheren Tiere.

Auch die Geschichte der Menschheit bestätigt dieses Gesetz.
Jeder Krieg zeigt wie die völlige Niederwerfung des Gegner»,
der einzige Zweck des Kampfes ist. Im sozialen Leben siegt
die Intelligenz über die rohe Gewalt, das bewegliche Kapital
über das unbewegliche, die Massenproduktion in den Fabriken
über das Kleingewerbe, der Welthandel über den Platzhandel,
im Geistesleben das gleiche. Im Streite um wissenschaftliche
Lehrmeinungen macht man dem Gegner freiwillig kein
Zugeständnis, auch nicht aus Gründen der Toleranz. Schritt um
Schritt erkämpft sich der geistige Fortschritt seine Stellung. In
Fragen der Wissenschaft kann immer nur eine Antwort die
richtige sein. Im politischen Leben wird gleichfalls niemand
erwarten, daß ihn der Gegner schont und daß ihn feindliche
Parteien ohne Kampf dulden.

Ueberall sehen wir die willensstarken Naturen zum Angriff
bereit. Denn „in jedem Angriff ist klingendes Spiel" sagt
schön und tapfer einer unserer geistigen Führer. Der „Wille
zur Macht" drückt uns die Waffe in die Hand und keine
Musik klingt lieblicher wie die Fanfare, welche den Sieg verkündet.

Wissen und Nichtwissen.
Von Leopold Jacoby.

Unheilvoller
Als das Darben der Erdenkinder
Und alles Leid der Menschen ist
Das Nichtwissen
Vom eigenen Elend.

Seh ich

Millionen Menschenwesen

In ein Marterjoch gepreßt,
Stumpfen Blicks durch Tagwerk wandeln.
Dann in bittrem Groll und Gram
Muß mein Hirn und Herz erbeben.

Thoren haben es Glück genannt,
Haben die Menschen seelig gepriesen.
Die, unbewußt der Seelenqualen,
Sich des niederen Daseins freun.
Mit dem Vieh zugleich zufrieden leben.
Lieber wissend bluten in Qual,
Lieber bewußt in Qual vergehen!

Fürchterlicher
Als das Elend der Menschen ist
Das Nichtwissen,
Sei's auch vom Elend.

Mgater.*
Thygater melkte die Kühe ihres Vaters, und sie melkte gut,

denn die Milch, die sie nach Hause brachte, lieferte mehr Butter,
denn die Milch die von ihren Brüdern nach Hause gebracht
wurde. Ich werde dir sagen, wie dies kam, und gieb gut acht,
Fancy, daß dus weißt so du einmal ausgehen magst ,u
melken. Doch sage ich dir dies nicht, auf daß du melken
mögest wie Thygater, sondern um dich auf das Vorbild ihre
Brüder zu weisen, die durch minder gutes Melken besser täte».
Verständiger wenigstens.

Bevor die jungen Landleute die Weide betreten, ja, lange
vor dieser Zeit, stehen die Kühe an der Eiufriedung und warten,
daß man ste entlaste von dem Ueberfluß, den sie eigentlich für
ihre Kälber bereit machten. Aber die Menschen essen die Kälber
auf, „weil sie sich hierzu geeignet fühlen", und dann ist da
Milch zu viel in den Eutern.

Was geschieht nun, während die Kühe mit dummen
Gesichtern am Verschlage warten? während dieses Stillstehens
treibt der leichtere Teil der Milch, die Sahne, das Fett, die

Butter, nach oben, und liegt also der Zitze am fernsten.
Wer nun geduldig melkt bis auf die Neige, bringt fette

Milch nach Hause. Wer Eile hat, läßt Sahne zurück.

Und siehe, Thygater hatte keine Eile, doch ihre Brüder wohl.
Denn diese behaupteten, daß sie auf etwas anderes Recht

hätten, denn auf das Melken der Kühe ihres Vaters. Aber sie

dachte nicht an dieses Recht.

* Griechisch sprich: ritrle»tt«i Tschter im SanSkrit NteH?
mädchen.



«ei« Vater hat «ich gelehrt, ,u schieb-« «it tzfeil ««,
»»ge«, sprach einer der Brüder. Ich kann von der Jagd
jede« und will umher streifen in der Welt und arbeiten für
«tgene Rechnung.

«ich lehrte er fischen, sagte ein zweiter. Ich wäre wohl

»«mm, allzeit zu melken für einen anderen.

Er »eigte mir, wie man einen Kahn macht, rief der dritte.

Ach fälle einen Baum und gehe darauf fitzen, im Wasser. Ich

»il wissen, was da zu sehen ist an der anderen Seite des Sees.

Ich habe Lust, zusammen zu wohnen mit der blonden G,ne^
«klärte ein vierter, daß ich ein eigen Haus habe, mit ThvgaterS
»«rinnen, für mich zu melken.

So hatte jeder Bruder einen Wunsch, ein Begehr, einen

Millen. Und sie waren so erfüllt von ihren Neigungen, daß

sie fich keine Zeit gönnten, die Sahne mitzunehmen, die die

Kühe ganz betrübt bet sich behalten mußten, ohne Nutzen für
jemanden.

Aber Thygater melkte bis auf den letzten Tropfen.
Vater, riefen endlich die Brüder, wir gehen!
Wer wird da melken? fragte der Vater.
Et, Tugater!
Wie wirds werden, wenn auch sie Lust kriegt zum Fahren,

Fischen, Jagen, Weltbesehen? Wie wirds werden, wenn auch

sie auf den Gedanken kommt, zusammen zu wohnen mit was

Braunem oder Blondem, auf daß sie ein eigen HauS habe, mit
allem, was dazu gehört Euch kann ich missen, doch sie nicht

die, weil die Milch, die sie nach Hause bringt, so fett ist.

Alsobald sagten die Söhne, nach einiger Ueberlegung :

Vater, lehre sie nichts! Dann wird sie treu fortmelken bis

ans Ende ihrer Tage, zeige ihr nicht, wie die gespannte Sehne,

sich zusammenziehend, den Pfeil wegschießt, dann wird sie nicht

Gelüste haben zur Jagd. Verbirg ihr die Eigenschaft der Fische,

die einen scharfen Hacken einschlucken, so er mit ein wenig Aas
bedeckt ist, sie wird dann nicht denken an das Auswerfen von

Angeln oder Netzen. Lehre sie nicht, wie man einen Baum
aushöhlt und damit wegfahren kann an die andere Seite des

Sees, dann wird sie kein Verlangen fühlen nach dieser anderen

Seite. Und laß sie nimmer erfahren, wie man mit Blond oder

Braun ein eiaen Haus erwerben kann und was dazu gehört!
Laß sie dies alles nimmer wissen, o Vater, dann wird sie bei

dir bleiben, und die Milch deiner Kühe wird fett sein

Indessen laß uns gehen, Vater, jeden nach seinem Begehr!
So sprachen die Söhne. Doch der Vater — der ein sehr

vorsichtiger Mann war — erwiederte:
Ei nun, wer wird hindern, daß sie erfährt, was ich sie

nicht lehrte? wie wirds sein, wenn sie die Blaufliege fahren
sieht auf einem treibenden Zweig? wie, wenn der gezogene

Faden ihres Gespinstes sich auf die vorherige Länge zufällig
fsrtschleudert wie, wenn sie am Rande des Baches den Fisch

beobachtet, der nach dem sich windenden Wurm schnappt, doch

tn salsch gelenkter Gier ihn verfehlt und fest hackt an der scharfen

Hülsschcide des Rieds? und wie endlich, wenn sie ein Ncstchen

findet, das die Lerchen im Maimond sich in den Klee bauen?
Die Söhne dachten wieder nach und sagten:
— Sie wird daraus nichts lernen, Vater Sie ist zu dumm,

um Begehr zu schöpfen aus Wissenschaft. Auch wir würden

nichts erfahren haben, wenn du uns nichts gesagt hättest.
Doch der Vater antwortete :

Nein, dumm ist sie nicht! Ich fürchte, daß sie aus sich

selbst lernen wird, was ibr nicht lerntet ohne mich. Dumm ist

Thygater nicht!
Darauf dachten die Söhne wieder nach — diesmal tiefer —

und sagten:
Vater, sage Ihr: daß wissen, begreifen und begehren

sündig ist für ein Mädchen!
Dtesesmal war der sehr vorsichtige Vater zufriedengestellt.

Er ließ seine Söhne ziehen, zum Fischfang, auf die Jagd, in
die Welt hinein, auf die Freite überall hin.

Doch er verbot das Wissen, das Begreifen und das

Begehren Thygater, die in Einfältigkeit weiter melkte bis
m» das Ende.

Und es blieb also bis auf den heutigen Tag.
Aus „Multatuli" Frauenbrcoicr.

Die christlichen Jeste.
Ahr Ursprung und ihr Zusammenhang mit den Festen der

antiken Völkern und der Naturreligionen.
Vortrag gehalten von Fritz C- KöHler im Monistenkreis Genf.

Wenige Tage vor dem letztjährigen Fest der Wintersonnenwende

zu welchen wie alle Jahre der Lichterbaum geschmückt
wurde hörte ich von einer Dame meiner Bekanntschaft die
Aeußerung „Ihr Freidenker seit doch inkonsequente Leute" von
der christlichen Kirche wollt ihr nichts wissen, aber ihre Feste,
ihren Weihnachtsbaum behaltet ihr bei! — Diese Aeußerung
gab mir die Anregung zu meinem heutigen Vortrage, in welchem
ich versuchen will nachzuweisen, daß die sogenannten hohen
kirchlichen Feste durchaus nicht Einrichtung der Kirche sind,
sondern bereits lange vor deren Stiftung bet vielen Völkern,
»enn auch unter andern Namen, bestanden haben. Wie es mit
den übrigen Festen steht werde ich ebenfalls im Verlaufe meines
Vortrages auseinandersetzen.

Zunächst will ich einige Worte über den allwöchentlich
wiederkehrender Feiertag, den Sonntag, sagen. Wie uns allen bekannt.
lehrt die Kirche über die Enstehung des Sabbats, daß Gott
am siebenten Schöpfungstage von seinem Werke ausruhte.
Abgesehen davon, daß der allmächtige Gott, dem doch angeblich
die Naturkräfte auf seinen Wink gehorchten, 6 Tage dazu
gebrauchte, das Universum zu schaffen, muß es für den Unbefangenen
befremdlich erscheinen, daß dieser doch menschlichen Schwächen
«icht unterworfen sein sollende mächtige Geist das Bedürfnis
«ach Ruhe empfand, sich, wie wir eben gehört, erquickte und
an der Abendkühle labte wie im ersten Buch Moses III, Vers 8
Mlsdrücklich zu lesen ist.

Was er als angenehm und wohltätig empfunden, das gebot

er auch den Geschöpfen seiner Laune, den Menschen.
Nun wissen wir aber, daß die siebentägige Woche bereits

bei den Babilontern und Acgyptern existierte und ihren
Ursprung wohl in den Mondphasen hat, welche fich ungefähr von
sieben zu sieben Tagen folgen. Auch die alten Germanen hallen

"Grtechisch sprich: --- daS Weib.

höchst wahrscheinlich scho« die siebentägige Woche, lange vor
der Bekanntschaft mit den Römern da uns Tacitus berichtet,
daß sie alle wichtigen Unternehmungen und Versammlungen,
besonders gottesdienstliche, nach dem Wechsel des Mondes
bestimmten.

Von den Aegvptern kam die siebentägige Woche zu den

Griechen und Römern, welche vordem eine acht- bezw.
zehntägige Woche hatten.

Im nachapostolischen Zeitalter wird neben dem jüdischen
Sabbat der Sonntag (als Freudentag), weil angeblich
Auferstehungstag Christi, gefeiert, doch erst Konstantin der Große,
verbot im Jahre 321 alle nicht ganz dringlichen Tagesgeschäfte

am Sonntage, und Kaiser Leo III., der von 717 bis 741
regierte, untersagte endlich jede Arbeit an diesem Tage bet

schweren Strafen.
Dte Bezeichnung dieses „äomsniLus^ oder „ckomenies.",

d. h. Tag des Herrn, ging nun als ^ckimilnellk" als ^äomkniea,"
in die italienische und als „clomiiiAo" in dte spanische und
portugistsche Sprache über. Alle nordischen Völker nannten
diesen Tag den Tag der Sonne, Sonntag, nach dem römischen
Namen „clies solis". Den Grund hierfür werden wir beider
Erklärung des Weihnachts- und Osterfestes kennen lernen. Als
Kuriosum muß ich noch erwähnen, daß uns Kindern der Pfarrer
als Beweis für die göttliche Institution des Sonntags anführte, daß
der französische Revolutionskalender, der bekanntlich zehntägige
Wochen sogn. Dekaten einführte, deshalb nicht habe bestehen

können, weil ber Mensch nach göttlicher Vorsehung nach sechs

Arbeitstagen das absolute Bedürfnis nach einem Ruhetage habe.
Dem guten Herrn war zunächst nicht bekannt, daß außer dem

zehnten auch der fünfte Tag ein Ruhetag war, sodann, daß

der Reooluttonskalender nicht etwa aus Undurchführbarkett fiel,
sondern daß das Machtwort Napoleon I. ihm ein Ende

setzte, der durch Dekret vom 9. September 1805 die

Wiedereinführung des gregorianischen Kalenders vom I.Januar 1806
ab anordnete.

Von dem Sonntage, dem Tage der Sonne, gehe ich über

zum Freudenfeste der Christenheit, welches den Festzyklus des

christl. Jahres eröffnet dem Weihnachtsfeste. Wie man auf die

Idee verfallen ist, den 25. Dezember als den Tag der Geburt
des mythischen Stifters der christlichen N-ligton anzunehmen,
ist unbekannt, soviel aber ist gewiß, daß dieser Tag der Tag
der Wintersonnenwende bereits bei den alten Römern als „ckiss
ililtklliL invieti^.. GeburlStag des Unbesiegten (nämlich der

Sonne) und bei den alten Germanen als Julfcst gefeiert wurde.

Im Abendlande findet sich der 25. Dezember als Geburtstag

Christi zum ersten mal in dem römischen Festverzetchnis
(vom Papste Julius gest. 377) vom Jahre 354 erwähnt, im
Orient galt bis zu dem diesbezüglichen Gesetz des Kaisers
Justinian, welches die Feier des Festes auf den 25. Dezember
anordnete der 6. Januar als Geburtsfest Christi. Nach mystischen

Berechnungen und prophetischen Aeußerungen galt der
25. März als der Tag der Empfängnis der Maria, als welcher
er auch heule noch in der katholischen Kirche gefeiert wird,
woraus sich von selbst der 25. Dezember als Tag der Geburt
ergab. In Wahrheit ist die Sache wohl umgekehrt gewesen, d. h.
man hat den Tag der Empfängnis nach der Geburt bestimmt.
Wie schon gesagt wurde die Zeit der Wintersonnenwende bet

allen Völkern des Altertums festlich begangen, war ja doch das

Naturereignis ganz dazu angetan, die Menschen mit Freude zu
erfüllen. Die licht- und wärmespendende Sonne, ohne welche
kein Leben auf dem Erdball möglich wäre, ist tiefer und tiefer
zum Horizont hinabgesunken, dte Tage sind kürzer und kälter
geworden, neblig und melancholisch schaut der Himmel auf die
im Winterschlaf versunkene Erde herab, - da erhebt sich nach
dem Solstitium das leuchtende Tagesgestirn wieder, siegend über
Nacht und Kälte.

In der griechischen Mythologie ist Heracles, der Herkules
der Römer, die Personifikation der Sonnenkraft, er ist wie
Appollo, der Sohn des Himmelsgottes und befreundet mit der

Liebesgöttin Athene. Er ist der Baldur der Germanen, der

Suryader der Inder, Ormuzd der Perser, Mithra der Jranier,
Jzduba oder Nimrod der Assyrer, der Osiris der Aegypter.
Bezüglich dieses letzteren, der uns in der Folge ganz besonders
interessieren wird, ist interessant zu konstatieren, wie sich seine
Geburt unter gleichen Verhältnissen wie die Geburt Christi, der
sie offenbar als Vorbild gedient hat, vollzog. Die heiligen
Bücher der alten Aegypter erzählen uns nämlich, daß der Stier
Apis, das Sinnbild der Sonne in ihrer erzeugenden Kraft von
einer Kuh, die noch nicht geboren hatte und durch einen

Sonnenstrahl gefruchtet ward, geboren worden sei. Nun erwähnen
aber die Alten ausdrücklich, das in dem Apis eigentlich Osiris
(als Sohn des Gottes Ptah) verehrt wurde, die Seele dieses
Gottes sollte in dem heiligen Stiere wohnen. Die Analogie
der Inkarnation dieses Gottes mit der Heimsuchung der Jungfrau

Maria durch den heiligen Geist ist hier nicht zu verkennen.

Was den Ursprung der Sitte des Weihnachtsbaumes
betrifft, so ist hierüber folgendes zu sagen. Um die Zeit der
Wintersonnenwende feierten, wie schon erwähnt die alten
Germanen ihr Julsest, d. h. fröhliches Fest, ursprünglich wohl den
Seelen der Verstorbenen geweiht, die um diese Zeit ihren Umzug

hielten und an Schmaus und Gelage teilnahmen. Neben
den Manen der Verstorbenen wurde auch den großen Göttern
geopfert, besonders dem Donnergott Thor und Freyr, dem

Sonnengott, der Fruchtbarkeit und Wachstum verlieh. In der

Julnacht strahlte die dem Gotte heilige Eberesche auf allen
Zweigen voller Lichter, die kein Wind zu löschen vermochte.
Die sagenumwobene immergrüne Mispel deren Gabelzweig das

Sympal der Wiederbelebung der erloschenen Sonnenkraft ist,
die in ihm lebendig bleibt, wurde eingeholt um alle Räume
damit zu schmücken. Die gleiche Bedeutung wie die Mistel
hatten auch andere immergrüne Bäume, Kieser, Tanne, Fichte
und Stechpalme, weshalb man diese später als Zeichen der
Freude über den Sieg der Sonne um die Wintersonnenwende
mit Lichtern schmüchte und mit bunten Flitter behing.

Sie sehen also daß die Symbolik des Weihnachtsbaumes
bei den nordischen Völkern bestand, bevor noch christliche Priester
denselben die neue Lehre aufgezwungen und dem alten Feste
und Gebrauche eine neue Bedeutung beigelegt hatten.

Und im Sinne der alten Nordländer feiern auch wir
Freidenker durch den Lichterbaum das Fest der Wintersonnenwende,
den Sieg des Lichtes über die Finsternis, der Aufklärung über
den Aberglauben und die Verdummung, der Wahrheit über

Trug und Lüge. Es ist sogar unser Fest p», «lellsu««, den»
es versinnbildlicht unser Streben und unser Hoffen!

(Fortsetzung folgt.)

Wonistenkreis Henf.
Das Komitee für 1908 ist folgenderweise bestellt:

Vorsitzender: Privatdozent Dr. Otto Karmin,
8, Avenue des Arpillieres, Genf-Chene.

Beisitzer: Dr. med. Rjchard Haas, 4, Chemin Chandien,
Ingenieur A. Grebel, 3, Cours des Bastians.

Schriftführer: Apotheker Fritz C. Köhler, 22, Avenue Favre.
Kassenwart: Apoth. Hans Scheffler, 23, Chemin Livtard.
Vereinslokal: Hotel de la Cigogne, 17, Place Longemalle.
Vereinsabend: Freitag von 9 Uhr ab.

Kutturöokumente.
Obacht, ?lamn

In dem österreichischen „Korrespondenzblatt für den
katholischen Klerus" fand sich neulich folgende Warnung : „Ein Rat
als Warnung. Einer, der selbst vor kurzem ordentlich
hineingefallen ist, erlaubt steh, seinen hochwürdigen Herren Mitbrüder»
den guten Rat zu erteilen, niemals eine Haushälterin
aufzunehmen, wenn dieselbe nicht ein von einem verläßlichen Arzte
ausgestelltes Gesundheitszeugnis beizubringen imstande ist."

Wie die „Wiener Arbeiterzeitung" verstchert, dürfte es fich

um einen sogenannten Schnupfen handeln, dem ein Hochwürdiger
zum Opfer gefallen ist. Der warnende Rat ist also sehr
angebracht. Denn es ist in der Tat nicht auszudenken, zu welche»
moralischen und sonstigen Konflikten es kommen mag, wenn die
Pfarrköchinnen nicht mehr gesund in das Pfarrhaus komme«.

ein Aunaer vok Lericdt.
Vor dem Gericht in Ancona stand dieser Tage ein in

Lumpen gehüllter barfüßiger Greis mit ekstatisch ins Leere
blickenden Augen unter der Anklage des Diebstahls. „Sie,
Domenico Labruzzi", sagte der Präsident, „haben also im
Heiligen Hause zu Loreto eine wertvolle Nadel gestohlen!?"
Blaß und aufs äußerste gekränkt ewiderte der alte Herr: „Ich
habe nichts gestohlen. Gänzlich ausgehungert befand ich mich
seit vier Tagen in Loreto vor dem Schatzzimmer, während dte
andern alle sich an der Prozession beteiligten; betend lag ich

auf den Knien, als eine Stimme mir zurief: „Stehe auf und
tritt ein!" Ich trat ein, und es erschien mir die Madonna,
die zu mir sagte: „Zerbrich diese Scheibe und nimm jene
Nadel dort. Das ist dte Gnade, die ich dir antue." Da ich

zufällig einen Ziegelstein im Sacke hatte, zerbrach ich dte
Scheibe und nahm dte Nadel, aber die eine nur, getreu de«
Befehle meiner Mamma." Die Nadel, die aus einer große»
Perle und aus 400 kleinen Brillanten besteht, war ein
Geschenk der Königin von Etrurien Napoleonischen Angedenkens.
Die Fremdenführer zeigten sie den Fremden als eine besondere
Kostbarkeit, die einen Wert von 40,000 Lire haben sollte ; nach

sorgfältiger Schätzung ist sie aber nur 5300 Lire wert. Da
ein Gericht auch mit der Möglichkeit eines Wunders rechnen
muß, wurde ein Geistlicher des Heiligen Hauses als Sachverständiger

vernommen; er erklärte jedoch, daß die Madonna
solche Wunder nie tue. Als der Gerichtshof sich zur Beratung
zurückzog, erklärte der edle Schützling der Madonna, daß er
sich ganz in die Hände des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes gebe. Sein felsenfestes Gottvertrauen nützte
ihm aber wenig, denn das Gericht brummte ihm 16 Monate
Gefängnis auf. Der alte Herr erklärte voller Entrüstung, daß
er Berufung einlege, da man an Wunder unbedingt glaube«
müsse.

Es ist doch sonderbar. Von all den heiligen Knochen,
Lumpen und Bildern, mit denen die katholische Kirche die
Dummheit ausbeutet hat nicht so viel Geld erbracht, wie die

„heilige, stets wundertätige Madonna". Unzählig sind dte

Wallfahrtsorte in denen sie täglich ihre Gnaden austeilt, un-
zählbar sind aber auch die Summen, die ihre getreuen Diener
hiefür einheimsen. Und wehe dem Sündenlümmel, der an diese
Wunder nicht glauben will. Ganz abgesehen von den

Unannehmlichkeiten die ihn im Jenseits erwarten, findet die Kirche
auch im Diesseits Mittel dem frechen Spötter das Handwerk
zu legen.

Nun ist einmal ein Wunder geschehen an das wir gar z»
gerne geglaubt hätten, wie hätte es uns gefreut, wenn man
auch im Himmel eingesehen hatte, daß man in diesem Jammertal

nicht nur von Hallelujah und Kirchensteuerzahlen leben kann.
Wie schön wäre es gewesen, wenn die Madonna all die Millionen
die ihre Diener gesammelt haben unter ihre Kinder verteilt
hätte. Aber jetzt ists wieder nichts. Vor Gericht hats der

heilige Mann ausgesagt, daß die Madonna solche Wunder nicht
tue. Ja, ja, nehmen ist immer noch seeliger wie geben.

Mer Lierpkilitter vor Km jüngsten Lerlcdt.Z

Wie salbungsvoll klingt es bei Leichenreden, wenn ein
jämmerlicher Bterphilister zu Grabe getragen wird mit 40 oder
50 Jahren: „Gott hat ihn zu sich gerufen!"

Wie Gott uns in frommer Weise geschildert wurde, stellte ich

ihn mir als Kind immer vor als großen, strengen alten Mann
mit Krone und Purpurmantel auf goldenem Trone in einer
schwarzen Wolke sitzend, ein langes Szepter in der Hand. Wenn
man nun mal seine beste Freundin tüchtig verprügelte, oder
den Konfitürentopf mit dem Zeigefinger gründlich untersuchte,
kriegte man eins mit dem Szepter. Dieser Gott wird fich
schwerlich über die Ankunft eines unnützen Alkoholvertilgers im
Himmel freuen. Im Gegenteil, kaum wird letzterer sich an der

Paradtespsorte blicken lassen, wird er hoffentlich einige Tüchtige
mit dem Szepter aufgemessen kriegen, und ungesäumt Satanas
zugeschickt werden. Dieser wird sich umgekehrt wohl über de»


	Thygater

