
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 2

Artikel: Die Notwendigkeit der Einführung des Moralunterrichtes

Autor: Wytz, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausgegeben vom

Kveidcnker-Werein Zürich
Postfach SIS«

I. Jahrgang — Uo. 2.
1. Zkeöructr 1908

Erscheint monatlich.
Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 1.50 pro Jahr.

Einzelnummer 10 Cts-

IMnMmle Keidenker-FederMon.

Aederation der Schweizer Areidenkervereine.
Genf, den 1. Januar 1908.

Laut Beschluß des Präger Kongresses hat den Generalrat
der Internationalen Freidenker-Federation eine Stempelmarke
herausgegeben, um ihre früheren Mitgliederkarten zu ersetzen.

Durch den Vororts-Kassier sind diese Stempelmarken an
alle unsere Sektionen vcrsanvt worden. — Sie sind bestimmt
aus die Mitgliedskarten oder Beitragsquittungen geklebt zu
werden. Nur mit solchen Marken versehene Legitimationskarten
werden vom Generalrat und von den der Internationalen
Fcderation angehörtgen Organisationen anerkannt werden. Man
bewahre sie demnach sorgfältig und besonders vergesse sie

namentlich nie bei Reisen in das Ausland.
Die Marke wurde eingeführt um einen regelmäßigen Einkauf

der geringen aber für den ordentlichen Gang unserer

Zentralorganisation unentbehrlichen Beiträge zu erzielen.
Die Stempelmarken sind für das ganze Jahr 1908 gültig
Die Sektionskassiere sind daher gebeten, die Marken den

Internationalen Federation auf alle Mitgliedskarten zu kleben

und sie mit der Jahreszahl zu überschreiben..'

Der Generalsekretär : Dr. Otto Karmin.

Ireidenkerverein Zürich.

GMmg ZU MöNismsMKlW
ans Mittwoch den 5. Aeöruar, aöends 8 M?r

im Kotel „Schwanen".

Vortrag, sowie andere wichtige Traktanden erfordern das

Erscheinen eines jeden Mitgliedes. Hoffen wir, daß im neuen

Jahr alle es sich zur Pflicht machen, unsere Versammlungen
pünktlich zu besuchen. Einladungen werden nicht versandt.

Neueintrctende und Gäste freundlichst willkommen.

Der Vorstand.

Welches Wortes Klang ergreist deine Seele mächtiger, mein
Freund welcher Sturmgedanke fällt brausender in deiner
Empfindungen Meer?!

Warst du schon einmal irgend einer feindlichen Macht
Gefangener? alter Satzungen Gefangener? der Sorge, der Not,
des Unmuts der Krankheit Gefangener einer Gesellschaft, eines

Bundes, einer Masse Gefangener oder dein eigener Gefangener,
um den deine Arbeit, deine Zwecke und Erfolge, deine Wünsche
und Begierden enge Schranken schlugen?

Und bist du erlöst worden? hast du dich selbst erlöst? hast
du mit ticsem Atemzug der Freiheit ersten Hauch in dich
gesogen? Hast du das? — Die Nöte, die dir in die Wangen
und in die Stirne steigt, verrät dich, verrät des Befreiten
namenloses Glück!

Der Sklave, der dem Joch entkam, der am andern Ufer
des Stromes, welcher die verräterische Spur hinunter zum
Meere trug, in die Knie sinkt und die Arme in trunkner Freude
zum gestirnten Himmel reckt, —

der Büßende einer schweren Tat, dem sich nach Jahr und
Tag die Kerkertür wieder öffnet, dem Erde und Sonne und
Himmel wieder gegeben sind, —

die Männer und Weiber der lange freundlich umschlossenen
und entlich entsetzten Stadt, —

das Volk, das nach Jahrzehnten und Jahrhunderten grimmer
Knechtung die Burgen bricht, die Tyrannen stürzt, —

der Mensch, der, von einer tückischen Krankheit auf das
Lager gefesselt, zum erstenmal wieder hinaus in die schwellende,
lebendurchrauschte Natur tritt, ein Gesunder!, —

der Mensch, der sich aus unwürdiger Abhängigkeit von einem
andern, der ihm ein kümmerlich Brot gewährte, losriß und sein

eigener Herr und Metstee wurde, —
der Mensch, der sich des starren Gängelbandes alter Glaubenssätze

entwöhnte und mit den Fragen Wie? Woher? Warum?
Wozu? vor das Leben tritt, —

und der Mensch, der seiner eigenen Handlungen, seiner
Begierden Herr geworden ist, also daß er nicht mehr dem Wunsch
und der Begierde blindlings folgt, sondern daß diese seinem
Willen und seiner Einsicht gehorchen, —

sie alle hallen einst ihre Wcihestunde, die sie die Heiligteit
der Befreiung als eine tiefinnerliche Beglückung und Erhöhung
fühlen ließ.

Wenn schon Gefangenschaft der Person den Menschen
erniedrigt und tiefunglücklich macht und die Erlösung aus
materiellen Fesseln ihn — wenn manchmal auch nur vorübergehend
— adelt und von ihm als ein Glück über alles empfunden
wird, wieviel entehrender, beschämender, niederdrückend?!, muß
auf ihn, der ein geistiges Wesen ist, die Fesselung des Geistes
wirken. Etwas im Menschen, im Kinde schon, lehnt sich

unwillkürlich gegen jedes „Du mußt", gegen jeden Zwang auf.
Wird sich ein Mensch, dessen Vorzug vor jeglichem Tier die
Freiheit des Geistes, die Fähigkeit zu schätzen, zu wählen, zu
urteilen, nicht empören gegen jeden Angriff auf seine geistige
Fähigkeit!? Ja, wird cS denn nicht in der ganzen Menschheit
als ber unsühnbarsts Frevel empfunden, den fretgeborenen Men-
schcngeist knechten zu wollen? Die Geschichte der Menschheit
spricht dagegen. Mühsam und unter manchen Niederlagen hat
sich der finden-, ergründen-, entdecken und wissenwollende Menschengeist

das Recht des Forschens erkämpft. Uralte Rätsel lösen
sich, Problematisches wird verständlich, gefürchtete Kräfte kommen
herzu als dienende, die Nebel der Urvergangenheit zerteilen
sich, reicher, größer, bedeutender w^rd das Leben, wie das Wissen
um die Möglichkeit und Bedingungen des Daseins umfassender
und tiefer wird. — Aber einstmals, als Erde, Meere und
Himmel noch voll dunkler Fragen, schreckhafter Wunder und
böser Zufälle waren, als das Menschenherz in Furcht erbebte,
wurde sein Geist in Fesseln gesch'sgen. Weil er die waltenden
Kräfte nicht verstand, sie nicht zu /leiten Mißte und ihr Wirken
ihm ofl Schaden und Unheil brachte, hielt er sie für feindliche
böse Mächte und in seiner Hilflosigkeit wandte er sich an ein
ersehntes, erhofftes Etwas, das mächtiger sei als die bösen
Feinde und Gebieter über alles und Freund des Menschen —
und er nannte es Gott und betete zu ihm, dem Unbekannten,
weil ihm weder aus eigener Kraft noch aus andern Quellen
Hilfe floß. — Die GotteZidee hat viele Wandlungen erlebt,
ihre Fürsprecher aber, die Vertreter Gottes, sorgten wohl dafür,
daß sie nicht ausstarb; denn sie wußten wohl, daß mit dem
Ende der Furcht und der Hoffnung, die sich an Gottes Zorn,
resp. Liebe knüpfen, auch das Ende ihrer Herrschaft angebrochen
wäre. Denn Menschen glauben nicht an Menschen, sondern
nur an Götter — und an ihre Lakaien. Was für ein festes
Gefüge von Dogmen die Kirche, zumal die katholische, um die
einfache Gottesidee gewoben hat, davon hat der keine Ahnung,
der nicht ihre Kathechismen, moraltheologischen Büchern, ihre
Entwicklungsgeschichte studiert hat.

Wissenschaft und Glaube an einen persönlichen Gott
nebeneinander ist im Ernst nicht denkbar. Aber soweit haben es

Gewohnheit, Vererbung und die Pietät von dem Alten,
Ehrwürdigen gebracht, daß sich der Geist nicht empört, wenn ihm
noch zugemutet wird, jenen obersten Schutzherrn anzunehmen,
obwohl die Quelle alles Guten, aller Arbeit, allen Lichtes —
die Allmacht gefunden ist : in der Kraft. Das ist das große
Ereignis der Zeiten, daß der Mcnschengeist die Kraft erkannte,
sie in Bewegung setzte, sie sich dienstbar machte und sich

damit au die Stelle jenes Phantoms setzte, das sich einst die
unwissenden Menschen in ihrer Hilfelosigkett als den Lenker und
Herrn der Naturgewalten dachten. Der Mensch ward
Herr!

Trotz dem Triumphzug der Forscher und Entdecker „glaubt"
die große Masse ruhig weiter ; sie unterstellt ihr Handeln jenem
Gotte, der ein Notbehelf der Menschen des grauen Altertums
war; noch sind sie nicht ihre eigenen Gesetzgeber geworden,
nicht ihre eigenen Richter; Sklaven sind sie noch von Lohn
und Strafe.

Feste Verbände bilden die Glaubenden, sie sind noch die
Herrschenden, und wer sich ausschließt, auf den zeigt man mit
Fingern. — Ihr Weg ist breit und gut; wer zweifelt daran
Aber Seligkeit ist es, einen eigenen Weg sich zu suchen, sein
eigener Bahnbrecher zu sein und ein nicht minder hohes und
edles Ziel in der Selbstvervollkommnung zu erreichen — ohne
Gnade, ohne Lohn. Das ist Freiheit! Fr. Ernst.

Ireiheit.
F. V o e g e.

Der Knechtschaft Fesseln brach der Tell
Durch Geßlers Tod sind sie gefallen.
Jetzt Schweizer geh' nun auch voran,
Im Getstbefteiungskampfe allen.
Streif ab die blöde Glaubensseffel
Brauch die Vernunft, die Gott dir gab
Erkenn des Weltalls ehrneS Walten,
Werf kühn die Geistesfesseln ab.

Die Notwendigkeit der

Einführung des Womtunterrichtes.*
Von F r t e d r. W y ß Schulinspektor a. D.

Motto: „Laßt uns hell denken, so werden wir besser lieben".
(Schiller.)

Nach Salzmanns Vorgehen hat auch Pestalozzi schon i»
Jahre 1804 verlangt, daß neben dem Religionsunterricht auch

ein „sittlicher Unterricht" in die Schule eingeführt werde, „der
sich auf das stützen soll, was im Schüler selber vorgeht und
hm das deutlich macht, was er sich und anderen tun und sei«

soll, damit er das nützliche Ziel mit heißer Sehnsucht ergreife
und sein Herz erhebe zum Gedanken der sittlichen Würde der
menschlichen Natur und seine Liebe stärke zum aufopfernde»
Selbstvergessen".

Wenige Jahre vorher hat auch Kant einen besonderen

Sittenunterricht für die Kinder verlangt. Er sagt: „Man muß
den Kindern die Pflichten, die sie zu erfüllen haben, so viel als
möglich durch Beispiele und Anordnungen beibringen und ihnen
klar machen, daß sie Pflichten gegen sich und gegen andere zu
erfüllen haben".

Im gleichen Sinn spricht Paul Natorp in seiner
„Sozialpädagogik" und sprechen neben vielen anderen die Pädagoge»
Dr. Fricke und Dr. Dittes.

Mit vollem Recht haben denn auch verschiedene Staaten die
Sittenlehre als ein selbständiges Fach in die Schule
aufgenommen, z. B. die meisten Staaten der „Union von N o r d -
a m°er k k ä". Auch Frankreich hat 18S2 diesen Unterricht
eingeführt, um den schlimmen Einfluß des Klerikalismus z»
brechen. Auch in der Schweiz haben bereits zwei Kantone diese

Reform seit längerer Zeit durchgeführt und sind damit zufrieden.
Es sind die Kantone Neuenburg und Solothurn.

Die Schulsynode des Kantons Zürich hat die Einführung
'

ebenfalls empfohlen. — Das Gleiche hat die Lehrerschaft vo»
Bremen getan.

Die Gründe sür diese Reform liegen in den Mängeln des

bisherigen Religionsunterrichtes und in den Vorzügen des

Moralunterrichtes.

1. Die Mängel des bisherigen Religions¬
unterrichtes.

Die kirchlichen Dogmen, die weder von Christus noch

von den Aposteln stammen, bilden keine sichere Grundlage
für die sittliche Erziehung ; sie sind vielfach in Widerspruch mit
der heutigen Welterkenntnis. Darum entsteht der Zweifel. „ES
wankt der Grund, auf den wir bauten". Die Naturwissenschaften

lehren uns die Unendlichkeit des Weltalls und die
strenge Gesetzmäßigkeit darin. Jene schließt das sogenannte
„Jenseits" aus, und diese die „Wunder".

Seit Kant, Göthe, Lamarck und Darwin glaubt man a«
die Entwicklung als an ein Gesetz der Welt, an die
Entwicklung der höheren Lebensformen, aus den untern. Daz»
kommen noch die Physiologen Flechsig, Notnagel, Vogt,
Höckel, Hitzig u. a. m., und erklären uns, daß es schon

gelungen ist, die Lokaltsation einzelner Geistestättgketten im
Gehirn nachzuweisen, und daß ohne Gehtrn keine Seele
existieren kann, daß also auf die Vorstellung einer
persönlichen Unsterblichkett tm kirchlichen Sinn verzichtet werden
muß. Aus allem dem hat sich eine neue Weltanschauung
gebildet, die monistische, die dem Dualismus der Ktrchenlehre
entgegengesetzt ist. Der Monismus lehrt die Wesenseinheit alles
Seins und anerkennt den Gegensatz von Gott und Welt, Geist
und Natur, Kraft und Stoff nicht.

Zu allem dem kommt noch die moderne Bibelforschung
und sagt uns, daß der Dualismus der Ktrchenlehre nicht
einmal mit dem griechischen Urtext des „Neuen Testamentes"
übereinstimmt, und daß der verkehrte Spiritualismus der Kirche

gar nicht biblisch sei, sondern aus der heidnischen Philosophie,
aus PlatonS Phädon stamme und erst in späterer Zeit dem
lateinischen Tcxt bewußt oder unbewußt untergeschoben worden
sei. Ich verweise hier auf Pfarrer Reinhardts Übersetzung
des „N. T." und auch auf sein Buch: „Kennt die Bibel das

Jenseits"? (München, Verlag Reinhardt.)
Auch der Apostel Paulus sagt im 1. Tim. 6, 16, daß Gott

allein Unsterblichkeit habe, und was er unter Gott versteht
sagt er in Apostelg. 17, 28. — Viele Theologen der Gegenwart

bezeugen, daß die Ktrchenlehre nicht auf dem Fundament
der Wahrheit stehe.

Ein zweifelhafter Glaube ist aber keine gute Grundlage für
die sittliche Erziehung.

* Diese Arbeit ist zuerst erschienen im I.Band der „MenschheitS-
ziele", Leipzig, Otto Wicgand. Da auch die große Versammlung der
internationalen .Freidenker" in Prag (1907) sich für die
Einführung des „Moralunterrichtes" ausgesprochen hat. so wird sie hiermit
dem schweizerischen „Freidenker" zur Verfügung gestellt.



I. Die »«türliche, reis «««schliche Sittenlehre
bietet eine bessere

Begründung des sittlichen Lebens.
Nach Göthe sind „Vernunft und Wissenschaft des Menschen

«llerhöchste Kraft". Darum soll man die ^fiittliche Erziehung
»»r allem auf die Erkenntnis stützen. Zur Bildung de«
Gewissens ist die sichere Erkenntnis besser, als ein zweifelhafter
Glaube. Die Erkenntnis, daß die Befolgung des Sittengesetzes
der allgemeinen Wohlfahrt dient, ist dem Schüler leicht zu
vermitteln. Erhaltung und Veredlung des Einzelnen und der
Menschheit werden als Ziele des Lebens dargestellt. Diesem
Ziele dienen alle Tugenden, die dem Schüler an Beispielen aus
»er Geschichte vorgeführt werden.

Dabei zeigt der Lehrer, daß das richtige Handeln sür den
einzelnen und die Gesellschaft gute Folgen hat und das
unrichtige böse, verderbliche Folgen; er zeigt, daß „Gerechtigkeit
ein Volk erhöht" und daß die „Sünde der Leute Verderben
ist". Ueberall wird die strenge Ursächlichkeit und
Gesetzmäßigkeit nachgewiesen. Als Tugenden, die vorherrschend

dem Eigenwohl, der Selbstliebe (nicht der Selbstsucht)

dienen, werden folgende behandelt: Sittenreinheit.
Wahrheitsliebe, Mut, Selbstbeherrschung, Besonnenheit, Arbeitsamkeit,
Enthaltsamkett, Geduld, Ehrfurcht. — Als Tugenden, die
vorherrschend dem sozialen Interesse dienen, gelten: Mitgefühl,
Pflichtgefühl, Güte, Treue, Gerechtigkeit, Friedsamkeil, Brüderlichkeit

und Toleranz. — Jede dieser Tugenden wird an 5 bis
10 Beispielen vorgeführt. — Durch diese Beispiele werden im
Schüler die Gefühle der Achtung, der Bewunderung geweckt,
lebendige Kräfte zum Guten. Der Schüler erkennt dabei auch,
daß alles Böse, wie AuSschwetsung, Lügenhaftigkeit, Feigheit,
Genußsucht, Trägheit, Trunksucht, Ungerechtigkeit, Roheit, Selbstsucht

usw. dem Einzelnen uud dem Volke zum Verderben
gereichen. — Erkenntnis der Folgen des Guten und Bösen ist
Weisheit, und Tun des Guten, ist Tugend. Weisheit
und Tugend dienen zur Förderung der allgemeinen Wohlfahrt,
der Erhaltung und Veredlung. Und Vollkommenheit gilt als Ziel.

Bet einer solchen Begründung der sittlichen Grundsätze ist
der Zweifel unmöglich, weil sie aus der geistigen Natur des

Menschen stammt, teils aus dem Gefühlsleben, teils aus dem
Denken, teils aus dem Wollen. Die natürliche Sittenlehre ist
eine positive Ethik, weil sie auf die Wirklichkeit sich stützt und
nicht auf angebliche Offenbarung übernatürlicher Art. Das
Etgenwohl und das Gesamtwohl gebieten uns
die Befolgung der sittlichen Mormen. Die
Vernunft stellt die sittlichen Grundsätze fest und stärkt das sittliche
Bewußtsein, das Gewissen. Und das Gewissen ist die
Grundlage des sittlichen Lebens.

Das Bewußtsein des S itten g e setz es ist der „Gott
in Uns", an den Schiller dachte bet seinen Worten :

„Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
Und sie steigt von ihrem Weltenthrone I"

Das eigentliche Tugendprinzip ist die Liebe zur Menschheit.
Sowohl Jesus und Paulus wie Comte und Feuerbach stehen

auf diesem Standpunkt.
Durch die Bildung des sittlichen Bewußtseins fördert der

Moralunterricht die Ueberzeugungstreue, die sittliche
Selbstbestimmung, die innere Freiheit, die das

Heiligtum der Seele ist. Die erzieherische Bedeutung
der Schule wird also gewinnen, und damit auch
das Ansehn des Lehrerstandes. — Auch wird damit
die Schule allen Konfessionen gegenüber eine neutrale Stellung
einnehmen. Diese Neutralität schafft dem Lehrer die Gewiffensfreiheit.

Diese Wohlfahrts-Ethik steht höher, als die kirchliche
Egoistenmoral, die für das Gute einen jenseitigen Lohn in
Aussicht stellt.

Auch das soziale Interesse wird durch den Moralunterricht
besser gewahrt, als durch die kirchliche Ethik. Denn diese zielt
ja in erster Linie nach dem „Jenseits". Dadurch wird die

Verbesserung des „Diesseits" gehemmt.
Unwissenheit, Armut, Elend, Genußsucht, Krieg und Mammonsdienst

werden ungenügend bekämpft. Aber der Verzicht auf
das Jenseits führt notgedrungen zur Verbesserung des Diesseits.

Der ethische Mensch ist der soziale Mensch.
Auch der Streit zwischen den Konfessionen wird durch den

Moralunterricht der Schule gemildert; denn das Volk erkennt
aus diesem, daß die Moral von Theologie unabhängig ist, daß
sie ein Lebensgesetz ist, das aus natürlichen Quellen sich ergibt.

Die wahren Motive zum sittlichen Handelu sind nicht die

Furcht vor der Hölle, noch die Hoffnung auf jenseitigen Lohn,
sondern das Streben nach Erhaltung und
Veredlung des Lebens, die Liebe zu unserm bessern
Selbst und der Menschheit, das Bewußtsein
der Solidarität und W es ens e inh e tt aller
Menschen, das Mitgefühl, das Pflichtbewußtsein,

die Pietät und das Streben nach derHerr-
schaft der Wahrheit und Gerechtigkeit.

Alle diese Motive kommen mit keiner Naturwissenschaft in
Gegensatz ; sie sind die feste Grundlage der Volkserziehung und
Menschenbtldung. (Mein Handbuch: „Humane Ethik", Verlag
von Franke, Bern, bietet den Unterrichtsstoff in diesem
und Geist).

Lebenszweck.
Und stände auch das Himmelreich mir offen,
Ich würde stolzen Schritts vorübergehn!
Nie kann ich eine Seligkeit erhoffen.
Die frommen Christen sich von Gott erflehn

Auf Erden eine Seligkeit erlangen
Ist meines Daseins allerhöchstes Ziel,
Im Kampf für Recht und Freiheit ohne Bangen,
Nie dürstets mich nach süßem Engelsspiel.

Des Lebens Zauber und des Lebens Wüten
Dünkt mir weit schöner als das Himmelreich!
Der Erde Glück, der Freiheit goldne Blüten
Erkämpft, o Herz — stirbst du auch schattengleich.

Auguste Stoppenbach.

Toleranz.
Die Geistlichen der verschiedenen Konfessisnen würden fich

bei ihrem gegenseitigem Hasse auch -noch im Jenseits um ihre
Seelen balgen und aus diesem Grunde ist- die Forderung der
Toleranz in religiösen Fragen unter den kirchlichen Konkurrenten
als eine Art Notschranke aufzufassen, die verhindern soll, daß
die schwarzen Raufbolde, fich einander nicht noch die Kirchtürme
einwerfen und so das ganze, zur Zeit noch recht in Blüte
stehende Geschäft mit Jensettswechseln verderben. Denn die
Vertreter der einzelnen Kirchengemeinschaften sind ja stets
geneigt, einander nur das Schlechteste nachzusagen, und da sie hie-
sür immer ein gläubiges Publikum finden, so wäre des Liedes
Ende, daß man die auf das Jenseits gezogenen Wechsel, eines
schönen Tages nicht mehr unterbringen könnte und die Bude
schließen müßte. Damit aber wäre das ganze, mit wahrhaft
satanischer Kunst errichtete, klerikale Truggebäude in Trümmer
gestürzt, und es wäre fraglich, ob alle modernen methaphistschen,
theosophischen und spiritistischen Zauberkünstler zusammengenommen,

wieder ein so fein gewobenes Netz über die menschliche

Vernunft zu werfen vermöchten, wie es die „geschorenen
Diener der heiligen Jungfrau" samt ihren Helfershelfern zu
weben verstanden haben.

Der Moralist fordert religiöse Toleranz mit Rücksicht auf
das Gemeinsame aller Religionen der Menschheit und der christlichen

Konfesstonen im besonderen. Dieses Gemeinsame soll
vor oder neben dem Trennenden zur Geltung kommen und so

dahin führen, daß der an einen bestimmten Glauben gebundene
Priester oder Laie auch die Berechtigung anderer religiöser
Anschauungen anerkennt. Aus Gründen der Vernunft wäce ja
gegen diese Auffassung der Toleranz nichts einzuwenden. Aber
schon wenn man den Begriff Toleranz nimmt, wie er sich im
Laufe der Zeiten rechtlich herausgestaltet hat, sehen wir, daß
ihm zu seiner Entstehung, wie zu seinem Gedeihen eine
eigenartige, dumpfe, stagnierende soziale Schichtenbildung nötig
war, daß er eine geistige Sumpfpflanze und kein ltchtfrohes
HöhengcwächS ist. Rechtlich genommen ist die religiöse Toleranz
ein Begriff, welcher dem lebensbejahenden, farbenfrohen, in
heiterer Sinnenlust schwelgenden Altertume völlig fremd war,
indem die antiken Staaten nur eine einzige Staatsreligion
kannten. Erst aus den verpesteten und versumpften sozialen
Zuständen der späteren römischen Kaiserzeit heraus ist dieser
Begriff entstanden und zwar als rechtlicher Schutz des aus
dem Dunkel emporstrebenden christlichen Sektentums gegenüber
dem zwar altersschwachen, aber immer noch mächtige Heidentum.
So wurde dieser Rechtsschutz erstmalig durch das Mailänder
Edikt Konstantins des Großen vom Jahre 313 ausgesprochen.
Die Anhänger der heidnischen Kulte waren nunmehr durch
Staatsgesetz gezwungen, die neue weltfetndliche, asketische Sekte
der Judenchristen anzuerkennen, die Ausdehnungsgelüste und
steigenden Anmaßungen derselben zu dulden.

Die Nachfolger Konstantins, Theodosius und Justinianus
schufen sodann das Byzantinische Staatschristentum, womit der
Toleranzbegriff schon seinen Zweck erfüllt hatte und außer
Anwendung kam, denn von diesem Zeitpunkte an war die Grundlage

für die Macht der katholischen Kirche gesichert und der
Boden für jenes kanonische, da? heißt Pfaffcnrecht geschaffen,
dessen Wirkungen sich u. a. in den furchtbaren, beispiellosen
Greueln der Ketzerverfolgungen durch die Inquisition äußerten.
So lange die katholische Kirche sich der Alleinherrschaft
erfreute — besonders im Mittelalter — gab es auch keine Toleranz

und die weltliche Macht trat völlig in den Dienst der Kirche.

Der dieser Rechtslage entsprechende Gedanke der Notwendigkeit
der Glaubensetnheit blieb auch zunächst im Reformationszeitalter

bestehen. Die katholischen Regierungen duldeten
Protestanten ebenso wenig wie protestantische Regierungen Katholiken.
Die nun folgende Zeit der Glaubenskriege zwang aber die
Staaten wieder zur Festlegung von Toleranzgrundsätzen, welche
besonders durch den westfälischen Frieden geregelt wurden.

So sehen wir endlich in der Gegenwart die rechtliche Toleranz

durch die Gewährung der Religionsfreiheit für die größeren
Religionsgemeinschaften zum allgemeinen Rechtsgrundsatz erhoben
und die Unabhängigkeit der politischen Rechte vom religiösen
Glaubensbekenntnis sanktioniert, während die kleineren Sekten
und auch die freien Gemeinden in einzelnen Staaten nur Toleranz

genießen, insoweit sie überhaupt staatlich anerkannt sind.

In welch unerhörter Weise sich der Staat hiebet auf Seite der

kirchlichen Organisationen stellt, das ging am besten aus der

kürzlich durch die Presse gegangenen Mitteilung aus Breslau
hervor, woselbst die Regierung der dortigen freireligiösen
Gemeinde die Annahme eines testamentarischen Legats verweigerte,
während die gleiche Regierung der andauernden Anhäufung von
Kapitalien durch die tote Hand gleichgültig gegenübersteht.

Geradezu paradox aber ist es, wenn eine katholische Partei,
wie die Ultamontanen in Deutschland, eine noch weitergehende,
gesetzliche Festlegung der rechtlichen Toleranz fordert, wie es

in dem sogenannten Toleranzantrag des Zentrums geschehen ist,
da doch eine Konfession, die jede Duldung anderer religiöser
Anschauungen mit den eigenen Grundsätzen für unvereinbar
erklärt, selbst keine Duldung verdient und in Anspruch nehmen
kann. Erstreckt sich doch die Unduldsamkeit der Klerikalen auf
alle Gebiete der modernen Kultur. Sie mißhandelte die Reinheit

der Kunst, weil sie keuscheste Gedanken unserer besten Künstler,
lediglich weil eine Novität ihr Inhalt war, als „Schweinereien"
bezeichnet, freilich ohne zu ahnen, wie sie damit nur sich selber,
nie aber die Kunst herunter setzen. Sie agitieren gegen die

Aufführung dramatischer Werke unserer besten Dichter, sie wenden

sich mit plumpen Angriffen gegen unsere Gelehrtcnwelt, indem
sie, unfähig die Forschungsergebnisse mit denWaffen der Wissenschaft

anzugreifen, gegen die Personen ihre Beschimpfungen richten.

In allen einsichtigen Kreisen aber herrscht der lebhafte
Wunsch, daß Toleranz im wahren Sinne des Wortes geübt
werde, da die Zunahme religiöser Unduldsamkeit besonders in
Gegenden mit stark gemischter Konfesstonalität zu großen sozialen
und wirtschaftlichen Nachteilen geführt hat und gegenwärtig
umso lästiger empfunden wird, je schwerer der Einzelne sich im
wirtschaftlichen Kampfe behaupten kann. Denn innerhalb der
einzelnen Konfession ist es nicht allein der Pfaffe, der unaufhörlich

hetzt und schürt und seinem Hasse keine Grenzen zieht,
sondern hinter ihm steht auch der seelisch zum Pfaffen
gewordene Laie und übertrifft oft den Geistlichen selbst an
Unduldsamkeit, Herrschsucht und niederträchtigem Ränkesptel.

Die Pfaffensaat der Unduldsamkeit, welche bereit« «« tzM
rechtlichen Festlegung ihres Gegenteils ausgestreut wurde, ist
allenhalben aufgegangen und schießt heute mächtiger wie je t»S
Kraut, die Felder der fortschrittlichen Kultur gefährdend, »« ft«
nur immer Raum findet. Man denke nur was in De»tschl«»d
von Seiten der Gerichte für Unfug getrieben wird mit «e«.
sogenannten Gotteslästerungsparagraphen, den § 166 d. R. St. S.
Staatsanwaltltche VersolgungSwut und richterliche V«ret«g»-
nommenheit bringen Jahr für Jahr so und so viele Käufer
für den freien Gedanken zur Strecke.

Das ist ja gerade das Niederträchtige dieser Lügensaet, daß
sie gerade dann nicht keimen will, wenn sie einmal cmS«a«s-
weise Gutes stiften sollte, sondern nur der pfäffischen Heuchelei
dient, welche mit dem Wunsch nach Duldung, dem Siortsl«»
gemäß, nur um Schutz gegen ungerechte Verfolgung fleht, i»
Wirklichkett aber unter diesem Wunsche von Anfang an »»r
grenzenlose Herrschgter, nur tätlichen Haß gegen alle Aider-
sacher verbirgt. Ja wir sind jetzt auf dem besten Wege in »aS
finsterste Mittelalter zurückzukehren, wenn der Geist des fanatt-
sierten Pfaffentums weiterhin an Boden gewinnt. Aber in der
freien Luft der fortschrittlichen Tätigkeit auf allen Gebiete« hat
die Toleranz weder Sinn noch Berechtigung. Hier herrscht »tel-
mehr das längst bekannte, biologische Gesetz der natürliche«
Entwicklung des höheren Organismus aus dem niederen, das
Gesetz der natürlichen Auslese, offener Kampf ist hier das
treibende, lebensfördernde Element. Das Altersschwache, Kranke,
das Kraftlose muß zu Grunde gehen. Das Lebensfähigste n«r
erhält sich. Nirgends duldet im großen Weltleben, im Airbel
des Werdens und Vergehen, der Starke den Schwachen.
Nirgends wird die Macht von der Ohnmacht, das Gesunde vo«
Kranken verdrängt, nirgends überhaupt sehen wir ein Dulden
aus freien Stücken. Im Gegenteil alle Lebewesen sind bestrebt,
ihre Freiheit zu behaupten, von der Pflanze die Licht und «itft
sucht bis zum höheren Tiere.

Auch die Geschichte der Menschheit bestätigt dieses Gesetz.
Jeder Krieg zeigt wie die völlige Niederwerfung des Gegner»,
der einzige Zweck des Kampfes ist. Im sozialen Leben siegt
die Intelligenz über die rohe Gewalt, das bewegliche Kapital
über das unbewegliche, die Massenproduktion in den Fabriken
über das Kleingewerbe, der Welthandel über den Platzhandel,
im Geistesleben das gleiche. Im Streite um wissenschaftliche
Lehrmeinungen macht man dem Gegner freiwillig kein
Zugeständnis, auch nicht aus Gründen der Toleranz. Schritt um
Schritt erkämpft sich der geistige Fortschritt seine Stellung. In
Fragen der Wissenschaft kann immer nur eine Antwort die
richtige sein. Im politischen Leben wird gleichfalls niemand
erwarten, daß ihn der Gegner schont und daß ihn feindliche
Parteien ohne Kampf dulden.

Ueberall sehen wir die willensstarken Naturen zum Angriff
bereit. Denn „in jedem Angriff ist klingendes Spiel" sagt
schön und tapfer einer unserer geistigen Führer. Der „Wille
zur Macht" drückt uns die Waffe in die Hand und keine
Musik klingt lieblicher wie die Fanfare, welche den Sieg verkündet.

Wissen und Nichtwissen.
Von Leopold Jacoby.

Unheilvoller
Als das Darben der Erdenkinder
Und alles Leid der Menschen ist
Das Nichtwissen
Vom eigenen Elend.

Seh ich

Millionen Menschenwesen

In ein Marterjoch gepreßt,
Stumpfen Blicks durch Tagwerk wandeln.
Dann in bittrem Groll und Gram
Muß mein Hirn und Herz erbeben.

Thoren haben es Glück genannt,
Haben die Menschen seelig gepriesen.
Die, unbewußt der Seelenqualen,
Sich des niederen Daseins freun.
Mit dem Vieh zugleich zufrieden leben.
Lieber wissend bluten in Qual,
Lieber bewußt in Qual vergehen!

Fürchterlicher
Als das Elend der Menschen ist
Das Nichtwissen,
Sei's auch vom Elend.

Mgater.*
Thygater melkte die Kühe ihres Vaters, und sie melkte gut,

denn die Milch, die sie nach Hause brachte, lieferte mehr Butter,
denn die Milch die von ihren Brüdern nach Hause gebracht
wurde. Ich werde dir sagen, wie dies kam, und gieb gut acht,
Fancy, daß dus weißt so du einmal ausgehen magst ,u
melken. Doch sage ich dir dies nicht, auf daß du melken
mögest wie Thygater, sondern um dich auf das Vorbild ihre
Brüder zu weisen, die durch minder gutes Melken besser täte».
Verständiger wenigstens.

Bevor die jungen Landleute die Weide betreten, ja, lange
vor dieser Zeit, stehen die Kühe an der Eiufriedung und warten,
daß man ste entlaste von dem Ueberfluß, den sie eigentlich für
ihre Kälber bereit machten. Aber die Menschen essen die Kälber
auf, „weil sie sich hierzu geeignet fühlen", und dann ist da
Milch zu viel in den Eutern.

Was geschieht nun, während die Kühe mit dummen
Gesichtern am Verschlage warten? während dieses Stillstehens
treibt der leichtere Teil der Milch, die Sahne, das Fett, die

Butter, nach oben, und liegt also der Zitze am fernsten.
Wer nun geduldig melkt bis auf die Neige, bringt fette

Milch nach Hause. Wer Eile hat, läßt Sahne zurück.

Und siehe, Thygater hatte keine Eile, doch ihre Brüder wohl.
Denn diese behaupteten, daß sie auf etwas anderes Recht

hätten, denn auf das Melken der Kühe ihres Vaters. Aber sie

dachte nicht an dieses Recht.

* Griechisch sprich: ritrle»tt«i Tschter im SanSkrit NteH?
mädchen.


	Die Notwendigkeit der Einführung des Moralunterrichtes

