
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 11

Artikel: Fünf Beweise für die Nichtexistens Gottes

Autor: Carret, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Ich habe als sechszehnjähriger Knabe ein dithyram
bisches Gedicht geschrieben, was sogar gedruckt, aber nicht
bekannt geworden, nnd das erst in diesen Tagen mir wie
der in die Hände kommt. Das Gedicht ist voll orthi
doxer Borniertheit und wird mir als herrliche
Paß in den Himmel dienen."

Ain entschievensten aber sprach sich Goethe in seinen
Briefen an den bekehrungseifrigen und Wundergläubigen
Lavater aus, der ihu mit lästigen Andringlichkeiten seinem
Glauben zurückzugewinnen versuchte.

„Uud daß dn mich immer mit Zeugnissen packen willst!'
schreibt er in einem seiner ersten Briefe an den Zürcher
Freund. „Wozu die? Brauch ich Zeuguis, daß ich bin?
Zeugnis, daß ich fühle? Nnr so schätz', li-eb', bet' ich die
Zeugnisse an, die mir darlegen, wie Tausende oder Einer
vor mir das gefühlt haben, das mich kräftiget und stärket
Und so ist das Wort der Menschen mir Wor
Gottes, mögen es Pfaffen oder Huren gesammelt und

zum Kanon gerollt oder als Fragmente hingestellt haben
Und als das Lavater nicht genügen wollte und er

Göthc von seinem ungestillten Christi-Durst erzählte, da
teilte ihm der Dichter mit, dieser habe ihn „gejammert
„Du bist übler dran, als wir Heiden", schrieb er ihm, „nns
erscheinen doch in der Not unsere Götter". Auch er sei

„aus der Wahrheit, aber aus der Wahrheit der
fünf Sinne". „Da du deinen Glauben uud Lehre
wiederholt predigst, finde ich es nötig, dir auch den u n s r i g e n
als einen ehernenbcstehendenFelsder Menschheit

wiederholt zu zeigen, den du uud eiue ganze
Christenheit mit den Wogen eures Meeres vielleicht einmal
übersprudeln, aber weder überströmen, noch in seinen Diesen

erschüttern kannst."
Ueber diesen Glauben liefert Tcntenberg folgende

Angaben:

„Es sträubt sich dieser Glaube dagegen, die Persönlichkeit

Christi, die er mit klaren Angen betrachtend in den

Strom der menschlichen Entwickelung stellt, als das llni-
versalwesen der Menschheit, als das Eins und Alles religiöser

und sonstiger Kultur, als „aller Menschen Geburt und
Grab, A und O und Heil und Seligkeit" zu lobpreisen
Goethe kann es „nicht anders als ungerecht uud einen
Raub" ueunen, der sich für die gute Sache nicht zieme,
daß Lavater „alle köstlichen Federn der tausendfachen
Geflügel unter dem Himmel" (gemeint sind die großen
Geistesprodukte der übrigeu hervorrageuden Männer)
ihnen, „als wären sie ursurpiert", ausraufe, um seinen
„Paradiesvogel" (gemeint ist Christus) „ausschließlich
damit zu schmücken": diese christlich-orthodoxe Beschränktheit
muß Goethe „uotweudig verdrießlich und unleidlich
scheinen", da er sich „einer jeden, durch Menschen
und deu Menschen offenbarten Wahrheit",
als „Schüler" hingibt, d. h. da er die christliche
„Offenbarung" in eine Reihe stellt mit den übrgen Offenbarungen

des menschlichen Geistes." — —
In diesem Sinne schreibt Goethe an Lavater:
Du findest nichts schöner als das Evangelium', ich

finde tausend geschriebene Blätter alter nnd
neuer von Gott begnadigter Menschen ebenso schön
und der Menschheit nützlich und unentbehrlich.
Du hälft das Evangelium, wie es steht, für göttliche Wahrheit;

mich würde eine vernehmliche Stimme
vom Himmel nicht überzeugen, daß das Wasser

brennt, daß Feuer löscht, daß ein Weib
ohne Mann gebiert, daß ein
steht, vielmehr halte ich dies
gegenden großen Gott und
barung in dcr Natur."

Darum haßt er die „veralteten barbarischen
Terminologien" der Bibel mit ihren „albernsten Märchen mit
Anbetung" und bekommt „die Geschichte des guten Jesu
so satt", daß er sie „von keinem als allenfalls von ihm
selbst hören" möchte. Von nun an bezeichnet er sich mit
Vorliebe als „dezidier ten Nichtchristen", als „letzten
Heiden", der es für „Prätension, Eitelkeit und theologische
Taschcnspielerei" hält, daß man ihn das Märchen von
Christus" oder die „hohle Kindergchirnempfindung" eines
persönlichen Gottes glauben machen will.

„Das Märchen von Christus", erklärt er, „ist Ursache,

daß die Welt noch zehntausend Jahre stehen kann und
niemand recht zu Verstände kommt, weil es ebenso viel Kraft
des Wissens, des Verstandes, des Begriffs braucht, um cs

zu verteidigen, als es zu bestreiten"
Und da wollen katholische Geistliche Goethe als

Mitkämpfer ins Feld führen, wollen cs, obwohl der große

Weimarer Meister selbst fest davon iiberzeugt war, daß

„sein Zeuguis in der christlichen Kirche gar wenig bedeuten"

könne!

Toter a uferfür
Lästerung

seine Offen-

Kein neuer KultusN
Dr. Leo Kullmann, Karlsruhe.

Hermann Hesse stellt im Augustheft den Satz ans, daß

der Menschenseele die unentbehrlichste und köstlichste Nahrung

zufließt aus dem Quell religiöser Betätigung. Wer
die Menschenseele genauer kenne, müsse das zugeben. Ich
kenne nur eine „Menschensecle" genauer. Das ist meine

eigene. Und diese Seele bedarf durchaus keiner „religiösen

Betätigung". Zerknirscht muß ich eingestehen, daß ich

„so zynisch, so blasiert oder so unklng" bin, um die

Notwendigkeit religiöser Betätigung nicht einzusehen. Da ich

mich ferner für ziemlich normal halte, so schrecke ich vor
einer Verallgemeinerung dieses durch Reflexion gewonnenen

Ergebnisses uicht zurück und behaupte kecklich, daß der

moderne Kulturmensch — wohlverstanden, zum Unterschied

von dcm Menschen der Gegenwart — ähnliche Bedürfnisse

nicht hat. Hesse scheint das anch zu befürchten, wenn er

seine Betrachtungen iiber den neuen Kultus mit der War¬

nung einleitet, der Monismus solle sich uicht nur des Ver
standes der geistigen oberen Zehntausend bemächtigen
„Nicht nur" — einverstanden. Wohl abcr: zunächst. Die
anderen kommen dann von selbst. Sämtliche Monist
mit denen ich bisher über die Frage sprach, waren meine
Meinung und mehrere' sehr eifrige Gesinnungsgenossen
konnte ich nur deshalb nicht für unseren Bund gewinnen
weil sie den Monisinus für eine neue Religiou hielte»
Einer erklärte drastisch: Ich brauche keine Andachten. Ich
bin fest iiberzeugt, daß es keine größere Gefahr für unsere
Bewegung geben könnte, als wenn die von Hesse vertretene
Strömung die Herrschaft gewinnen würde. Und zwar aus
zwei Gründen. Zunächst würden wir das radikale Ele
ment, dessen wir so dringend bedürfen, verscheuchen. Mit
den schönsten Redensarten könnte man die wohlbegründete
Furcht vor einem „Rückfall in kirchlichen und priesterlichen
Zwang" und vor dem Gespenst einer monistischen Kirche
nicht bannen. Der zweite noch wichtigere Grund ist
folgender: Unser Kampfplatz ist der menschliche Verstand
Wenn sich dic positiven Konfessionen auf dieses Gebiet mit
uns wagen, so müssen sie unterliegen. Ihre Dogmen werden

durch die Forschuug widerlegt. Ganz anders aber
muß die Entscheidung ausfallen, wenn der Kanipf sich

dreht uiu das sogenannte „Gemüt". Welche enormen
Machtmittel, sich des menschlichen Gemüts zu bemächtigen,
stehen der Kirche zu Gebote, und was können wir
demgegenüber bieten? Dic stärkste Fessel des menschlichen
Gemütes sind dic Eindrücke seiner Kindheit. Die Gewohnheit

ist seine Amme. Welche unwiderstehliche Gewalt übt
der Klang dcr Osterglocken auf deu uugläubigeu Faust aus,
iudem er den frommen Wahn der Kindheit zurückzaubcrt!
Wenn alle Gründe dcs Verstandes versagen, dann hat die
Kirche immer noch die zugkräftige Behauptung: das
menschliche Gemüt braucht mich. Man sieht, welch gefährliches

Zugeständnis Hesse ihr macht. Leider enthält uns
Hesse seine Begriffsbestimmung von Religion und religiöser
Betätigimg vor. Er sagt uus zwar, w o sich die religiöse
Betätigung vollziehen soll, nämlich in lichtdnrchflnteten
Säulentempeln. Worin sie aber bestehen soll, darüber
chweigt er. Es soll doch wohl irgend etwas angebetet werden.

Anders kann ich mir wenigstens derartige Andachts-
versammlnngen nicht denken. Aber was denn? Die
Sonne, das Meer? Offenbaren sich denn nicht nach
monistischer Weltanschauung in dcr Natur nnr zwecklos
waltende Naturgesetze? Was gibt es deuu da anzubeten?
Ist uns denn die Welt immer noch nicht entgöttert? Ich
behaupte gauz ernstlich: Von einem solchen Kult bis zur
Personifizierung der Naturgewalten, bis zum heiduischen
Götzendienst ist nicht einmal mehr ein Schritt. Das ist
kein Dualismus mehr, das ist Pluralismus. Wo würde
unser Monismus (ungeraten? Würde uns denn nicht die

Kirche ganz mit Recht entgegenhalten, datz der monotheistische

Knlt immer noch himmelhoch iiber derartigen
Andachtsübungen steht?

Es ist nicht uuwahrscheinlich, daß ich Hesse mißverstanden

habc. Abcr dann ist cr selbst schuld daran. Er soll
ins deutlich sagen, was er uuter religiöser Betätigung
versteht. Er sagt uns vielleicht: Es soll gar nichts angebetet

werden. Es soll nur durch Musik, Dichtung und
bildende Knnst auf das Gemüt eingewirkt werden. Schön.
Aber dann fort mit dein irreleitenden Wort „Religion"!
Warum das Kind nicht mit dem rechten Namen nennen.
Hesse sagt uns vielleicht: Was ich „Predigten" uenne, sind

nur monistische Vorträge. Gut. Was hat es denn für
einen Zweck, sic Predigten zu uennen. Die Verwendung
solcher Worte bringt uns in den Verdacht der Proselyten-
fängerei. Die Worte werden unsern Gegnern als Mittel-
chcn gelten, fromme Gemüter zu uns herüberzuziehen. Wir
können aber keine Mitläufer brauchen, sondern nnr übcr-

cugte Anhänger.
Wie dem auch sei, es ist dringend nötig, daß nns Hesse

eine Ziele ausführlicher schildert, damit eine gründliche

Verständigung möglich ist. Und eine solche ist dringend
notwendig, denn es sind Anzeichen dafür vorhanden, daß

Hesse mit seiucn Vorschlägen nicht allein dasteht, sondern

bereits eine Strömung innerhalb unserer Bewegung
vertritt.

*) Wir entnebmen diese Ausführungen dem Oktoberbeft der

Zeitschrift „Der Monismus", Verlag des Deutschen Monistenbnndes.

Vier Grundartidel eiuer Mffeutschastlichen

Weltanschauung.

Jni zweiten Oktoberheft der Frankfnrter Halbmonatsschrift

das „Freie Wort" formuliert ein Mitarbeiter des

Blattes unter dein Pseudonym P h i l o s o p h u s die

nachstehenden vier Leitsätze. In dcr Einleitung hebt der

Verfasser die Wichtigkeit der Aufstellung eines kurz gefaßten

Programms hervor, ist sich aber selbst bewußt, daß es sich

bei deu nachfolgenden Sätzen nur um einen Erstlingsversuch

handelt, der noch verbesscrnngsfähig ist. Wir bringen
diese Sätze hiedurch zur Kenutnis unserer Leser. Ob der

vierte Artikel, der den Staat und sein Verhältnis zur
Kirche behandelt, notwendig den übrigen drei Artikeln, die

vollständig unpolitisch sind, angefügt werden mußte,

mag dahingestellt bleiben. Staat ist ein sehr verschieden

bewerteter politischer Begriff, und wenn es sich um ein

grundlegendes Programm für die Weltanschauung
handelt, so ist cs unnötig, diesen Begriff in diese

Grundsätze hincinzuziehcn, da doch viele, die voll und ganz

auf dem Boden dcr modernen Weltanschannng stehen, trotzdem

in ihrer persönlichen Ansicht von dem landläufigen
S t a a t s begriff abweichen. Die Artikel lauten:

1. Alles Sein und Geschehen verläuft nach den ewigen,

ehernen, großen Gesetzen, nach denen wir alle uusres

Daseins Kreise vollenden müssen. Es gibt im Kreise des

Geschehens keine Wunder und Willkürhandlungen, kein

providentielles (iiberirdisches) Eingreifen in die geschlossene

Kausalkette (Ursachenkctte) des Weltgeschehens, vollends

keine Möglichkeit, die weltlcitenden Mächte durch Gnnstbe-

werbung zu bestimmen. Eine ursprüngliche, gewollte
Zweckmäßigkeit ist nicht erweisbar. Pietät für das All
kann nur in dem Sinne empfunden werden, daß sich in
ihm ein gewaltiges Spiel von Kräften nicht in wilder
Regellosigkeit, sondern so vollzieht, daß es in Gesetzen for-
miiliert werden kauu. Nicht aber in dem Sinne ist solche
Pietät möglich, daß im Weltgeschehen irgendeine Rücksichtnahme

auf das Wohlsein des Menschen zum Ausdruck käme.
Für die Schaffung seines Wohlseins ist der Mensch ganz
ans sich selbst angewiesen.

2. Der Mensch, als dem animalischen (tierischen)
Naturboden entsprossen, ist auch hinsichtlich der Dauer seiner
Existenz den gleichen Gesetzen unterworfen, die alle
Organismen beherrschen. Tie Erde ist seine einzige Heimat-.
es gibt kein Leben nach dem Tode, kein Jenseits. Der
Sinn nnd das Glück seines Lebens muß sich im Diesseits
erfüllen.

3. Das Streben nach eigenem Glücke muß aber zn-
nächst. da der Mensch ein Wesen ist. das schlechterdings nur
im Zusammenschluß mit anderen sich erhalten und nnr iu
der Gemeinschaft gedeihen kann, dazu drängen, die Grnnd-
ordnungen dcr Gesellschaft als allgemein verpflichtend zu
respektieren. Ja noch mehr: sein eigenstes richtig
verstandenes Interesse mnß ihn dahin fiihren, seine ganze
Befriedigung in dcr Hingabe an die wahren Zwecke der Ge-
ellschaft und in der Förderung des Gedeihens derselben zu
ilchen. Darauf weist ihn auch das iu seiucr Naturaulage

vorhaudeue Mitgefühl uud das ebenfalls in der gesunden
Meuscheunatur augelegte Bedürfnis hin, seinem Dasein
einen Wert zu verleihen.

4. Dcr Staat als weltlicher ist loszulösen von dem
»icht mehr zeitgemäßen Vcrwachsenfein mit religiösen
Vorstellungen nnd Eiiirichtuilge». Nicht befugt, iu Vertretung

behufs Rcalisicrnng (Verwirklichung) einer
bestimmten Weltanschauung Audersdeiikeude zu vergewalti-
gcu oder auch »ur zurückzusetzen, wird er insbesondere
iiber die Religionsgemeinschaften lediglich im Interesse
der Staatszwccke einc sorgfältige Aufsicht iibeu, keineswegs

darüber hinaus iu dereu iuucrc Verhältnisse
eingreifen. Die Religionsgemeinschaften haben in die Stellung

sich selbst crhalteuder, vom Staate nicht subventionierter

(unterstützter) Privatgesellschaften zuriickzntrcte».
Alles iu den öffeutlicheu Einrichtuugeu der Weltlichkeit
des Staates Widerfprechcude (Eid mit religiöse» Formeln,
religiöse Symbole und Handlungen im Zusammenhange
mit staatlicheu Institutionen usw.) muß vcrschwindcn. Die
Staatsschule ist die weltliche Schule mit menschlich-natürlich

begründetem Moralunterricht. Ans der sittlichen
Bildung ihrer Glieder beruht die Selbstgenügsamkeit der
Gesellschaft als Nichtbedürfen der Stütze durch religiöse
Wah»vorstellu»gcn. —

Fünf Beweise für die MteMen; Kottes.

Von Dr. Jules Carret, Chambery.

Autorisierte Uebersetzuug aus dem Französischen von

PH. Plattner, Basel.

Nachdruck verboten.

V.

Beweis vermittelst dcr Nichtcxistcnz der Seele.

Was ist die Seele?

In alter Zeit war die Seele das, was belebt, was das

Leben ausmacht. Die Tiere als belebte Wesen hatten
notwendigerweise Seelen.

Die Genesis sagt: „Ihr werdet kein Fleisch niit sei»er
Seele, d. h. mit seinem Blute essen."

Die Bibel Sixtus V., die vom Trienter Konzil als
authentisch erklärte Bibel, schreibt vor (Leviticus XVII, 13),

as Blut der Tiere zu vergieße«, ehe man ihr Fleisch ißt,
und fügt sofort hinzu (Leviticus XVII, 14): denn die Seele
alles Fleisches ist in dem Blute (^nima eiüm omnis carnis
in skriguiris est).

Die protestantischen Bibeln, welche weniger gefälscht

sind, als die katholischen, drücken sich an derselben Stelle
ebenso aus mit dcm Zusatz: „Das ist seine Seele".

Die Seele war anch der Atemhauch. Als Gott den

ersten Menschen aus dem Schlamm, der Erde gebildet hatte,
auchte cr ihu an und gab ihm so das Lebe» (Geiiesis II, 7).

Plato hatte vor nahezu 23 Jahrhunderten angenommen,
daß unsere Seele aus zwei Teileu besteht, der animalischen
Seele und der vernünftigen Seele.

Sehr spät, im 14. Jahrhundert, wurden die Scholastiker
ein wenig zu Platonikern; sie meinten, ein jeder von nns
sei im Besitz von zwei Seelen, einer animalischen und ciner
vernünftigen Seele. Die letztere, sagten sie, besitzt genau
die Gestalt des Körpers. Sogar das 1ö. ökumenische Konzil

erklärte, „die vernünftige Seele sei ihrem Wesen nach

die Gestalt des menschlichen Körpers" und verhängte den

Kirchenbann über jeden, der es wagen sollte, das Gegenteil

zu behaupten.
Zu dieser Zeit glaubte man fest an Paradies und Hölle,

man sprach sogar schon vom Fegfeuer', aber man glaubte
immer noch, die Menschen kämen in das Paradies oder in
dic Hölle erst nach der Auferstehung der Toten, welche das

Credo als „Auferstehung des Fleisches" (caruis reZurroctio-

uem) bezeichnet; d. h. nach dem Ende dcr Welt und nach

dem allgemeinen Gericht, welches Gott im Tale Josaphat
abhalteu wird. Sicherlich würden die auferweckten Leiber

auch Seeleu haben, da sie aufcrwacht, also lebendig sind,

aber nicht ihre alten Seelen; die Christen hatten nicht die

Vorstellung von ciner Persönlichkeit der Seelen. Ebensowenig

hatten sie die Vorstellung von Freuden und Leiden

der Seelen; diese waren nur das Leben der Körper. Die
Belohnungen nnd Züchtigungen betrafen wesentlich die

Körper.
Das gefürchtete Jahr 1000, welches den Tod des Weltalls

bringen sollte, war längst vorüber; die Christen



glaubten nicht mehr an die Nähe des Weitendes. Und die

Einrichtung des Fegfeuers versprach vom finanziellen
Standpunkt ertragreich zu werden. Der Klerus hielt es für
angebracht, daß es ein Paradies, eine Hölle und vor allem
ein Fegfeuer geben müßte schon vor der Auferstehung des

.Fleisches, sofort nach dem Tode des Körpers.
Er lehrte die Unsterblichkeit der menschlichen Seele; die

Seele gelangt ins Paradies, in die Hölle oder ins Feg
feuer und wartet auf den ihr fehlenden Körper. Obschon sie

immateriell ist, leidet die Seele unter der Wirkung des

Jeuers.

Die animalische Seele des Menschen kam außer Brauch
Sie fristete ihr Dasein nur iu den ärztlichen Theorien un
ter dem Namen L e b e n s g e i st e r. Sie ist völlig in Ver
gessenheit geraten.

Die Wichtigkeit der vernünftigen Seele dagegen wächst

ins Ungeheure. Dcr Klerus hat durch seine Gebete die

Macht, eine Seele aus dem Fegfeuer zu befreien und ins
Paradies zu versetzen. Man braucht nur zu bezahlen

(libi ctado elavos Welchen Begriff macht sich eigent
lich der Klerus und mit ihm seine Gläubigen von der
vollkommenen Gerechtigkeit Gottes?

Das Dogma von dcr Auferstehung des Fleisches ist uube-

qnem geworden, wenigstens für die Katholiken. Stände
es nicht im Credo, so spräche man nicht mehr davon. Wozu
soll das Gericht Gottes im Tal Josaphat dienen, wenn
sofort oder kurze Zeit nach ihrem Tod alle Menschen

gerichtet und eingeteilt sind? Gegenwärtig nennt man es

das jüngste Gericht, was ein vorhergehendes Gericht zur
Voraussetzung hat. Und man sagt uns, daß unsere
auferweckten Leiber nicht genau unsere Leiber, sondern
verklärte Leiber sein werden!

Dic Erfindung des Fegseners hat auf dic Geschichte der

Menschheit einen stärkeren Einfluß gehabt, als irgend eine

andere Erfindimg, stärker als dic Erfindung dcs Pulvers,
oder dcr Buchdruckerkunst, oder der Dampfkraft, oder der

Elektrizität; stärker als die Entdeckung des Copernikus oder

die des Kolumbus, stärker als die Entdeckungen Pasteurs
Aus der Erfindung des Fegfeucrs entstand unser Begriff
der Seele; — es entstand daraus auch die Ausbeutung des

Ablasses und hieraus die Schismen Lntbers, Zwinglis,
Heinrichs VIII., Calvins, woraus dann wieder die
Religionskriege und Verfolgungen entstanden sind.

Man hatte die Empfindung, daß dcr sterbliche Rest der

Tiere sich mit der unsterblichen Seele des Menschen nicht
vereinbaren ließ. Man nahm also den Tieren ihre Seele:
Das animal hat keine auirrur mehr. Man hat die Seele

nur dem Menschen gelassen, der eben deshalb kein Tier ist.

Die neueren, sehr gereinigten katholischen Bibeln sagen

nicht mehr, daß die Seele alles Fleisches in seinem Blute ist,

sie sagen „das Leben alles Fleisches".
Man bemühte sich, den Unterschied zwischen den Menschen

und dcn übrigcn Lebewesen zn vergrößern. Man
lehrte, daß der mit einer unsterblichen Seele begabte
Mensch vermöge seiner Seele denkt und mit Vernunft
begabt ist; daß die Tiere dagegen, da sie keine Seele haben
weder Denkkraft noch Vernunft haben und von ihrem
Instinkt geleitet werden. Man ging so weit, zu behaupten,
die Tiere wären Automaten.

Die Menschen nehmen gerne an, was ihnen vorteilhaft
erscheint; es behagte ihnen, daß sie weit über alle lebenden

Wesen gestellt wurden, es behagte ihnen, datz sie unsterblich
wären, sie fiihlten Unbehagen bei dem Gedanken, daß sie

bis zum Ende der Welt tot sein sollten; sie fanden an diesen

Lehren Geschmack.

Die richtige Entwicklung des Begriffs Seele kam erst
in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts zum Abschluß.
Sic brachlc nns dic Spiritnalisten und anch die Spiritisten.
Sie hindert nicht die katholischen, griechischen,
anglikanischen, lutherischen, calvinischen Theologen an der
Behauptung, die Dogmen ihrer heiligen Religionen hätten
sich niemals geändert.

Demnach ist heutzutage fiir die Theologen und ihre
Schäflcin die Seele der Teil von uns selbst, welcher in uns
denkt; cs ist ferner derselbe Teil, welcher unmateriell und
unvergänglich den Tod unseres Körpers überlebt, um ewigen

Lohn oder ewige Strafe zu empfangen.

Beweisgründe.

Ich halte es für angezeigt, einen Widerspruch, eiuen der

zahlreichen Widersprüche der Theologen zu benutzen.
Wenn sic dic Notwendigkeit ciner Schöpfung uud eines

Schöpfers dartnn wollen, sagen sie: Wenn dcr Stoff und
das Leben immer gewesen sind, so werden sie immer
bestehen. Wenn sie vergehen sollen, so ist das ein Beweis,
daß sie nicht immer gewesen sind, ein Beweis, daß sie

erschaffen wurden.
Und sic bemühen sich, uns zu überzeugen, daß die Welt

untergehen wird. — Welche Welt? — Unser Planet? Er
wird in die Sonne fallen, wird erfrieren oder in Stücke

zerspringen, dic sich im Wcltranm verlieren werden.
Wir können den Tod unseres Planeten leicht annehmen

und brauchen deshalb nicht die Vernichtung alles Stoffes
und alles Lebens anzunehmen. Unser Planet ist nur ein
winziger Teil dcs Weltalls. Und wir wissen, daß im
Weltall fortwährend Weltkörper entstellen nnd andere
vergehen.

Fassen wir aber ins Ange, daß unter diesen

metaphysischen Satz „Was immer gewesen ist, wird immer
bestellen", sich symmetrisch zwei Zwillingssätze eiureibcn:

1. Was vergeben soll, ist nicht immer gewesen;
2. Was nicht immer gewesen ist, mnß vergehen.
Sie nehmen dcn ersten dieser Zwillingssätze an, weil er

ihnen behilflich dazn ist, zugunsten dcr Schöpfung zu
argumentieren.

Sic tun, als wüßten sic nichts von dem zweiten. Dieser
würde beweisen, daß die Seele nicht unsterblich ist. Die
Seelen haben in dcr Vergangcnlieit nicht immer eristiert;
sie sind erschaffen; sie sind also zum Untergang bestimmt.

Für die Katholiken hat — unter der Regierung von
Jnnocenz XI., eines unfehlbaren Papstes (1676—89) die
Pönitentiaria in Rom erklärt, daß den männlichen Em
bryonen die Seele am 4V. Tag der Schwangerschaft, den
weniger zu achtenden weiblichen Embryonen erst am 80
Tage der Schwangerschaft verliehen wird.

Die Theologen müssen beide Zwillingssätze sich zu eigen
machen oder beide verwerfen. Es ist ein augenscheinlicher
Widerspruch, wenn man den ersten anerkennt und den

zweiten verwirft.
Wählen Sie, meine Herren! — Wenn Sie beide anneh

men ,gibt es keine unsterbliche Seele. Wenn Sie beide von
sich weisen, gibt es keine Schöpfung.

Man kann allerdings auch den obersten Satz und die
beiden unteren Sätze zurückweisen, und somit Schöpfer,
Schöpfung und unsterbliche Seele. Das ist der vernünftige
Entschluß. Die Theologen werden ihn niema^ fassen.

Ke Verden kommen, die sonnigen Tage!
Von Konrad Nies.

Sie werden kommen, dic sonnigen Tage,
Wo jeder Schatten des Hasses verschwebt.
Wo ans der alten, verhallenden Klage
Sieghaft der Jubel der Liebe sich hebt.
Wenn aus der Selbstsucht verlod'erndein Brande
Schlackenlos rein die Erkenntnis sich ringt
Und alle Völker und alle Lande
Einend das Band der Versöhnung umschlingt.

Mag auch das Dunkel im Bann uns noch halten,
Trübt auch der Wahn noch den forschenden Blick:
Herrscher schon sind wir der finstern Gewalten,
Höhenwärts lenkend der Menschheit Geschick.
Höhenwärts, sonnenwärts! weiter und weiter —
Wie wir auch bluteu im heiligen Krieg,
Lasset vom Kampf nicht, ihr Sänger und Streiter,
Bis wir errungen den endlichen Sieg!

Große Gefühle und große Gedanken
Singet der Menschheit ins schwellende Herz,
Schlaget iii Scherben die Schlacken und Schranken,
Grabet das Gold aus dem gleißenden Erz!
Weiln auch die Ketten der Knechtschaft noch klirren,
Wirket und waget und ringet euch frei;
Laut in der Gegenwart Irren und Wirren
Singet und saget vom künftigen Mai.

Ob »vir wie Blätter im Wind auch verwehen
Ob wir anch fallen wie Halme im Ried, —
Ueber uns hin wird der Frühling einst gehen,
Den wir, voll Hoffnung, verkündet im Lied.
Freiere Herzen mit heißerem Schlage
Formen sich selbst dann die Bahn des Geschicks —
Sie werden kommen, die sonnigen Tage,
Dic Tage der Rosen, die Tage des Glücks!

Schweiz.
Fall Wassilicf. Die außerordentliche Delegiertenvcr-

lämmlimg des D.-S. F. B. nahm, einem Antrage dcs
Monistenkreises Genf entsprechend, folgende Resolution an:
„Der Deutschschweizerische Freidenkerbund mit einer Mit-
gliedcrzahl von über tausend Bürgern ersucht die
eidgenössische Regierung, sofort und energisch bei der russischen
Regierung vorstellig zu werden, auf daß das unmenschliche
Verfahren, angewandt gegen Wassilief unter Mißachtung
der gegebenen Versprechungen eingestellt werde."

Ausland.
Die Jungfrau Maria — Gcncralfeldmarschall. Die

Madrider Presse verbreitet folgende amtliche Note: „Die
oberste Behörde fiir Krieg und Marine hat eine Petition
verschiedener Gesellschaften und Körperschaften in
zustimmendem Sinne beschieden, worin die Bitte ausgesprochen
war, der „Birgen del Pilar" die Ehren und den Rang
eines G c ii e r a l f e l d m a r s ch a l l s zu erteilen. Der
Kriegsminister wird binnen kurzem die entsprechende
königliche Verordnung veröffentlichen." Die Birgen del Pilar

ist die iu der Kathedrale von Zaragoza als National-
heilige verehrte „Mutter Gottes auf der Säule". — Glück-
iches Spanien!

Dic Toilette eines toten Heiligen. Ans Madrid
wird berichtet: Die schöne Stadt Valencia rüstet sich,

die Zentcnarfeier ihres Orts heiligen San Luis
Beltran mit großem Gepränge zu begehen. Dieser
Tage fand in der Kirche San Esteban ein eigenartiges
Vorspiel statt, nämlich der in höchst zeremonieller Weise
vorgenommene G a r d e r o b e n w e ch s e l des toten
Heiligen. Dein festlichen Akte wohnten, wie die Zeitungen
melden, die mit dem Heiligen verwandte aristokratische
Familie de Monistrol, der Bischof von Lorima, die städt-
schcn Behörden, viele Priester und eiue zahlreiche fromme

Gemeinde bei. Nach der Verlesung der päpstlichen Auto-
risation entfernte der Bischof von Lorima die Siegel von
dem Grabmal, und mit den Schlüsseln, die der König von
Spanien, der Erzbischof von Valencia und der Präsident
des obersten Gerichtshofes aufzubewahren Pflegen, wnrde
der Sarg geöffnet. Zwei Aerzte besichtigten den Leichnam
ind stellten das Gutachten aus, daß der Körper des Heiligen

Luis uicht dic geringste Veränderung erlitten habe
nnd daß dem Kleidcrwechsel nichts im Wege stehe. Die
Marguesa de la Roca, die Gräfin von Rovola und einige
connen entkleideten nun den Heiligen und legten ihm

das ncne, mit Edelsteinen besetzte, kostbare Samtgewand
an. Das alte Kleid wurde in eine Trnhe verschlossen nnd
versiegelt. Wenn dcr Erzbischof das weitere verfügt, wird
s zerschnitten, und die einzelnen Streifen kommen als

Relianien in die Kirchen. Auch soll aus dem Körper des

San Luis ein Knochen entfernt werden, den man dem

König znm Geschenk machen will. Diese Operation wird
der Doktor Macht demnächst vornehmen Soweit die
inwandsreien Berichte über eine in Spanien im Jahre dcs

HcilS 1908' erfolgte Leichenschändung.
Freidenkerbnnd in Oesterreich. Das Ministerium des

Innern hat die Gründung eines Freidenkerbundes in Oesterreich

verboten. Dic gegen diese Entscheidung beim Reichs¬

gericht eingelegte Beschwerde ist verworfen worden. In der
Begründung dieser Entscheidung heißt es :

Das Reichsgericht ging bei seinem Erkenntnisse von der
Erwägung aus, daß der geplante Bund, der einen Zusammenschluß

mit allen bestehenden Freidenkervereinen in Oesterreich,
so auch mit dem Freidenkerbunde in Böhmen, bezweckt,
insbesondere deshalb als ein politischer Verein anzusehen sei,
weil der Freidenkerbund in Böhmen auf seinem im
Vorjahre abgehaltenen Kongresse evident politische Ziele, so
die Trennung von Staat und Kirche, Konfessionslosigke.it der
Schulen, Aenderungen auf dem Gebiete der Ehegesetzgebung,
verfolgte. Es lasse sich daher mit Sicherheit annehmen, daß
der geplante Freidenkerbund in Oesterreich, dessen Statuten
mit denen des erwähnten Freidenkerbundes in Böhmen identisch

seien, politische Ziele, die Aenderung staatlicher Einrichtungen

und Beziehungen, verfolgen werde.
Es gibt nun also zwar Freidenkervereine in Oesterreich,

auch einen Freidenkerbund in Böhmen, aber einen Freidenkerbund
in Oesterreich zu gründen ist staatsgefährlich und wird

vom Minister des Innern mit der nur für die Bureaukratie
geltenden Logik verboten.

Vom Balkan. Der 19jährige montenegrinische Prinz
Peter sandte an den Kronprinzen Georg von Serbien
folgendes Telegramm: „Ich umarme Dich herzlich, lieber
Vetter, und bete zu Gott, daß er uus bald auf dem
blutigen Felde zusammenführen möge!!" Bei seiner
„Allgüte" wird der christliche Schlachtengott nicht umhin
können, den christlichen Wunsch des montenegrinischen
Bübchens von Gottes Gnaden zu erfülle,,. Was aber baun,
wenn Allah, der Türkengott, friedlicher gesinnt ist, als sein
christlicher Kollege? Und auf dem Balkan wird Allah doch
auch noch etwas zu sagen haben.

>

Unsere Jewegung.

Außerordentlicher Delegiertentag d. D.-5. 5. V.
am 18. Oktober in Zürich.

Vertreten waren sämtliche Verbandsvereine mit
Ausnahme von Baden, Chaux-de-Fonds und Genf durch 22
Delegierte. Außerdem nahmen teil einige Bundesmit-
glieder und sonstige Gäste. Die von der Geschäftsstelle
vorgelegte Traktandenliste wurde angenommen und nach
Erstattung des Tätigkeitsberichtes durch den Präsidenten
der Geschäftsstelle wurdeu die übrigen Punkte der in der
letzten Nummer bereits bekanntgegebenen Tagesordnung
erledigt. Es konnte bekannt gegeben werden, daß trotz
der für die Agitation ungünstigen Zeit während des Sommers,

6 weitere Vereine gegründet werden konnten, so

daß die Zahl der angeschlossenen Verbandsvereine auf 13
angelangt ist. Die bevorstehende Wintercampagne wird
dic Gründung weiterer Vereine bringen, da an mehreren
Plätzen bereits vorgearbeitet ist. Es wurden eine Reihe
wichtiger Beschlüsse gefaßt; insbesondere soll in, Laufe der
nächsten Monate ein Massenflugblatt, das Aufschluß über
uusere Bestrebungen gibt, verbreitet werden. Die Dele-
giertenversammlung beschloß außerdem, infolge des
Anwachsens der Bundesgeschäfte in Zürich ein eigens Heim
zn beziehen. Auf Antrag des Monistcnkreises Genf, wurde
eine Resolution zum Falle Wassilief angenommen, die an
anderer Stelle abgedruckt ist. Die Tagung, dic nur durch
eine kurze Mittagspause unterbrochen wurde, endete erst
mit Einbruch des Abends und hinterließ bei allen
Teilnehmern dcn Eindruck, daß die Aussprache und die gefaßten

Beschlüsse unsere junge Bewegung festigen werden.

Basel. Der Vorstand des Freidenkervereins gibt den
Mitgliedern bekannt, daß das Vereinslokal von der Gelten-
zunft nach dem Johanniterheim, St. Johannvorstadt
48 verlegt wurde.

St. Gallen. Der Lichtbildervortrag „Vom Urtier zum
Menschen" von Hr. Vogtherr am 1. Oktober war von 1000
Personen besucht und hätten noch weitere 300 Eintrittskarten

abgesetzt werden können. Die Teilnehmer äußerten
sich hochbefriedigt. Bezeichnenderweise setzte auf den gleichen

Abend der „Vadian", ein von den reformprotestanti-
schcn Geistlichen geleiteter Verein junger Leute, ebenfalls
eine Versammlung an, offenbar zu dem Zwecke, die
Mitglieder vom Besuche des entwicklungsgeschichtlichen
Vortrages abznhalten. Thema: „Das Freidenkertum". Ein
solches Manöverchen würden wir allenfalls von ultramon-
taner oder orthodoxer Seite begriffen haben! Aber von
der Richtung, die sich „religiös-freisinnig" nennt!!
Traurige Religion und noch traurigerer Freisinn, der die
Wissenschaft scheuen muß!!

Monistenkrcis Genf. Der Monistenkrcis hat nunmehr
für die Dauer des Wintersemesters seine Vereinsabende
an jeden, Freitag von 9 Uhr ab wieder aufgenommen und
werden in Genf vorübergehend weilende oder nach dort
verziehende Gesinnungsfreunde eingeladen, zu diesen
Veranstaltungen einzufinden.

Vortragstour Vogtherr. Die Vortragstour unseres
Gesinungsfreundes Vogtherr aus Wiesbaden nahm vom
30. Sept. bis 11. Okt. ihren Programmäßigen Verlauf. In
den größeren Städten war der Vortrag von über tausend
Personen besucht, aber auch in den kleineren Plätzen waren
ast überall überfüllte Versammlungen zu verzeichnen. Der

Vortrag, dessen Verständnis durch über 50 Lichtbilder
wesentlich gehoben wurde, faud überall volle Anerkennung

uud sein bestes Lob besteht vielleicht darin, daß die
ultramontaue Presse einen Schimpfartikel nach dem andern
über denselben losließ.

Au den Dentslh-schmeiz. Freidenketbund
Geschäftsstelle (Verlag d. Freidenker) Zürich V, Seefeldstr.111

Ich erkläre hiemit meinen Beitritt zum Bunde und
verpflichte mich zu einem Jahresbeitrag vou Fr. (Mindestbeitrag

Fr. 4.— bei freier Zustclluug des „Freidenkers").
Ich abonniere hiemit auf den „Freidenker" (pro Jahr

Fr. 1.20).

Betrag f°lgt
Name:

liegt bei - soll per ^
Nachnahme erhoben

»"d°n-
Wohnort :

Nicht zutreffendes
durchstreichen. Straße


	Fünf Beweise für die Nichtexistens Gottes

