
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 11

Artikel: Kein neuer Kultus!

Autor: Kullmann, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Ich habe als sechszehnjähriger Knabe ein dithyram
bisches Gedicht geschrieben, was sogar gedruckt, aber nicht
bekannt geworden, nnd das erst in diesen Tagen mir wie
der in die Hände kommt. Das Gedicht ist voll orthi
doxer Borniertheit und wird mir als herrliche
Paß in den Himmel dienen."

Ain entschievensten aber sprach sich Goethe in seinen
Briefen an den bekehrungseifrigen und Wundergläubigen
Lavater aus, der ihu mit lästigen Andringlichkeiten seinem
Glauben zurückzugewinnen versuchte.

„Uud daß dn mich immer mit Zeugnissen packen willst!'
schreibt er in einem seiner ersten Briefe an den Zürcher
Freund. „Wozu die? Brauch ich Zeuguis, daß ich bin?
Zeugnis, daß ich fühle? Nnr so schätz', li-eb', bet' ich die
Zeugnisse an, die mir darlegen, wie Tausende oder Einer
vor mir das gefühlt haben, das mich kräftiget und stärket
Und so ist das Wort der Menschen mir Wor
Gottes, mögen es Pfaffen oder Huren gesammelt und

zum Kanon gerollt oder als Fragmente hingestellt haben
Und als das Lavater nicht genügen wollte und er

Göthc von seinem ungestillten Christi-Durst erzählte, da
teilte ihm der Dichter mit, dieser habe ihn „gejammert
„Du bist übler dran, als wir Heiden", schrieb er ihm, „nns
erscheinen doch in der Not unsere Götter". Auch er sei

„aus der Wahrheit, aber aus der Wahrheit der
fünf Sinne". „Da du deinen Glauben uud Lehre
wiederholt predigst, finde ich es nötig, dir auch den u n s r i g e n
als einen ehernenbcstehendenFelsder Menschheit

wiederholt zu zeigen, den du uud eiue ganze
Christenheit mit den Wogen eures Meeres vielleicht einmal
übersprudeln, aber weder überströmen, noch in seinen Diesen

erschüttern kannst."
Ueber diesen Glauben liefert Tcntenberg folgende

Angaben:

„Es sträubt sich dieser Glaube dagegen, die Persönlichkeit

Christi, die er mit klaren Angen betrachtend in den

Strom der menschlichen Entwickelung stellt, als das llni-
versalwesen der Menschheit, als das Eins und Alles religiöser

und sonstiger Kultur, als „aller Menschen Geburt und
Grab, A und O und Heil und Seligkeit" zu lobpreisen
Goethe kann es „nicht anders als ungerecht uud einen
Raub" ueunen, der sich für die gute Sache nicht zieme,
daß Lavater „alle köstlichen Federn der tausendfachen
Geflügel unter dem Himmel" (gemeint sind die großen
Geistesprodukte der übrigeu hervorrageuden Männer)
ihnen, „als wären sie ursurpiert", ausraufe, um seinen
„Paradiesvogel" (gemeint ist Christus) „ausschließlich
damit zu schmücken": diese christlich-orthodoxe Beschränktheit
muß Goethe „uotweudig verdrießlich und unleidlich
scheinen", da er sich „einer jeden, durch Menschen
und deu Menschen offenbarten Wahrheit",
als „Schüler" hingibt, d. h. da er die christliche
„Offenbarung" in eine Reihe stellt mit den übrgen Offenbarungen

des menschlichen Geistes." — —
In diesem Sinne schreibt Goethe an Lavater:
Du findest nichts schöner als das Evangelium', ich

finde tausend geschriebene Blätter alter nnd
neuer von Gott begnadigter Menschen ebenso schön
und der Menschheit nützlich und unentbehrlich.
Du hälft das Evangelium, wie es steht, für göttliche Wahrheit;

mich würde eine vernehmliche Stimme
vom Himmel nicht überzeugen, daß das Wasser

brennt, daß Feuer löscht, daß ein Weib
ohne Mann gebiert, daß ein
steht, vielmehr halte ich dies
gegenden großen Gott und
barung in dcr Natur."

Darum haßt er die „veralteten barbarischen
Terminologien" der Bibel mit ihren „albernsten Märchen mit
Anbetung" und bekommt „die Geschichte des guten Jesu
so satt", daß er sie „von keinem als allenfalls von ihm
selbst hören" möchte. Von nun an bezeichnet er sich mit
Vorliebe als „dezidier ten Nichtchristen", als „letzten
Heiden", der es für „Prätension, Eitelkeit und theologische
Taschcnspielerei" hält, daß man ihn das Märchen von
Christus" oder die „hohle Kindergchirnempfindung" eines
persönlichen Gottes glauben machen will.

„Das Märchen von Christus", erklärt er, „ist Ursache,

daß die Welt noch zehntausend Jahre stehen kann und
niemand recht zu Verstände kommt, weil es ebenso viel Kraft
des Wissens, des Verstandes, des Begriffs braucht, um cs

zu verteidigen, als es zu bestreiten"
Und da wollen katholische Geistliche Goethe als

Mitkämpfer ins Feld führen, wollen cs, obwohl der große

Weimarer Meister selbst fest davon iiberzeugt war, daß

„sein Zeuguis in der christlichen Kirche gar wenig bedeuten"

könne!

Toter a uferfür
Lästerung

seine Offen-

Kein neuer KultusN
Dr. Leo Kullmann, Karlsruhe.

Hermann Hesse stellt im Augustheft den Satz ans, daß

der Menschenseele die unentbehrlichste und köstlichste Nahrung

zufließt aus dem Quell religiöser Betätigung. Wer
die Menschenseele genauer kenne, müsse das zugeben. Ich
kenne nur eine „Menschensecle" genauer. Das ist meine

eigene. Und diese Seele bedarf durchaus keiner „religiösen

Betätigung". Zerknirscht muß ich eingestehen, daß ich

„so zynisch, so blasiert oder so unklng" bin, um die

Notwendigkeit religiöser Betätigung nicht einzusehen. Da ich

mich ferner für ziemlich normal halte, so schrecke ich vor
einer Verallgemeinerung dieses durch Reflexion gewonnenen

Ergebnisses uicht zurück und behaupte kecklich, daß der

moderne Kulturmensch — wohlverstanden, zum Unterschied

von dcm Menschen der Gegenwart — ähnliche Bedürfnisse

nicht hat. Hesse scheint das anch zu befürchten, wenn er

seine Betrachtungen iiber den neuen Kultus mit der War¬

nung einleitet, der Monismus solle sich uicht nur des Ver
standes der geistigen oberen Zehntausend bemächtigen
„Nicht nur" — einverstanden. Wohl abcr: zunächst. Die
anderen kommen dann von selbst. Sämtliche Monist
mit denen ich bisher über die Frage sprach, waren meine
Meinung und mehrere' sehr eifrige Gesinnungsgenossen
konnte ich nur deshalb nicht für unseren Bund gewinnen
weil sie den Monisinus für eine neue Religiou hielte»
Einer erklärte drastisch: Ich brauche keine Andachten. Ich
bin fest iiberzeugt, daß es keine größere Gefahr für unsere
Bewegung geben könnte, als wenn die von Hesse vertretene
Strömung die Herrschaft gewinnen würde. Und zwar aus
zwei Gründen. Zunächst würden wir das radikale Ele
ment, dessen wir so dringend bedürfen, verscheuchen. Mit
den schönsten Redensarten könnte man die wohlbegründete
Furcht vor einem „Rückfall in kirchlichen und priesterlichen
Zwang" und vor dem Gespenst einer monistischen Kirche
nicht bannen. Der zweite noch wichtigere Grund ist
folgender: Unser Kampfplatz ist der menschliche Verstand
Wenn sich dic positiven Konfessionen auf dieses Gebiet mit
uns wagen, so müssen sie unterliegen. Ihre Dogmen werden

durch die Forschuug widerlegt. Ganz anders aber
muß die Entscheidung ausfallen, wenn der Kanipf sich

dreht uiu das sogenannte „Gemüt". Welche enormen
Machtmittel, sich des menschlichen Gemüts zu bemächtigen,
stehen der Kirche zu Gebote, und was können wir
demgegenüber bieten? Dic stärkste Fessel des menschlichen
Gemütes sind dic Eindrücke seiner Kindheit. Die Gewohnheit

ist seine Amme. Welche unwiderstehliche Gewalt übt
der Klang dcr Osterglocken auf deu uugläubigeu Faust aus,
iudem er den frommen Wahn der Kindheit zurückzaubcrt!
Wenn alle Gründe dcs Verstandes versagen, dann hat die
Kirche immer noch die zugkräftige Behauptung: das
menschliche Gemüt braucht mich. Man sieht, welch gefährliches

Zugeständnis Hesse ihr macht. Leider enthält uns
Hesse seine Begriffsbestimmung von Religion und religiöser
Betätigimg vor. Er sagt uus zwar, w o sich die religiöse
Betätigung vollziehen soll, nämlich in lichtdnrchflnteten
Säulentempeln. Worin sie aber bestehen soll, darüber
chweigt er. Es soll doch wohl irgend etwas angebetet werden.

Anders kann ich mir wenigstens derartige Andachts-
versammlnngen nicht denken. Aber was denn? Die
Sonne, das Meer? Offenbaren sich denn nicht nach
monistischer Weltanschauung in dcr Natur nnr zwecklos
waltende Naturgesetze? Was gibt es deuu da anzubeten?
Ist uns denn die Welt immer noch nicht entgöttert? Ich
behaupte gauz ernstlich: Von einem solchen Kult bis zur
Personifizierung der Naturgewalten, bis zum heiduischen
Götzendienst ist nicht einmal mehr ein Schritt. Das ist
kein Dualismus mehr, das ist Pluralismus. Wo würde
unser Monismus (ungeraten? Würde uns denn nicht die

Kirche ganz mit Recht entgegenhalten, datz der monotheistische

Knlt immer noch himmelhoch iiber derartigen
Andachtsübungen steht?

Es ist nicht uuwahrscheinlich, daß ich Hesse mißverstanden

habc. Abcr dann ist cr selbst schuld daran. Er soll
ins deutlich sagen, was er uuter religiöser Betätigung
versteht. Er sagt uns vielleicht: Es soll gar nichts angebetet

werden. Es soll nur durch Musik, Dichtung und
bildende Knnst auf das Gemüt eingewirkt werden. Schön.
Aber dann fort mit dein irreleitenden Wort „Religion"!
Warum das Kind nicht mit dem rechten Namen nennen.
Hesse sagt uns vielleicht: Was ich „Predigten" uenne, sind

nur monistische Vorträge. Gut. Was hat es denn für
einen Zweck, sic Predigten zu uennen. Die Verwendung
solcher Worte bringt uns in den Verdacht der Proselyten-
fängerei. Die Worte werden unsern Gegnern als Mittel-
chcn gelten, fromme Gemüter zu uns herüberzuziehen. Wir
können aber keine Mitläufer brauchen, sondern nnr übcr-

cugte Anhänger.
Wie dem auch sei, es ist dringend nötig, daß nns Hesse

eine Ziele ausführlicher schildert, damit eine gründliche

Verständigung möglich ist. Und eine solche ist dringend
notwendig, denn es sind Anzeichen dafür vorhanden, daß

Hesse mit seiucn Vorschlägen nicht allein dasteht, sondern

bereits eine Strömung innerhalb unserer Bewegung
vertritt.

*) Wir entnebmen diese Ausführungen dem Oktoberbeft der

Zeitschrift „Der Monismus", Verlag des Deutschen Monistenbnndes.

Vier Grundartidel eiuer Mffeutschastlichen

Weltanschauung.

Jni zweiten Oktoberheft der Frankfnrter Halbmonatsschrift

das „Freie Wort" formuliert ein Mitarbeiter des

Blattes unter dein Pseudonym P h i l o s o p h u s die

nachstehenden vier Leitsätze. In dcr Einleitung hebt der

Verfasser die Wichtigkeit der Aufstellung eines kurz gefaßten

Programms hervor, ist sich aber selbst bewußt, daß es sich

bei deu nachfolgenden Sätzen nur um einen Erstlingsversuch

handelt, der noch verbesscrnngsfähig ist. Wir bringen
diese Sätze hiedurch zur Kenutnis unserer Leser. Ob der

vierte Artikel, der den Staat und sein Verhältnis zur
Kirche behandelt, notwendig den übrigen drei Artikeln, die

vollständig unpolitisch sind, angefügt werden mußte,

mag dahingestellt bleiben. Staat ist ein sehr verschieden

bewerteter politischer Begriff, und wenn es sich um ein

grundlegendes Programm für die Weltanschauung
handelt, so ist cs unnötig, diesen Begriff in diese

Grundsätze hincinzuziehcn, da doch viele, die voll und ganz

auf dem Boden dcr modernen Weltanschannng stehen, trotzdem

in ihrer persönlichen Ansicht von dem landläufigen
S t a a t s begriff abweichen. Die Artikel lauten:

1. Alles Sein und Geschehen verläuft nach den ewigen,

ehernen, großen Gesetzen, nach denen wir alle uusres

Daseins Kreise vollenden müssen. Es gibt im Kreise des

Geschehens keine Wunder und Willkürhandlungen, kein

providentielles (iiberirdisches) Eingreifen in die geschlossene

Kausalkette (Ursachenkctte) des Weltgeschehens, vollends

keine Möglichkeit, die weltlcitenden Mächte durch Gnnstbe-

werbung zu bestimmen. Eine ursprüngliche, gewollte
Zweckmäßigkeit ist nicht erweisbar. Pietät für das All
kann nur in dem Sinne empfunden werden, daß sich in
ihm ein gewaltiges Spiel von Kräften nicht in wilder
Regellosigkeit, sondern so vollzieht, daß es in Gesetzen for-
miiliert werden kauu. Nicht aber in dem Sinne ist solche
Pietät möglich, daß im Weltgeschehen irgendeine Rücksichtnahme

auf das Wohlsein des Menschen zum Ausdruck käme.
Für die Schaffung seines Wohlseins ist der Mensch ganz
ans sich selbst angewiesen.

2. Der Mensch, als dem animalischen (tierischen)
Naturboden entsprossen, ist auch hinsichtlich der Dauer seiner
Existenz den gleichen Gesetzen unterworfen, die alle
Organismen beherrschen. Tie Erde ist seine einzige Heimat-.
es gibt kein Leben nach dem Tode, kein Jenseits. Der
Sinn nnd das Glück seines Lebens muß sich im Diesseits
erfüllen.

3. Das Streben nach eigenem Glücke muß aber zn-
nächst. da der Mensch ein Wesen ist. das schlechterdings nur
im Zusammenschluß mit anderen sich erhalten und nnr iu
der Gemeinschaft gedeihen kann, dazu drängen, die Grnnd-
ordnungen dcr Gesellschaft als allgemein verpflichtend zu
respektieren. Ja noch mehr: sein eigenstes richtig
verstandenes Interesse mnß ihn dahin fiihren, seine ganze
Befriedigung in dcr Hingabe an die wahren Zwecke der Ge-
ellschaft und in der Förderung des Gedeihens derselben zu
ilchen. Darauf weist ihn auch das iu seiucr Naturaulage

vorhaudeue Mitgefühl uud das ebenfalls in der gesunden
Meuscheunatur augelegte Bedürfnis hin, seinem Dasein
einen Wert zu verleihen.

4. Dcr Staat als weltlicher ist loszulösen von dem
»icht mehr zeitgemäßen Vcrwachsenfein mit religiösen
Vorstellungen nnd Eiiirichtuilge». Nicht befugt, iu Vertretung

behufs Rcalisicrnng (Verwirklichung) einer
bestimmten Weltanschauung Audersdeiikeude zu vergewalti-
gcu oder auch »ur zurückzusetzen, wird er insbesondere
iiber die Religionsgemeinschaften lediglich im Interesse
der Staatszwccke einc sorgfältige Aufsicht iibeu, keineswegs

darüber hinaus iu dereu iuucrc Verhältnisse
eingreifen. Die Religionsgemeinschaften haben in die Stellung

sich selbst crhalteuder, vom Staate nicht subventionierter

(unterstützter) Privatgesellschaften zuriickzntrcte».
Alles iu den öffeutlicheu Einrichtuugeu der Weltlichkeit
des Staates Widerfprechcude (Eid mit religiöse» Formeln,
religiöse Symbole und Handlungen im Zusammenhange
mit staatlicheu Institutionen usw.) muß vcrschwindcn. Die
Staatsschule ist die weltliche Schule mit menschlich-natürlich

begründetem Moralunterricht. Ans der sittlichen
Bildung ihrer Glieder beruht die Selbstgenügsamkeit der
Gesellschaft als Nichtbedürfen der Stütze durch religiöse
Wah»vorstellu»gcn. —

Fünf Beweise für die MteMen; Kottes.

Von Dr. Jules Carret, Chambery.

Autorisierte Uebersetzuug aus dem Französischen von

PH. Plattner, Basel.

Nachdruck verboten.

V.

Beweis vermittelst dcr Nichtcxistcnz der Seele.

Was ist die Seele?

In alter Zeit war die Seele das, was belebt, was das

Leben ausmacht. Die Tiere als belebte Wesen hatten
notwendigerweise Seelen.

Die Genesis sagt: „Ihr werdet kein Fleisch niit sei»er
Seele, d. h. mit seinem Blute essen."

Die Bibel Sixtus V., die vom Trienter Konzil als
authentisch erklärte Bibel, schreibt vor (Leviticus XVII, 13),

as Blut der Tiere zu vergieße«, ehe man ihr Fleisch ißt,
und fügt sofort hinzu (Leviticus XVII, 14): denn die Seele
alles Fleisches ist in dem Blute (^nima eiüm omnis carnis
in skriguiris est).

Die protestantischen Bibeln, welche weniger gefälscht

sind, als die katholischen, drücken sich an derselben Stelle
ebenso aus mit dcm Zusatz: „Das ist seine Seele".

Die Seele war anch der Atemhauch. Als Gott den

ersten Menschen aus dem Schlamm, der Erde gebildet hatte,
auchte cr ihu an und gab ihm so das Lebe» (Geiiesis II, 7).

Plato hatte vor nahezu 23 Jahrhunderten angenommen,
daß unsere Seele aus zwei Teileu besteht, der animalischen
Seele und der vernünftigen Seele.

Sehr spät, im 14. Jahrhundert, wurden die Scholastiker
ein wenig zu Platonikern; sie meinten, ein jeder von nns
sei im Besitz von zwei Seelen, einer animalischen und ciner
vernünftigen Seele. Die letztere, sagten sie, besitzt genau
die Gestalt des Körpers. Sogar das 1ö. ökumenische Konzil

erklärte, „die vernünftige Seele sei ihrem Wesen nach

die Gestalt des menschlichen Körpers" und verhängte den

Kirchenbann über jeden, der es wagen sollte, das Gegenteil

zu behaupten.
Zu dieser Zeit glaubte man fest an Paradies und Hölle,

man sprach sogar schon vom Fegfeuer', aber man glaubte
immer noch, die Menschen kämen in das Paradies oder in
dic Hölle erst nach der Auferstehung der Toten, welche das

Credo als „Auferstehung des Fleisches" (caruis reZurroctio-

uem) bezeichnet; d. h. nach dem Ende dcr Welt und nach

dem allgemeinen Gericht, welches Gott im Tale Josaphat
abhalteu wird. Sicherlich würden die auferweckten Leiber

auch Seeleu haben, da sie aufcrwacht, also lebendig sind,

aber nicht ihre alten Seelen; die Christen hatten nicht die

Vorstellung von ciner Persönlichkeit der Seelen. Ebensowenig

hatten sie die Vorstellung von Freuden und Leiden

der Seelen; diese waren nur das Leben der Körper. Die
Belohnungen nnd Züchtigungen betrafen wesentlich die

Körper.
Das gefürchtete Jahr 1000, welches den Tod des Weltalls

bringen sollte, war längst vorüber; die Christen


	Kein neuer Kultus!

