
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 10

Artikel: Religion als Uebergang

Autor: Markus, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die humane Elhik also ist ihrem Wesen nach p r o g e s-
s i v, währeud die religiöse Ethik konservativ ist. Es
ist darum nicht so sehr zu verwundern, wenn diejenigen
politischen Kreise, welche heute noch das konservative Prinzip

hochhalten, deu irdischen und himmlischen Monarchen
verehren und anbeten, während gerade die Elemente, welche
den Gedanken der Demokratie in der irdischen Politik
durchführen, nur eiuer größeren Selbsterziehnng im folgerichtigen

Denken bedürfen, nin denselben anch in der himmlischen
Welt durchzuführen und auch hier die Monarchie durch die
Demokratie, die Herrenverwaltung durch die Selbstverwaltung,

den Kultus durch die Kultur zn ersetzen.
Sollte es nicht an der Zeit sein, daß der Gedanke der

humanen Ethik die alte religiöse Ethik verdrängt? Daß
auch innerhalb unserer Schulen die Jugend mit dem
Gedanken der humanen Ethik erfüllt wird, wie es der Deutsche
Bund -fiir weltliche Schule uud Moraluuterricht will?

Weuu erst die theoretische Anerkennung der humaueu
Ethik allgemein wäre, dann würde auch eine in ihrem Geiste
gehaltene Praktische Lebens- und Gemeinschaftsgestaltung
bald folgen können. Heute, wo die religiöse Ethik zwar
gelehrt, aber in sehr weiten Kreisen nicht mehr geglaubt wird
— eine andere und bessere Ethik sich aber uoch nicht die Welt
erobert hat — befinden wir uns im konstitutionellen
Zustand dcr Himmelsverfassung, indem die Monarchie mit dcr
Demokratie einen Vertrag geschlossen hat und Kultur und
Kultns als zwei gleichberechtigte Geistesmächte brüderlich
nebeneinander gehen, ein Zustand, der vorübergehend ganz
nützlich, für die Daner abcr als unhaltbar erscheinen muß.

Ans Ameise fiir die MchteMenz Gottes.
Von Dr. Jules Carret, Chambery.

Autorisierte Uebersctzung aus dem Französischen von
PH. Plattner, Basel.

Nachdruck verboten.

III.
Beweis vermittelst der Unverändcrlichkcit des vollkommenen

Gottes.
„Sich zu einem Wollen bestimmen, heißt sich verändern."
Ich stelle diesen Satz zwischen Anführungszeichen, weil

ich ihn aus Fenelons Abhandlung von der Existenz Gottes
entnehme (S. 104, Versailler Ausgabe).

Dieser Satz ist durchaus orthodox uud durchaus
zulässig. Er ist fast ein Axiom. Es besteht augenscheinlich

"

ein Unterschied zwischen dem Wesen, welches noch nicht will
und demselben Wesen, welches will.

In gleicher Weise bedeutet handeln sich verändern.
Wir wollen, wir handeln, weil wir unvollkommen sind,

weil wir Bedürfnisse haben, denen wir genügen müssen,
weil wir bestrebt sind, uns zu bessern oder wenigstens uns
zu erhalten.

Nehmen wir an, Gott existierte. Gott ist seiner Definition
nach ein vollkommenes, ja sogar ein in jeder Beziehung

unendlich vollkommenes Wesen. Die Vollkommenheit läßt
aber keinerlei Veränderung zu. Folglich kann der vollkommene

Gott weder wollen, noch handeln.
Es ist also abgeschmackt zu behaupten, daß Gott das

Weltall erschaffen hat, denn die Schöpfung hat ein Wollen
und ein Handeln zur Voraussetzung. Der vollkommene Gott
kann kein Erschaffer sein. Es ist abgeschmackt zu behaupten,
daß er die Weltkörper lenkt, denn diese Lenkung ist ohne
Willensbetätigungen und ohne Handlungen undenkbar.
Der vollkommene Gott kann kein Lenker sein.

Es ist endlich abgeschmackt zu behaupten, daß er uns
richten, uns belohnen und strafen wird, denn damit würde
ein Wollen und Handeln verbunden sein. Der vollkommene
Gott kann kein Richter sein.

»

Selbst in dieser Beschränkung ist meine Beweisführung
lückenlos.

Ihr metaphysisches Gewand mißfällt. Das ist nicht
meine Schuld. Die metaphysischen Punkte sind Gott und
die unendliche Vollkommenheit Gottes, und von diesen
mutzte ich sprechen.

Auch ihre Kürze mißfällt, weil sie eine ungewohnte
Gymnastik von den Geistern fordert, die sich klüglich von
aller schwerverständlichen Philosophie fern gehalten haben.

Ich möchte mir erlauben, meiner Schlußfolgerung eine
andere Form zu geben, um mich leichter verständlich zu
machen.

Stellen wir uns in Gedanken Gott vor der Schöpfung
vor. Gott ist allein der Weltraum, er erfüllt den unendlichen

Weltraum. Er ist vollkoinmen glücklich und vollkommen

weise; nichts, unbedingt nichts kann seine Glückseligkeit

oder seine Weisheit irgendwie erhöhen. Er kann keinen
Wunsch haben, da er ein unendliches Glück genießt; kein

Ziel, da seiner Vollkommenheit nichts mangelt; keine
Willenstätigkeit, da er kein Bedürfnis, keinen Wuusch, kein
Ziel, keinen Willensgrund hat. Er vollzieht keine Handlung,

weil er kein Wollen verspürt; er wird niemals eine
vollziehen, weil er niemals eine Willensäußerung haben
wird. Er ist vermöge seiner Vollkommenheit untätig,
unbeweglich und unveränderlich; er ist es während aller Ewigkeit

gewesen und die Ewigkeit hat keinen Anfang.
In einem gewissen Augenblick der Ewigkeit, sagt man,

hat Gott das Weltall erschaffen. Ist das möglich?
Wir können nicht annehmen, daß cr das Weltall erschaffen

hat, ohne zu wollen.
Wir können ebenso wenig annehmen, datz er es hat

erschaffen wollen, ohne datz sein Wille einen Beweggrund und
einen Zielpunkt hatte.

Suchet nach und sagt mir, welche Beweggründe ihn
haben bestimmen können, die Weltkörper zu erschaffen. Kein
Beweggrund ist denkbar, weil außerhalb Gottes uichts
existiert nnd weil in Gott keine Veränderung eintreten konnte.
Kein Zielpunkt ist denkbar, denn Gott fühlt keinen Mangel.

Es ist abgeschmackt anzunehmen, daß Gott Beweggründe
gehabt hat, das Weltall zn erschaffen; es ist abgeschmackt
anzunehmen, daß die Schöpfung ohne Beweggründe von«

ihm gewollt worden ist; es ist ferner abgeschmackt
anzunehmen, datz Gott erschaffen hat, ohne es zu wollen, ohne
mit Absicht zu handeln.

Suchet uach irgend einer anderen Hypothese.

Hier können wir ein Trilemma bilden, das der Schlnß-
folgernng Epiknrs ähnelt.

Von drei Möglichkeiten eine:
1. Der vollkommene Gott hat das Weltall erschaffen, cr

hat es erschaffen wollen, und sein Wille war auf Beweggründe

gestützt. — Eine unannehmbare Hypothese, denn
Gott kann keinen Beweggrund zum Erschaffen haben.

2. Gott hat das Weltall erschaffen, er hat es erschaffen
wollen und sein Wille hatte keine Beweggründe. — Eine
unannehmbare Hypothese, denn der allweise Gott kann nicht
ohne Beweggründe wollen.

3. Gott hat das Weltall erschaffen, er hat es erschaffen,
ohne zu wollen. — Eine unannehmbare Hypothese, denn ein
derartiger Gott wäre von der Vollkommenheit weit entfernt.

Eine einzige Hypothese bleibt möglich:
Gott hat das Weltall nicht erschaffen. — Das ist dic

Schlußfolgerung.
Gott hat weder das Weltall, noch die Engel, noch sonst

etwas erschaffen. Dcr vollkommene Gott kann kein Schöpfer
sein.

Die Theologen meinen sich ans dcr Verlegenheit zu
ziehen, indem sie behaupten:

1. Daß cs für Gott keine Vergangenheit und keine
Zukunft gibt, sondern nur eine ewige Gegenwart.

Dieser erste Punkt ist allenfalls annehmbar; wenigstens
wäre cr annehmbar, wenn das Weltall nicht existierte.

2. Daß Gott alle Dinge von Ewigkeit geschaffen hat.
Dieser zweite Punkt ist unannehmbar. Wie kann ein Gegenstand,

der nur eiue Spanne Zeit dauert, vor seinem
Auftreten von Ewigkeit geschaffen sein? Das ist augenscheinlich

abgeschmackt nnd unmöglich.
Man mnß widersinnig denken, wenn man die Schöpfung

erklären will.

Wir könnten mit derselben Leichtigkeit ein Trilemma in-
bezng ans Gott als Lenker und ein weiteres Trilemma in-
bezug auf Gott als Richter bilden. Ich will sie nur
andeuten.

Dasjenige in bezug auf Gott als Lenker würde
folgendermaßen beginnen:

Der vollkommene Gott lenkt die Weltkörpcr : er will und
handelt; er hat Beweggründe und einen Zielpunkt.

Es würde folgendermaßen schließen:
Gott lenkt nicht die Weltkörper.
Ebenso würde das Trilemma in bezug auf Gott als Richter

mit dieser ersten Hypothese beginnen:
Gott belohnt und straft; er richtet, will und handelt; er

hat Beweggründe und einen Zielpunkt.
Und es würde schließen, wie solgt:
Der vollkommene Gott belohnt nicht uud straft nicht.
Ueberlcgt uud ihr werdet .sehen, daß der Gedanke eines

vollkommenen Gottes durch seine unbestreitbare Haltlosigkeit

zu Falle kommt. ^

IV.

Beweis durch die große Zahl dcr Religionen.

Nach den glaubwürdigsten Schätzungen gibt es jetzt auf
unserem Erdball ungefähr 800 verschiedene Religionen.
Dabei sind die alten und abgestorbenen Religionen uicht
mitgezählt, die eine viel beträchtlichere Zahl ergeben würden.

Jede dieser 800 Religionen behauptet, daß sie die
Wahrheit besitzt und lehrt. Jede behauptet demnach, datz

alle andern bloße Irrlehren sind und verwerfliche Gebräuche
Pflegen. Alle sind einander feindlich. Unter den 800

Religionen kann es höchstens eine geben, welche die wahre
Religion ist.

Es fragt sich nun, ob es unter den 800 Religionen eine
geben kann, die wahr ist.

Alle Religionen haben den gleichen Ursprung: immer
hat sich Gott einem oder mehreren bevorzugten Menschen
kund getan.

Diese Aehnlichkeit ist sehr beachtenswert. — Wieviel
Lügner! Und wieviel Leichtgläubige!

Seheu wir uns irgend eine beliebige Religion an.
Ein Mensch hat gesagt, er habe Gott gesehen und

gehört. Das war vor hundert Jahren oder vor so und soviel
Jahrhunderten. Dieser Mensch war vielleicht ein Lügner;
er war möglicherweise verrückt oder ein Visionär und
krank, das kann ich nicht feststellen; ich bin nicht einmal
sicher, daß cr existiert hat.

Man behauptet mir, daß dieser Prophet gelebt hat, daß
andere Menschen ihn gesehen, mit ihm gesprochen nnd seine
Worte aufgezeichnet haben; die von Gott und seinen
Propheten ausgcgaugeneu Angaben sind uus vou der Tradition
getreulich überliefert worden. — Getreulich, ja; aber

glaubwürdig? ich weiß, wie leicht Traditionen
ausgeschmückt, vergrößert und entstellt werden. Indessen habe

ich kein Recht znm Zweifeln hinsichtlich dieser Tradition,
denn man belehrt mich, daß, wenn ich nicht daran glaube
und den Vorschriften Gottes und des Propheten nicht
gehorche, ich während meines Lebens und sogar nach meinem
Tode gransame Strafe zu erwarten habe.

Wenn es einen Gott gibt, warum sollte dieser Gott mich
verpflichten, daS zu glauben, was man von diesem
Propheten, vou diesem Menschen erzählt? Ich weiß, daß cs
andere Religionen nnd andere Propheten gibt. Wie sollte
ich aber die Wahl treffen unter allen, die behaupten, sie

hätten Gott gesehen nnd gehört?
Dafür, sagt man nur. sind die Wnnder da. welche

Beweise firr die Wahrheit sind.

Nein. Tic Wuuder sind uns nur durch die Tradition
bekannt, und die Traditionen sind unzuverlässig. Wuuder
gibt es in Menge bei allen oder nahezu allen Religionen.
Es gibt keine wirklichen Wunder und kann keine geben,
denn der vollkommene Gott kann die Gesetze nicht verletzen,
die er selbst gewollt hat; es ist nicht einmal wahrscheinlich,
daß cr jemals Anlaß gehabt hat, sie zu verletzten. Die
Wunder beweisen den Betrug auf der einen, die Leicht-
glänbigkeit auf der anderen Seite. Alle Religionen mit
Wuuder siud Lügcngebilde.

Warnm sollte Gott sich einem oder mehreren Menschen
offenbaren, nnd nicht mir und nicht allen Menschen?

Angenommen, cS gebe einen allmächtigen und allweiscn
Gott, wollen wir den Fall setzen, er habe den Wunsch., sich
dcn Menschen knnd zu tun. um von ihnen eine Verehrung
zu erlangen.

Tiefer allmächtige Gott kann sich allen Menschen ebenso
offenbaren, ivie einem einzigen oder mehreren Menschen.

Es ist sicherlich sein Wille, daß seine Kundgebung glaub-
haft genug ist, damit kein ehrlicher und von gutem Willen
beseelter Mensch sich dabei irren oder in Irrtum geführt
werden kann.

Und da er allweise ist, da cr den menschlichen Geist von
Grnnd aus kennt, — so kennt er auch die Veränderungen,
die bei Traditionen üblich sind, und er kennt oder sieht im
voraus die Unsicherheiten, die ans seiner Kundgebung
entstünden, wenn dieselbe auf einem oder einigen Menschen
beschränkt bliebe.

Es ist nicht anzunehmen, daß Gott das verdächtige
Verfahren der beschränkten Kundgebung und der Tradition
einschlägt. Es ist einleuchtend, daß er ihm das Verfahren dcr
universellen Kundgcbung vorziehen wird, das Verfahren
dcr fortwährenden und unzweifelhaften Offenbarung.

Wir müssen also zu dem Urteil kommen, daß alle
Religionen, welche ihrer Behauptung nach einen mächtigen und
weisen Gott anbeten, rein menschliche Erfindungen sind.

Gibt es uoch andere? Lehrt irgendwo die Geistlichkeit,
datz ihre Götter nicht sehr weise und nichl sehr mächtig
sind, daß sie nicht einmal dic Macht haben, sich den Augen
ihrer Gläubigen zu offeubareu? — Wenn cs solche Religionen

gibt, so können wir sie außer Betracht lassen; unter
ihnen würden wir die einzige wahre Religion nicht finden.

Ein zweiter Grund:
Alle Religionen nehmen Züchtigungen und Belohnungen

an, in dieser Welt oder während eines zukünftigen
Lebens. Alle uehmen an, daß dcr Mensch vor Gott
verantwortlich ist. Alle nehmen also den freien Willen an.

Wenn nun. aber Gott allmächtig ist, so ist dcr freie
Wille eine Unmöglichkeit, und der Mensch ist vor Gott nicht
verantwortlich.

Folglich sind alle Religionen irrig, die einen allmächtigen

Gott verehren.

Letzter Gruud:
Hier köuuen wir eine Schlußfolgerung auf Grnnd dreier

Annahmen verwenden.
Von drei Dingen eines:
1. Es gibt einen Gott; dieser Gott hat sich den Menschen

offenbaren wollen und die große Zahl der Religionen
ist ein Beweis dafür, daß es ihm nicht gelungen ist. In
diesem Fall ist Gott ohnmächtig, also unannehmbar; alle
Kultusformcn sind abgeschmackt und alle ihre Götter
falsch.

2. Es gibt einen Gott; dieser Gott wollte uns unbekannt

bleiben und cr fragt nichts nach uuseren Anbetungen.
In diesem Fall sind alle Kultusformeu abgeschmackt;

und alle ihre Götter sind falsch, denn keiner gleicht jenem
wahren Gott.

3. Es gibt keinen Gott.
Auch in diesem Fall sind alle Kultusformeu

abgeschmackt und alle ihre Götter falsch.
Keine weitere Annahme ist möglich.
Demnach sind alle Religionen ausnahmslos abgeschmackt

und alle Götter aller Religionen sind Wahngebilde.

Wetigion ats Itebergang.
Von Dr. S. Markus, Zürich.

Es wird keinem Freidenker einfallen, die Religion unter
allen Uniständen zu verwerfen. Gibt es doch Verhältnisse,
unter denen sie ein willkommenes und einzig dastehendes
Mittel der Zivilisation und des Fortschrittes bildet. Wo
die Völker noch tief iii Barbarbei stecken, wo die Menschen
noch der Spielball ihrer rohen Wünsche und Leidenschaften
sind, wo Bildung und Aufklärung noch zu den größten
Seltenheiten gehören — überall da wird man zunächst den
Glauben pflanzen, um die Menschheit durch ihn znr Höhe
zu führen. Ter Missionar ist der Sämann der Kultur.
Seinem Evangelium lauscht der Wilde als eiuer göttlichen
Verheißung. Es allein entreißt ihn der Barbcrei. Es
allein verwandelt seine Sitten, bringt ihn uns uäher, macht
ihn zum Menschen.

Sollen wir diese Wirkung der Religion ignorieren?
Wir sind zu wenig fanatisch dazu, - - Ä

Doch wenn der Wilde verwandelt? Wenn die
Barbarei geschwunden? Wenn Sitte und Bildung und
Aufklärung die Menschheit ans höhern Bahnen wandeln läßt?
Spielt die Religion auch dann ihre Nolle als Faktor dcr
Zivilisation? Ist sie auch dann noch ein unentbehrliches
Werkzeug der Kultur nnd des Fortschrittes?

Wir zögern keinen Augenblick, diese Fragen zu
verneinen. Bildimg und Wissenschaft gegenüber bildet die
Religion ein Hemmnis, ein Moment des Rückschrittes. Wo
ein Volk die Höhen der Kultur erstiegen und sich in
unermüdlichem Idealismus immer und immer wieder neue
Ziele steckt, Ivo an die Stelle von Nohhcit nnd Barbarei
feine Sitte und Bildung getreten ,wo die weichliche
Nachgiebigkeit gegen sich selbst Selbstbeherrschung nnd
zielbewußter Energie gewichcu, Ivo der menschliche Geist keine



Schranken dcr Forschung, des Wissens und der Macht mehr
kennt — da ist Religion nicht mir überflüssig, sie ist ein
Hemmschuh, ein Krebsschaden der Kultur. Ter selbständige
freie Mensch weis; von selbst, was er sich, was cr der Welt
schuldig ist. Sein verfeinertes Gefühl, sein hochentwickeltes

Seelenleben, sein veredeltes Gemüt sind ihm die
Wegweiser seines Handelns. Sie ersetzen ihm die Religion, die

ihn erzog, indem sie seine Ahnen erzog. Ewig kann die

Erziehung nicht dauern. Dem Kinde kann man mit Prügel,

mit Samichlaus und dem bösen Manne drohen. Ter
Erwachsene reagiert nicht mehr daraus. Uud ebenso braucht
unser Knlturmensch weder Jenseits noch Hölle, noch Gott,
um eiu Mensch zn sein

Ter berühmte deutsche Nationalökonom Friedrich List
hat ein großes Werk über Schutzzölle geschrieben, das bis
auf den heutigen Tag seinen Wert, seine Wirknng nicht
eingebüßt hat. Darin führt er ans, unter welchen Verhältnissen

Schutzzölle zu empfehlen, unter welchen sie zu
verwerfen sind. Solange ein Land sich noch im Entwicklungs-
stadinm befindet, solange seine Industrien das Niveau der
Konkurrenzfähigkeit noch nicht erreicht haben und der
Vollkommenheit der Industrien anderer Länder machtlos gegen«

überstehen, solange ist es Pflicht und Schnldigkeit dcs Staates,

seine Industrien zn schlitzen. Tnt cr das nicht, so werden

die letzteru von der Uebermacht der billiger und besser

arbeitenden, allen Industrien des Auslandes erdrückt. Der
Schutzzoll aber wird die ausländische Konkurrenz im
Binnenlande ausschalten, die Preise daselbst hoch und lohnend
halten nnd somit die Entwicklung dcr heimischen Industrien
fördern. Sobald dies aber geschehen, sobald die inländische
Industrie die Vollkommenheit der ausländischen erreicht und
mit dieser wohl zu konkurrieren vermag — dann müssen

alle Schranken fallen nnd dem Freihandel Platz machen.

Denn dann ist der Schutzzoll durch nichts mehr berechtigt.
Er hat keine Entwicklung mehr zn iuauguriereu, zn schlitzen

und zu fördern. Ja, cr wirkt dieser entgegen, auf Kosten
dcr .Konsumenten und des ganzen Volkswohlstandes
entgegen.

Tie Religion ist in dieser Beziehung dem Schutzzoll zu
vergleichen. Sie leitet eine Entwicklung ein, schützt und
fördert sic, um dann jede Berechtigung zn verlieren und als
Hemmnis zu wirken. Sie bildet somit gleich dem Schutzzoll

einen Ucbergang, einen Ncbergang znr Vollkommenheit.
Wird diese jemals die ganze Menschheit umfassen? Wir
glauben es nicht. Solange ein Fortschreiten vorhanden ist,
solange ist eine Gleichheit ausgeschlossen. Zu bekehrende
Barbaren aber wird es zu allen Zeiten geben, und somit
auch eine Religion. Doch wird diese mehr und mehr in ihre
Schranken zurückgedrängt werden, um schließlich einzig und
allein das zn sein, was sie in Wahrheit sein soll: ien Werkzeug

uud ein Hilfsmittel dcr Kultur
Nachschrift dcr Redaktion.

Wir haben vorstehenden Ansführnngen gerne
Aufnahme gewährt, weil die darin vom Verfasser vertretenen
Ansichten dnrchans nicht vereinzelt anzutreffen sind. Trotzdem

aber dürfte im zweiten Teil dieser Auslassungen der

Kulturwert der kirchlichen Religionen (und nur
um diese kann eS sich handeln) bei weitem überschätzt worden

sein. Ohne weiteres muß zugegeben werden, daß durch
Jahrhunderte hindurch die Kirche die Haupt- ja die einzige
Kniturträgcrin gewesen ist, man denke nur an die
wertvollen wissenschaftlichen Schätze, die von fleißigen Mönchen
in den Lilosterbibliotheken angesammelt wurden. Außerdem

war es gerade die Kirche mit ihren Klosterschulen,
die Jahrzehnte lang allein die Verbreitung der
wissenschaftlichen Elementarkenntnisse des Lesens und Schreibens
besorgte. Diese kulturellen Leistungen dcr Kirchen sind
unbestreitbar. Die Sache änderte sich aber in dem Augenblick,

als die hierarchische Leitung der Kirche einsah, daß
durch die Verbreitung von Bildung und Wissen, die
Interessen der Kirchen gefährdet werden, daß ungebildete Volks-
klasscn, besser von den kirchlichen Machthabern ausgebeutet
und mißbraucht werden können, als aufgeklärte und gebildete.

Als diese Erkenntnis bei den kirchlichen Machthabern
Platz gegriffen hatte, hörte die K u l t u r t ä t i g k ei t
der Kirche a u f und es trat an ihre Stelle eine ausgesprochene

Bildnngsfeindlichkeit. Diese hat sie sich treulich
bewahrt bis auf unsere Zeit, und kein Machtfaktor vou heute
steht der kulturellen Entwicklung der Menschheit so im
Wege — wie die Kirche mit ihrer Religion. — Nnd wahrlich,

es ist ein gewagtes Spiel, einer solchen Institution
die Elementarbildung der Barbaren- und unkultivierten
Völker anzuvertrauen. Welche Erfolge hat das christliche
MissionSwesen bisher gezeitigt? Mit der Bibel wurde auch
zugleich die Schnapsflasche bei den wilden Völkern
heimisch, und in vielen Fällen sind gerade die Missionsbestre-
bungen die Ursache blutigster Kriege und Aufstände
gewesen (Boxeraufstand in China, Philippinen-Aufstände
etc.) Bci jeder Erziehungsarbeit aber kann nur die
subjektiv erkannte Wahrheit die Grundlage sein. Dies gilt
unmündigen Völkern ebenso gut gegenüber, wie unmündigen

Kindern. Beide haben von frühester Jugend an das
sittliche Recht, die reine und die ganze Wahrheit zu erfahren.

Mag die Erziehungsarbeit auch erschwert werden, der
ehernste Grundsatz jeder Pädagogik, die
rückhaltlose Bekennnng der Wahrheit darf nie, um keinerlei
momentaner Vorteile willen, preisgegeben werden. Sehr
richtig bemerkt dazu der Philosoph Ed. v. Hartmann
in seiner „Phänomenologie dcs sittlichen Bewußtsein":
„Alle momentanen und äußerlichen Vorteile, welche dnrch
ein so frivoles Spiel mit dem Allcrheiligsten des Men-
schenherzcns erlangt werden können, verschwinden vor dem
Schaden, welchen die Seele durch diese Schädigung des
Wahrhcitssiimes in seiner edelsten Gestalt nimmt, nnd alle
Beaueinlichkeiten bei der Erziehung von Völkern uud Kiu-
oer müssen zurücktreten vor dcn furchtbaren Folgen, wenn
oic Völker oder Kinder eines Tages dahinter kommen, daß
ihre Führer und Erzieher sie auf die frivolste und
nichtswürdigste Weise betrogen haben, genau so, Ivie eine
gewissenlose Amme, die dem Säugling Opium gibt, um sich

bor dcmselhen momentan Ruhe zu verschaffen. Wenn sie

ihre ganze Scheu nnd Ehrfurcht vor dcm Heiligtum dcr
tiefsten Wahrheit von denjenigen .denen sie Pietät und
Vertrauen entgegenbrachten, schnöde gemißbraucht sehen

und belmfS ihrer beanemen Gäugelung auf Togmeu
gerichtet finden, die den Leitenden selbst nicht mehr als wahr
gelten, so ist eS wahrlich kein Wunder, wenn sie alle Liebe

zur Wahrheit und allen Glanben an dieselbe nun auch

ihrerseits über Bord werfen nnd gleichfalls in frivolem
ZyniSmnS sich der weltlichen Verlogenheit in die Arme
stürzen. Tie besten und edelsten Nainren aher werden,
wenn sie hinter den ungeheuren an ilmen veriihten Betrug
kommen, von einem gerechten und heiligen Zorn iiber die
falschen Vormünder und Erzieher entbrennen, die den em¬

pfänglichsten Sinn ihrer Kindheit uud Jugend mit Märchen

vollgepfropft haben, von denen sich wieder zu befreien
eiu dic beste Geisteskraft verzehrendes Ringen erforderlich

ist."

Der primitive Mensch in Vergangenheit

und Gegtumrt.

Auf der 80. Versammlimg deutscher Naturforscher und
Aerzte hat Prof. Klaatsch aus Breslau einen Vortrag
über obiges Thema gehalten. Wir entnehmen demselben
folgende Angaben:

In seiner Einleitung entwarf der Vortragende eine
kurze historische Uebersicht über die Entwicklung der Lehre
von den sossilen Menschenrassen. In Deutschland wurde
dieselbe Jahrzehnte hindurch gehemmt dnrch den Einfluß
Rudolf Virchows, der die wahre Bedeutung des

berühmten Neandertal-Skelettfundes (1857 Düsseltal)
vollkommen verkannte, indem er dessen abweichende Schädelbildung

(das Original liegt im Provinzialmuseum in
Bonn) für etwas Krankhaftes hielt, trotz neuer
gleichartiger Funde, die 1887 aus Belgien (Grotte von Spy)
bekannt würden. Erst durch die heftigen Kämpfe des

Vortragenden, der das Gliedmaßenskelett der Neandertalrasse
untersuchte und Schlvalbes neue Studien über das
Schädeldach wurde der von Virchow fast bis zu seinem Tode
aufrecht erhaltene Widerstand gebrochen, im Jahre 1ö01.

Zu gleicher Zeit kam der neue Fund von Menschenresten
aus der alten Dilnvialzeit zur Kenntnis, der in Kroatien,
zu Krapina bei Agram gemacht wurde, wobei unter
Beteiligung des Vortragenden der typische Neandertalcharak-
ter der betreffenden Fragmente festgestellt wurde. An
der Existenz einer mit den Ricscnformen der Eiszeittierwelt

und wahrscheinlich schon vorher in Mitteleuropa weit
verbreitete!! primitiven Menschenrasse war daher nicht mehr
zn zweifeln. Ganz neuerdings hat nun Professor Klaatsch
ein neues Neandertalskelett ausgegraben, und zwar in
Südfrankreich, in dem durch seine altsteinzeitlichen Funde längst
wohlbekannten Vözsretal Dordogne. Dort hat ein
schweizer Gelehrter, Herr O. Hauser, der seit Jahren jene
klassischen Fundstätte systematisch nach Steinwerkzeugen
durchgräbt, schon im April ein Menschenskelett in
ungestörter Schicht in einer bisher ganz 'unberührten Grotte
von Le Mousticr gefunden. Herr Hauser wartete mit der
Hebung bis znm Eintreffen Professor Klaatschs Mitte
August. Beide hoben nun den Skclettfund, dessen Bergung
trotz der enormen Brüchigkeit so gut gelang, daß Professor
Klaatsch den Schädel aus Hunderten von Bruchstücken so

vollständig herstellen konnte, wie es noch bei keinem Ne-
andertalfund gelungen war. Freilich konnte sich die leichte
Deformation, welche alle Schädelteile durch den langsamen,
in viel Zehntausenden von Jahren wirkenden Erddruck
erfahren hatten, nickst ausgleichen lassen. Durch die genane
Untersuchung wurde festgestellt, daß ein jugendliches,
vermutlich männliches Individuum vorlag, welches in allen
seinen Teilen ganz spezifisch die Kombination von
Merkmalen zeigte, die am Kopfskelett wie an den Gliedmaßen-
knochen als charakteristisch für den Neandcrtaltypus
erkannt worden war. Nach Professor Klaatsch vereinigt diese
fossile primitive Mensch dcr Vergangenheit Europas und
verschiedenen Rassen vorkommen.' ' In dem kurzen, gedrungenen

Bau der ExtremitätenknöÄen liegt ein Anklang an
heutige arktische Rassen, wie die -Eskimos vor, die Stärke
der Knochen und das kolossale Gebiß erinnern an Afrikaneger,

mit denen auch am Schädel manche Uebereinstimmungen

besteheil. Die Neandertalmenschen waren von
mittlerer Statur, das Gesicht sehr lang, Augen- und Nasenhöhle

ungewöhnlich weit, der Schädel niedrig, aber sehr
lang uild breit. Die Ueberaugenwülste umrandeten sast
halbkreisförmig von oben die großen Augenhöhlen. Wie
fchon Huxley geahnt und Klaatsch auf seiner dreijährigen
Forschungsreise festgestellt hat, bestehen viele gemeinsame
Züge zwische der Neandertalrasse und den heutigen
Eingeborenen A u st r a l i e n s welch letztere vielfach noch
unter deu altdiluvialcn Mainmutjägern Europas stehen.
Die Uraustralier sind aus einem gleich zu Beginn der
Menschenausbreitung abgesprengten Teil der alten
UrHorde herorgegangen. Die niederen Zustände, welche der
fossile primitive Mensch der Vcrgangeuhcit Europas und
derjenige der australischen Gegenwart gemeinsam haben,
verweisen ans die gemeinsame Wurzel der Menschheit und
gelten daher fiir alle ihre Zweige, somit auch für unsere
Vorfahrenreihe, wenn diese auch keineswegs über den
Neandcrtaltypus führen dürste und die Australier heute nur
imsere armen, infolge ihrer langen Isolierung rückständigen

Vettern darstellen
Ohne ein Studium der niederen Stufe des Primitiv-

menschen können wir unseren eigenen Zustand nicht
verstehen, denn mit eisernen Klammern ist die Gegenwart an
unsere niedere Vergangenheit gebunden. Mitten in
unsere scheinbar hohe Kulturlvelt ragen die alten Zustände
noch hinein und offenbaren sich in Bestialitäten und
Borniertheiten, dic zu dem Homo sapiens (weiser Mensch, das
ist die wissenschaftliche Bezeichnung des Menschen in der
Tierreiche) schlecht passen. Die Konsequenzen einer paläon-
tologischen Betrachtungsweise beschränken si chnicht auf das
.Körperliche, sie betreffen auch das Kulturelle, das Geistige
und das Psychische. Der Vortragende entwirft das Bild,
welches wir ans diesen Richtungen vom Urmenschen zu
machen haben, indem er die Beobachtungen an den lebenden

Australiern dazu benutzt, um die Lücke unserer Kenntnisse

von dcr Paläolithischeu Menschheit Europas zu
ergänzen. Er kommt zu dem Urteil, daß der primitive
Mensch weder als schlecht noch als dninm bezeichnet werden
darf, wenn er auch einem Unkundigen so erscheinen könnte.
Die Australier sind enorm entwicklungsfähig, es wird ihueu
nur nicht daS Verständnis nnd die Hilfe zuteil, um deu
ungeheuren Sprung ans altstcinzeitlicher Naivität in die
moderne Kultur ungefährdet ausführen zn können. Die
Europäerkinder wiederholen den „primitiven Menschen"
in vielen ihrer Beschäftignngen, Nciguugcu, Fehler nnd
Tugenden. Mit dem Begriffe des Unrechts lind der
„Sünde" muß man beim primitiven Menschen vorsichtig
sein, manches, was so eirscheint, ist nur ein niederer
Zustand, eine Ulifähigkeit. So ist die Scheidung deS Wirklichen

von dem Eingebildeten anfangs sehr schwer, solange
ioie bci den Australiern dic Träume fiir Wahrheit
gehalten werden: daher darf der Hang znm Lügen weder bei
Australiern, noch Europäerkindern zu tragisch genommen
werden. Ander? steht eS mit dem Diebstahl, der dem
Urmenschen fremd ist: Treuc im Galten von Versprechen,
gegenseitige Liebe innerhalb der Gemeinschaft und der Horde,

Pietät vor dem Alter und Sor den Toteil sind Fund'aMn--
taltugendeu der Menschheit. Aus dem Traumleben ist der
Glaube an die Unabhängigkeit der Seele vom Körper und
daher die Idee der Unsterblichkeit als ein uralter Besitz der
Menschheit zu erklären. Die Sorgfalt der Bestattung zeigte
sich auch bei dem Neandertalmenschen, der in Schlumnier-
stellnng auf Feuersteinplatten gebettet war. Der primitive

Mensch, unser Ahne, ist als ein hochstehendes Wesen
zu schätzen, das in mancher Hinsicht an Kraft der
Individualität und Kampfcsmut seinen Epigonen der Kultur
überlegen war.

Schweiz.
Ter „liebe" Gott. Der evangelisch-reformierle Syno-

dalrat des Kantons Bern erließ zum Bettag eiue
Proklamation, der wir folgende Stelle entnehmen: „Gott hat
während dieses Jahres mehrmals auf ernste Weise zu uns
geredet. Im Frühling hat ein gewaltiger Schneefall
unzählige Bäunie und Fluren schwer beschädigt, und im Sommer

sind dcm Bau unserer Alpenbahn durch ein unerwartetes

Ereignis eine ganze Anzahl jüngere Menschenleben
zum Opfer gefallen. Es wäre nicht recht, wenn wir solche

Vorfälle gleichgültig oder bloß mit stumpfer Ergebung
hinnehmen wollten. Wir stehen nicht blinden Naturkräften
gegenüber, sondern alles geschieht durch Gottes Willen, ohne
dcn kein Haar von unserem Haupte fällt. Aber warum läßt
er solches geschehen? Weil wir es uötig haben, an unsere
Kleinheit und Ohnmacht erinnert zu werden. Gott hat uns
viel Herrschaft über die Erde gegeben durch die staunenswerten

Fortschritte der Wissenschaften; aber die Weltregie-
rung hat er sich selber vorbehalten." Die Frivolität, mit
der hier dem Gotte der unendlichen Liebe und Güte die
Schuld für das Uuglück beim Bau des Lötschbergtunncls
in die Schuhe geschoben wird, sollte selbst dem dümmsten
Gläubigen zu denken geben, und bei ihm die Frage
auswerfen, ob es wirklich mit den menschlichen Sittengesetzen
vereinbar ist, in Verehrung zu solchem Gotte aufzublicken.
Auf ernste Weise hat der „liebe" Gott durch diese Unglücksfälle

zum Volk geredet, und diese „ernste" Weise muß
notwendig Ihre Ursache in dcr Unzufriedenheit Gottes mit
der schweizerischen Bevölkerung haben. Wenn wir nun zu-
rückblickcu und uns fragen, wodurch diese besondere Ungnade
uild Grausamkeit Gottes hervorgerufen worden sein könnte,
so bleibt schließlich nur übrig, anzunehmen, daß die
Annahme der Militärvorlage im vorigen Jahre den Zorn des
Christcngottes herausgefordert hat. Daß dieser „liebe" und
„gerechte" Gott aber zur Bestrafung des Schweizervolkes
durch das von ihm arrangierte Lötschbergunglück zwei Dutzend

Menschen italienischer Nationalität massakrierte, das ist
den geistreichen Verfassern der Bettagsproklamation
wahrscheinlich gleichgültig, und es ist wieder etwas, das man sich

nur mit dem „unerforschlichen Ratschlüsse Gottes" erklären
kann.

Eine Verfluchung Tolstois. Nachträglich drucken
russische Blätter ein offenes Rundschreiben ab, das der durch
seinen Fanatismus berüchtigte Hermogenes, Bischof von
Saratow und Zaryzin, an Tolstoi gelegentlich seines 80.
Geburtstages gerichtet hat. Das eigentümliche Schriftstück,

das lebhaft an die finstersten Zeiten des Mittelalters
erinnert, lautet: „O du verfluchter und verachteter russischer

Judas! Iu deiner Seele hast du alle heiligen,
sittlichen, reinen und moralischen Gefühle erstickt! Wie ein
Selbstmörder hast dn dich am dürren Aste deines eigeneil
übermütig gewordenen Geistes nnd deines liederlichen
Talents erhängt. Moralisch bist du ja bis aufs Mark deiner
Knochen verfault und die empörenden moralisch-religiösen
Miasmen, die deinem Lästermunde entstiegen, verpesten die
Lebensatmosphäre uuserer intelligenten Gesellschaft! Ana-
theina über dich, gemeiner, tollgewordener Verführer, der
du mit dem Gifte deines leidenschaftlichen und korrupten
Talentes Tausende und aber Tausende armer Seelen deiner

schwachköpfigen und unglücklichen Landsleute ins ewige
Verderben gestürzt hast! Anathema über dich!" Gezeichnet

ist das Schriftstück „Smirenny (d. h. Demütige!) Her-
mögen."

Freiwilliger Tod. Kurz vor Schluß der Redaktion
erhalten wir aus München die traurige Kunde, daß einer
unserer eifrigsten Mitkämpfer freiwillig aus dem Leben
schied. Es ist dies der besonders in München weiteren
Kreisen bekannte Privatgelehrte Dr. Max Rieß, der
seine ganze Persönlichkeit und Kraft in den Dienst freiheitlicher

und kulturell-fortschrittlicher Ideen gesetzt hat. Die
Veranlassung zu seinem Tode lag in einem seit langer Zeit
bestehenden Leiden. Dr. Rieß war Mitgründer und
Vorsitzender des Weimarer Kartells und des Münchner Kar-

Zur gcfl. Notiz.
Die bisher vom Verlage unseres Blattes innegehabte

Postfachnllmmer, Hauptpost Zürich wurde aufgegeben und
wird gebeten, alle Korrespondenzen an den Verlag und die
Redaktion des „Freidenkers" ausschließlich an die
untenstehende Adresse zu richtcu.

Verlag dcs „Freidenker" Zürich 5, Höschgasse 3.

An den Dentsch-schlvch. Freidenkttbnnd
Geschäftsstelle (Verlag des Freidenker) Zürich V, Höschgasse 3.

Ich erkläre hiemit meinen Beitritt zum Bunde und
verpflichte mich zu einem Jahresbeitrag von Fr. (Mindestbeitrag

Fr. -1.— bei freier Zustellung des „Freidenkers").
Ich abonniere hiemit auf den „Freidenker" (pro Jahr

Fr. I.W).
Name :

Betrag folgt

liegt bei — soll per

Nachnahme erhoben

>""d-n. Wohnort: _

Nicht zutreffendes
durchstreichen. Straße :


	Religion als Uebergang

