
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 10

Artikel: Religiöse und humane Ethik

Autor: Lewy, Immanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


freidenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausgegeben vom

Aeutsch-scHrveizer. A^eidenkevbund
Geschäftsstelle: Zürich V, Höschgasse ^.

I. Jahrgang — Uo. 10.
1. «Älrtobcv 1008

Erschein! monatlich. E,»,z> Wümme- ^0 Eis.
Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 150 pro Jahr.
Jnseia:e: K mal ciitotniie Ii ri t t -nl^i-iin ZC Ci«, Wieder

t'^i^lig n ^ob.'tt

Einladung
ztlm

autzerordentlichen Velegiertentag
des

Deuisch-slhwcherislhtu Fttidel!l'.ttbnndtS.

am 18. Oktober iu Zürich im Restaurant Ochsen, Kreuzplatz.

Beginn dcr Vormittagssitzung präzis halb 11 Uhr.

Gemäß dem Beschluß der Geschäftsstelle des Bundes
wird eine außerordentliche Delcgiertcnvcrsamm-
Inng auf Sonntag den 18. Oktober einberufen. Da
äußerst wichtige Traktanden zu erledigen sind,
wird die Beschickung durch sämtliche Vcrbandsvereine
erwartet und auch unsere Bundesmitglieder werden zur
regen Beteiligung eingeladen. Nach den Bundesstatuten
sind die Vereine berechtigt, je einen Bereinsdelegierten und
für jeweils 50 Mitglieder einen weiteren stimmberechtigten

Delegierten zu entsenden. Als provisorische Tages-
ordnnng wurde von dcr Geschäftsstelle folgende Traktandenliste

festgesetzt:

1. Bericht iiber die bisherige Tätigkeit
der Geschäftsstelle.

2. Zcitungswcsen.
3. Vcrernsstatuten.
-1. A g i t a t i o n s p r o g r a in m.
L. Heransgabe eines Massenflugblattes durch die Ge¬

schäftsstelle des Buudes.
6. Aenderung der Bnndesstatutcn bezgl. Aufnahme von

Einzelmitgliedcrn.
7. Anträge der Vereine und Bundesmitglieder (An¬

träge wollen schriftlich, mindestens acht Tage
vor der Konferenz bei der Geschäftsstelle eingereicht
werden.)

8. Verschiedenes.

Z ü r i ch, den 1. Oktober 1908.

Dcntsch-schweizcr. Freidcnkerbund :

I. A.: A. Richter.

gebändigten Akten näher einzugehen, und nur die Tatsache
hervorheben, daß das ganze Aktenmaterial so armselig,
nichtssagend und kläglich ist, daß selbst der Statthalter

sich bemüßigt gesehen hat, die Kaution von S99

Franken bedingungslos an den Deponenten zurückzugeben,

trotzdem er mir mitteilte, daß noch eine weitere
Anklage wegen A m t s c h r e n b e l e i d i g u n g, begangen
durch den offenen Brief in Nr. 7 des Freidenkers, gegen mich
erhoben wurde.

Ueber die Frivolität, mit der die Verhaftung ausgeführt

wurde zum Schluß noch ein Wort. Am 5. Juni
berichtet der Regierungsrat des Polizeidepartements in einem

chreiben an die Staatsanwaltschaft: „Am 4. Juni hat ein
Ingenieur Richter einen Vortrag gehalten, bezüglich dessen

uns niitgeteilt wird, daß es sich um grobe Ausfälle gegen
jede Positive Religion gehandelt habe. Gleichzeitig wurden
Schriften ausgeteilt, deren Inhalt zum Teil blasphcmischer
und unsittlicher Natur sein dürfte." Keinerlei Beweis
war diesen Vermutungen hinzugefügt, aber trotzdem versah

der Staatsauwalt noch am selben Tag lediglich
auf das „habe" und „dürfte" hin, dieses Schriftstück
mit dem Vermerk: „R i ch t e r s o l l s o f o r t i u H a f t g e-

fetzt werden". Am gleichen Tag wird die Verhaftung
vom Amtsstatthaltcr-Adjunkten noch bestätigt. — Soviel für
heute von dem „R e ch t s"-Staat Luzern!

A. Richter, Zürich.

Luzern.
Endlich bin ich in der Lage iiber die brutalen

Gesetzlosigkeiten, denen ich anläßlich meines am 4. Juni in
Luzern stattgehabten Vortrages von Seiten der Luzerner
Behörden ausgesetzt war, weitere Mitteilungen zu machen
Nach Ablauf von „nur" drei Monaten hat man sich be

müßigt gesehen, in einem Verhöre, dem ich am 5. Sep
tcmber in Luzern vor dem Statthalter unterzogen wurde,
weiteren Aufschluß zu geben. Aus dem Verhör ergab sich,

daß Staatsanwalt und Polizei durch Einvernahme einer
Reihe von Versammlimgsteilnehmcrn nachträglich dcn
Versuch uuternahmcu, belastendes Material gegen mich her
bei zu schaffen, mit d e m Erfolge, daß verschiedene
Einvernommene in ihrer Zengenanssage einige von mir im Vor
trage gebrauchten Ausdrücke in total c u t st e l l t e r und
übertriebener Form, ohne jeden Zusammenhang

zn Protokoll gaben. Als ich in dem Verhör an den
Statthalter das Ersuchen richtete, dcn ganzen
Zusammenhang zu beurteilen, und nicht nur einige zusammenhanglose

Worte hcrauszngrcifen, wies er dies gewiß
vollständig korrekte Verlangen zurück, in herrischer
Weise betonend, daß cs seine Sache sei, was hier erörtert
werde uud uoch in beleidigender Weise hinzuzufügen, daß
ich überhaupt ein ganz unverschämtes Maul
habe. — Ich machte den gebildeten Herrn darauf aufmerksam,

daß ein besonderer Mut dazu gehört, einen
Wehrlosen zu beleidigen, und verlangte, daß diese grobe
Beschimpfung ius Protokoll aufgenommen wurde. (Man
bedenke, daß diese Leute, denen solch flegelhafte Ausdrücke
so leicht auf dcn Lippen liegen, sich das Recht anmaßen, iiber
meine Vortragsweise zn richten!!) Meinem wiederholten
Verlangen nach Protokollierung der Beschimpfung wurde
kcinc Folge gegeben, trotzdem war man naiv genug, dic
Unterzcichunng dcs Protokolls von mir zu verlangen, was
selbstverständlich verweigert wurde. Im übrigen will ich cS

unterlassen, heute ans das Verhör und die zur Einsicht aus-

Wetigiöse und tjumane KtlM.
Kine vergleichende Betrachtung.

Von vr. Immanuel Lewy.*)

Der fundamentale Unterschied zwischen der religiösen
und humanen Ethik läßt sich in zwei kurze Sätze zusammenfassen

: Die religiöse Ethik sagt : Tue recht, weil Gott cs
will. Die humane Ethik sagt : Tue recht, weil die Men-
scheir es wollen. Es ist von großer Wichtigkeit, welchem .der
beiden Sätze wir den Vorzug geben. Denn wenn wir
annehmen, daß es ein außermenschliches Wesen gibt, dessen
Willen wir zu gehorchen haben, so sind wir iu unserer
sittlichen Auffassung nicht frei, sondern an den Willen
dieses Gesetzgebers gebunden, wir handeln demnach nicht
sittlich, weil wir es für gnt und notwendig halten, sondern
weil es uns so „oben" befohlen ist. Nach der Auffassung
der Religion hat der Mensch sich voni himmlischen Monarchen

seine sittlichen Empfindnngcn, Urteile nnd Handlungen
vorschreiben zu lassen. Er selbst spielt dabei eine passive und
untertänige Nolle ; er hat dem höheren Befehl zu folgen,
er muß dem Höchsten dienen.

Ganz anders die humane Ethik. Nach ihr handeln bie
Menschen sittlich, weil sie es in ihrem eigenen Interesse
fiir gut halten ; die Menschheit müßte den Willen zum
Weiterbestand ihrer selbst aufgeben, wollte sie darauf verzichten
von allen ihren individuellen Gliedern die Forderung dcr
bedingungslosen Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und des

gegenseitigen Wohlwollens zu verlangen. Wir sind nach
dieser Auffassnng also nicht an den Willen eines fernen,
im Himmel oder im Jenseits thronenden Gesetzgebers
gebunden, sondern binden uns selbst aus Einsicht in die
Notwendigkeit dieser Bindung. Nach dieser Ansicht braucht der
Mensch keinen himmlischen Monarchen, der ihm ethische
Gesetze diktiert, sondern hier hört er auf, Untertan zu sein,
und beginnt sich als freier, selbständiger Bürger im
irdischen Reich zu fühlen. Die ethische Gesetzgebung kommt
nicht mehr von oben, sondern geht aus der menschlichen
Gemeinschaft selbst hervor; sie entsteht ans demokratischer,
nicht auf monarchischer Grundlage. Jeder Mensch hat
teil an der Ausgestaltung des allgemeinen ethischen
Empfindens, Urteilens und Handelns, denn jeder beeinflußt
seine Umwelt nnd Nachwelt durch sein stündliches und täg
lichcs Tun und wirkt damit auf das Urteil und die Taten
anderer ein. Je mehr sich ein Mensch in seiner praktischen
Lebensführung dcn ethischen Idealen anpaßt, desto höher
schraubt er das ethische Gcsamtcmpfiuden nnd Gesamtnr
teil. Also jeder einzelne Mensch ist durch jede seiner Ein
zeltatcn Mitarbeiter an dem Ausgestaltungs- und Ent
wicklnngsprozeß der ethischen Forderungen. Die Ethik ist
demnach sowohl in ihrer Theorie wie in ihrer Praris die
ureigenste Schöpfung des Menschcngeistes, die er sich selbst
kraft sciucr eigenem Vernunft und eigenen Erfahrung durch

Wir entnehmen diesen Aufsatz der zweiten Julinummer derKrank
surter Halbmonatsschrift .7„Das freie.Wort". AbonnementspreiS viertel
jährlich Mark. LK^.^..

unermüdliches Zusammenwirken aller seiner Teile geschaffen

hat. Eine solche „demokratische" Auffassung vou dem
Werdeit der ethischen Menschenarbcit entgöttert die Welt,
denn sie macht den himlischen Monarchen überflüssig und
erklärt ihn für eine die freie Regung des Einzelnen hemmende
Gewalt. Nach dieser Ansicht gibt sich auch nicht das Ich
des einzelnen Individuums ethische Gesetze, sondern die
Gemeinschaft als Ganzes ; jedes Jchwesen ist nur ein Glied
dieser Gattung, das als Teilhaber an der Gemeinschaft an
dem Zustandekommen uud der Durchführung der humanen
Ethik interessiert ist.

Wodurch unterscheidet sich nun praktisch die religiöse
Ethik von der humanen Die religiöse berief sich auf die
Autorität des himmlischen Monarchen, sie erzog den Menschen

zum Gehorsam gegen ihn, zur Treue gegen seine
Gebote, zur Ehrfurcht gegen seine Person. Sie wollte treue
und gehorsame Untertanen. Die humane Ethik hat aber
gar kein Interesse an solchen Tugenden. Im Gegenteil, sie

wünscht gerade, daß jeder Mensch mit jeder Tat, die er
vollführt, sein Teil dazu beitrage, das ethische Empfinden
und Tun der Menschen zu bereichern und zu vermehren.
Sie verlangt also von ihm selbständige Initiative, verständiges

Urteil, kraftvolle Mitwirkung. Je weitblickender der
Einzelne die Dinge übersieht, je freier er sich gemacht hat
von dcn Trübungen seines Temperaments und den
Täuschungen seiner kleinen Eintags- und Alltagsinleressen, desto

fähiger wird er, große allgemeinverständliche und allgemeingültige

Gesichtspunkte zu finden, deren Anerkennung und
Durchführung für alle von großeni Segen ist. Die humane
Ethik also erzieht die Menschen vor allem zur Selbständigkeit

und Urteilsfähigkeit, zum kritischen, nicht zum dogmatischeil

Denken. Aber mit der bloßen Selbständigkeit ist
nicht alles getan. Der Einzelne muß auch den guten Willen
haben, etwas für die Allgemeinheit Wertvolles zu vollbringen,

er mutz also imstande sein, seine kleinen Launen und
nnd Eintagswünschc zurückzustellen vor den umfassenden
und allgemeinen Interessen. Dazu bedarf es einer durch
keiue einengenden Schranken gestörten Weitherzigkeit der
Gesinnung und Sachlichkeit der Beurteilung : dazu bedarf
es das durch kein engherziges Partei-, Konfessions- oder
Rassenintcresse geschmälertes Allgemeinintcresse. nnd
Wohlwollen gegeit jedermann, ganz gleich, welcher Rasse und
welcher Schicht der andere angehört. Die alte Unduldsamkeit

ist der Duldsamkeit gewichen. Mit der Selbständigkeit
des Urteils ist also die Weite des Herzens verbunden,

die nach bewutzter und umfassender Durchführung der von
ihm als höchsteit anerkannten ethischen Forderungen
drängt.

Die humane Ethik macht den Menschen frei — seinen
Blick, sein Herz, seinen Kops, seinen Willen und seine Hand.
Indem sie ihn freier macht, macht sie ihn sür sein Urteilen
und Handeln Verantwortlicher. Nach der religiösen Ethik
ist eigentlich der himmlische Monarch sür alles, was auf Erden

geschieht, verantwortlich, denn er hat ja die Welt und
Gesellschaft nach seinem Willen eingerichtet. Die humane
Ethik entlastet Gott und belastet den Menschen, indem sie

ihm die Verantwortung überträgt, die Welt so zu machen,
wie er sie für gut und schön hält. Damit ist überhaupt erst
der Gedanke einer bewutzten, planmäßigen Umgestaltung
der Welt- und Gesellschaftsordnung gegeben, damit beginnt
die selbstherrliche Kulturarbeit des Menschengeschlechts.
Solange Gott als Schöpfer der Welt uud Gebieter der Menschen

galt, solange war es Aufgabe der Menschen, Gott zu
verehren; dcr Menschen höchster Zweck bestand also in der
Verehrnng des himmlischen Monarchen, im Kultus.
Seitdem die Menschhit ihrer Schöpferkraft sich bewußt ge-
wordeu ist, und immer mehr den Wunsch äußert, sich selbst

zu regieren aus eigener Kraft, seitdem hat der Gedanke der
Verehrung keinen rechten Platz mehr im Bewußtsein der
Menschen, seitdem ist ein anderer und schönerer Gedanke an
seine Stelle getreten, dcr Gedanke eigener Arbeit an der
K u l t n r.

Tie religiöse Ethik war also vornehmlich eine Begleiterscheinung

des religiösen Kultus, während die humane Ethik
die natürliche Begleiterin der humanen Kultur ist. In der
erstereit galt es ursprünglich als Höchstes, den Monarchen
durch Lob- und Dankgcsänge zu feiern. In der humanen
Ethik kommt immer mehr der Gedanke zum Durchbruch,
datz alle Verehrung dcs Bestehenden nichts anderes ist als
eine Weihe des Müßigganges, und daß die eigentliche Aufgabe

in der Abkehr von dcr Verehrung, in dcr Vermchrnna.
und Veränderung des Bestchendcn, iu der Verbesserung und

s Vervollkommnung des Gegebenen zn suchen ist.



Die humane Elhik also ist ihrem Wesen nach p r o g e s-
s i v, währeud die religiöse Ethik konservativ ist. Es
ist darum nicht so sehr zu verwundern, wenn diejenigen
politischen Kreise, welche heute noch das konservative Prinzip

hochhalten, deu irdischen und himmlischen Monarchen
verehren und anbeten, während gerade die Elemente, welche
den Gedanken der Demokratie in der irdischen Politik
durchführen, nur eiuer größeren Selbsterziehnng im folgerichtigen

Denken bedürfen, nin denselben anch in der himmlischen
Welt durchzuführen und auch hier die Monarchie durch die
Demokratie, die Herrenverwaltung durch die Selbstverwaltung,

den Kultus durch die Kultur zn ersetzen.
Sollte es nicht an der Zeit sein, daß der Gedanke der

humanen Ethik die alte religiöse Ethik verdrängt? Daß
auch innerhalb unserer Schulen die Jugend mit dem
Gedanken der humanen Ethik erfüllt wird, wie es der Deutsche
Bund -fiir weltliche Schule uud Moraluuterricht will?

Weuu erst die theoretische Anerkennung der humaueu
Ethik allgemein wäre, dann würde auch eine in ihrem Geiste
gehaltene Praktische Lebens- und Gemeinschaftsgestaltung
bald folgen können. Heute, wo die religiöse Ethik zwar
gelehrt, aber in sehr weiten Kreisen nicht mehr geglaubt wird
— eine andere und bessere Ethik sich aber uoch nicht die Welt
erobert hat — befinden wir uns im konstitutionellen
Zustand dcr Himmelsverfassung, indem die Monarchie mit dcr
Demokratie einen Vertrag geschlossen hat und Kultur und
Kultns als zwei gleichberechtigte Geistesmächte brüderlich
nebeneinander gehen, ein Zustand, der vorübergehend ganz
nützlich, für die Daner abcr als unhaltbar erscheinen muß.

Ans Ameise fiir die MchteMenz Gottes.
Von Dr. Jules Carret, Chambery.

Autorisierte Uebersctzung aus dem Französischen von
PH. Plattner, Basel.

Nachdruck verboten.

III.
Beweis vermittelst der Unverändcrlichkcit des vollkommenen

Gottes.
„Sich zu einem Wollen bestimmen, heißt sich verändern."
Ich stelle diesen Satz zwischen Anführungszeichen, weil

ich ihn aus Fenelons Abhandlung von der Existenz Gottes
entnehme (S. 104, Versailler Ausgabe).

Dieser Satz ist durchaus orthodox uud durchaus
zulässig. Er ist fast ein Axiom. Es besteht augenscheinlich

"

ein Unterschied zwischen dem Wesen, welches noch nicht will
und demselben Wesen, welches will.

In gleicher Weise bedeutet handeln sich verändern.
Wir wollen, wir handeln, weil wir unvollkommen sind,

weil wir Bedürfnisse haben, denen wir genügen müssen,
weil wir bestrebt sind, uns zu bessern oder wenigstens uns
zu erhalten.

Nehmen wir an, Gott existierte. Gott ist seiner Definition
nach ein vollkommenes, ja sogar ein in jeder Beziehung

unendlich vollkommenes Wesen. Die Vollkommenheit läßt
aber keinerlei Veränderung zu. Folglich kann der vollkommene

Gott weder wollen, noch handeln.
Es ist also abgeschmackt zu behaupten, daß Gott das

Weltall erschaffen hat, denn die Schöpfung hat ein Wollen
und ein Handeln zur Voraussetzung. Der vollkommene Gott
kann kein Erschaffer sein. Es ist abgeschmackt zu behaupten,
daß er die Weltkörper lenkt, denn diese Lenkung ist ohne
Willensbetätigungen und ohne Handlungen undenkbar.
Der vollkommene Gott kann kein Lenker sein.

Es ist endlich abgeschmackt zu behaupten, daß er uns
richten, uns belohnen und strafen wird, denn damit würde
ein Wollen und Handeln verbunden sein. Der vollkommene
Gott kann kein Richter sein.

»

Selbst in dieser Beschränkung ist meine Beweisführung
lückenlos.

Ihr metaphysisches Gewand mißfällt. Das ist nicht
meine Schuld. Die metaphysischen Punkte sind Gott und
die unendliche Vollkommenheit Gottes, und von diesen
mutzte ich sprechen.

Auch ihre Kürze mißfällt, weil sie eine ungewohnte
Gymnastik von den Geistern fordert, die sich klüglich von
aller schwerverständlichen Philosophie fern gehalten haben.

Ich möchte mir erlauben, meiner Schlußfolgerung eine
andere Form zu geben, um mich leichter verständlich zu
machen.

Stellen wir uns in Gedanken Gott vor der Schöpfung
vor. Gott ist allein der Weltraum, er erfüllt den unendlichen

Weltraum. Er ist vollkoinmen glücklich und vollkommen

weise; nichts, unbedingt nichts kann seine Glückseligkeit

oder seine Weisheit irgendwie erhöhen. Er kann keinen
Wunsch haben, da er ein unendliches Glück genießt; kein

Ziel, da seiner Vollkommenheit nichts mangelt; keine
Willenstätigkeit, da er kein Bedürfnis, keinen Wuusch, kein
Ziel, keinen Willensgrund hat. Er vollzieht keine Handlung,

weil er kein Wollen verspürt; er wird niemals eine
vollziehen, weil er niemals eine Willensäußerung haben
wird. Er ist vermöge seiner Vollkommenheit untätig,
unbeweglich und unveränderlich; er ist es während aller Ewigkeit

gewesen und die Ewigkeit hat keinen Anfang.
In einem gewissen Augenblick der Ewigkeit, sagt man,

hat Gott das Weltall erschaffen. Ist das möglich?
Wir können nicht annehmen, daß cr das Weltall erschaffen

hat, ohne zu wollen.
Wir können ebenso wenig annehmen, datz er es hat

erschaffen wollen, ohne datz sein Wille einen Beweggrund und
einen Zielpunkt hatte.

Suchet nach und sagt mir, welche Beweggründe ihn
haben bestimmen können, die Weltkörper zu erschaffen. Kein
Beweggrund ist denkbar, weil außerhalb Gottes uichts
existiert nnd weil in Gott keine Veränderung eintreten konnte.
Kein Zielpunkt ist denkbar, denn Gott fühlt keinen Mangel.

Es ist abgeschmackt anzunehmen, daß Gott Beweggründe
gehabt hat, das Weltall zn erschaffen; es ist abgeschmackt
anzunehmen, daß die Schöpfung ohne Beweggründe von«

ihm gewollt worden ist; es ist ferner abgeschmackt
anzunehmen, datz Gott erschaffen hat, ohne es zu wollen, ohne
mit Absicht zu handeln.

Suchet uach irgend einer anderen Hypothese.

Hier können wir ein Trilemma bilden, das der Schlnß-
folgernng Epiknrs ähnelt.

Von drei Möglichkeiten eine:
1. Der vollkommene Gott hat das Weltall erschaffen, cr

hat es erschaffen wollen, und sein Wille war auf Beweggründe

gestützt. — Eine unannehmbare Hypothese, denn
Gott kann keinen Beweggrund zum Erschaffen haben.

2. Gott hat das Weltall erschaffen, er hat es erschaffen
wollen und sein Wille hatte keine Beweggründe. — Eine
unannehmbare Hypothese, denn der allweise Gott kann nicht
ohne Beweggründe wollen.

3. Gott hat das Weltall erschaffen, er hat es erschaffen,
ohne zu wollen. — Eine unannehmbare Hypothese, denn ein
derartiger Gott wäre von der Vollkommenheit weit entfernt.

Eine einzige Hypothese bleibt möglich:
Gott hat das Weltall nicht erschaffen. — Das ist dic

Schlußfolgerung.
Gott hat weder das Weltall, noch die Engel, noch sonst

etwas erschaffen. Dcr vollkommene Gott kann kein Schöpfer
sein.

Die Theologen meinen sich ans dcr Verlegenheit zu
ziehen, indem sie behaupten:

1. Daß cs für Gott keine Vergangenheit und keine
Zukunft gibt, sondern nur eine ewige Gegenwart.

Dieser erste Punkt ist allenfalls annehmbar; wenigstens
wäre cr annehmbar, wenn das Weltall nicht existierte.

2. Daß Gott alle Dinge von Ewigkeit geschaffen hat.
Dieser zweite Punkt ist unannehmbar. Wie kann ein Gegenstand,

der nur eiue Spanne Zeit dauert, vor seinem
Auftreten von Ewigkeit geschaffen sein? Das ist augenscheinlich

abgeschmackt nnd unmöglich.
Man mnß widersinnig denken, wenn man die Schöpfung

erklären will.

Wir könnten mit derselben Leichtigkeit ein Trilemma in-
bezng ans Gott als Lenker und ein weiteres Trilemma in-
bezug auf Gott als Richter bilden. Ich will sie nur
andeuten.

Dasjenige in bezug auf Gott als Lenker würde
folgendermaßen beginnen:

Der vollkommene Gott lenkt die Weltkörpcr : er will und
handelt; er hat Beweggründe und einen Zielpunkt.

Es würde folgendermaßen schließen:
Gott lenkt nicht die Weltkörper.
Ebenso würde das Trilemma in bezug auf Gott als Richter

mit dieser ersten Hypothese beginnen:
Gott belohnt und straft; er richtet, will und handelt; er

hat Beweggründe und einen Zielpunkt.
Und es würde schließen, wie solgt:
Der vollkommene Gott belohnt nicht uud straft nicht.
Ueberlcgt uud ihr werdet .sehen, daß der Gedanke eines

vollkommenen Gottes durch seine unbestreitbare Haltlosigkeit

zu Falle kommt. ^

IV.

Beweis durch die große Zahl dcr Religionen.

Nach den glaubwürdigsten Schätzungen gibt es jetzt auf
unserem Erdball ungefähr 800 verschiedene Religionen.
Dabei sind die alten und abgestorbenen Religionen uicht
mitgezählt, die eine viel beträchtlichere Zahl ergeben würden.

Jede dieser 800 Religionen behauptet, daß sie die
Wahrheit besitzt und lehrt. Jede behauptet demnach, datz

alle andern bloße Irrlehren sind und verwerfliche Gebräuche
Pflegen. Alle sind einander feindlich. Unter den 800

Religionen kann es höchstens eine geben, welche die wahre
Religion ist.

Es fragt sich nun, ob es unter den 800 Religionen eine
geben kann, die wahr ist.

Alle Religionen haben den gleichen Ursprung: immer
hat sich Gott einem oder mehreren bevorzugten Menschen
kund getan.

Diese Aehnlichkeit ist sehr beachtenswert. — Wieviel
Lügner! Und wieviel Leichtgläubige!

Seheu wir uns irgend eine beliebige Religion an.
Ein Mensch hat gesagt, er habe Gott gesehen und

gehört. Das war vor hundert Jahren oder vor so und soviel
Jahrhunderten. Dieser Mensch war vielleicht ein Lügner;
er war möglicherweise verrückt oder ein Visionär und
krank, das kann ich nicht feststellen; ich bin nicht einmal
sicher, daß cr existiert hat.

Man behauptet mir, daß dieser Prophet gelebt hat, daß
andere Menschen ihn gesehen, mit ihm gesprochen nnd seine
Worte aufgezeichnet haben; die von Gott und seinen
Propheten ausgcgaugeneu Angaben sind uus vou der Tradition
getreulich überliefert worden. — Getreulich, ja; aber

glaubwürdig? ich weiß, wie leicht Traditionen
ausgeschmückt, vergrößert und entstellt werden. Indessen habe

ich kein Recht znm Zweifeln hinsichtlich dieser Tradition,
denn man belehrt mich, daß, wenn ich nicht daran glaube
und den Vorschriften Gottes und des Propheten nicht
gehorche, ich während meines Lebens und sogar nach meinem
Tode gransame Strafe zu erwarten habe.

Wenn es einen Gott gibt, warum sollte dieser Gott mich
verpflichten, daS zu glauben, was man von diesem
Propheten, vou diesem Menschen erzählt? Ich weiß, daß cs
andere Religionen nnd andere Propheten gibt. Wie sollte
ich aber die Wahl treffen unter allen, die behaupten, sie

hätten Gott gesehen nnd gehört?
Dafür, sagt man nur. sind die Wnnder da. welche

Beweise firr die Wahrheit sind.

Nein. Tic Wuuder sind uns nur durch die Tradition
bekannt, und die Traditionen sind unzuverlässig. Wuuder
gibt es in Menge bei allen oder nahezu allen Religionen.
Es gibt keine wirklichen Wunder und kann keine geben,
denn der vollkommene Gott kann die Gesetze nicht verletzen,
die er selbst gewollt hat; es ist nicht einmal wahrscheinlich,
daß cr jemals Anlaß gehabt hat, sie zu verletzten. Die
Wunder beweisen den Betrug auf der einen, die Leicht-
glänbigkeit auf der anderen Seite. Alle Religionen mit
Wuuder siud Lügcngebilde.

Warnm sollte Gott sich einem oder mehreren Menschen
offenbaren, nnd nicht mir und nicht allen Menschen?

Angenommen, cS gebe einen allmächtigen und allweiscn
Gott, wollen wir den Fall setzen, er habe den Wunsch., sich
dcn Menschen knnd zu tun. um von ihnen eine Verehrung
zu erlangen.

Tiefer allmächtige Gott kann sich allen Menschen ebenso
offenbaren, ivie einem einzigen oder mehreren Menschen.

Es ist sicherlich sein Wille, daß seine Kundgebung glaub-
haft genug ist, damit kein ehrlicher und von gutem Willen
beseelter Mensch sich dabei irren oder in Irrtum geführt
werden kann.

Und da er allweise ist, da cr den menschlichen Geist von
Grnnd aus kennt, — so kennt er auch die Veränderungen,
die bei Traditionen üblich sind, und er kennt oder sieht im
voraus die Unsicherheiten, die ans seiner Kundgebung
entstünden, wenn dieselbe auf einem oder einigen Menschen
beschränkt bliebe.

Es ist nicht anzunehmen, daß Gott das verdächtige
Verfahren der beschränkten Kundgebung und der Tradition
einschlägt. Es ist einleuchtend, daß er ihm das Verfahren dcr
universellen Kundgcbung vorziehen wird, das Verfahren
dcr fortwährenden und unzweifelhaften Offenbarung.

Wir müssen also zu dem Urteil kommen, daß alle
Religionen, welche ihrer Behauptung nach einen mächtigen und
weisen Gott anbeten, rein menschliche Erfindungen sind.

Gibt es uoch andere? Lehrt irgendwo die Geistlichkeit,
datz ihre Götter nicht sehr weise und nichl sehr mächtig
sind, daß sie nicht einmal dic Macht haben, sich den Augen
ihrer Gläubigen zu offeubareu? — Wenn cs solche Religionen

gibt, so können wir sie außer Betracht lassen; unter
ihnen würden wir die einzige wahre Religion nicht finden.

Ein zweiter Grund:
Alle Religionen nehmen Züchtigungen und Belohnungen

an, in dieser Welt oder während eines zukünftigen
Lebens. Alle uehmen an, daß dcr Mensch vor Gott
verantwortlich ist. Alle nehmen also den freien Willen an.

Wenn nun. aber Gott allmächtig ist, so ist dcr freie
Wille eine Unmöglichkeit, und der Mensch ist vor Gott nicht
verantwortlich.

Folglich sind alle Religionen irrig, die einen allmächtigen

Gott verehren.

Letzter Gruud:
Hier köuuen wir eine Schlußfolgerung auf Grnnd dreier

Annahmen verwenden.
Von drei Dingen eines:
1. Es gibt einen Gott; dieser Gott hat sich den Menschen

offenbaren wollen und die große Zahl der Religionen
ist ein Beweis dafür, daß es ihm nicht gelungen ist. In
diesem Fall ist Gott ohnmächtig, also unannehmbar; alle
Kultusformcn sind abgeschmackt und alle ihre Götter
falsch.

2. Es gibt einen Gott; dieser Gott wollte uns unbekannt

bleiben und cr fragt nichts nach uuseren Anbetungen.
In diesem Fall sind alle Kultusformeu abgeschmackt;

und alle ihre Götter sind falsch, denn keiner gleicht jenem
wahren Gott.

3. Es gibt keinen Gott.
Auch in diesem Fall sind alle Kultusformeu

abgeschmackt und alle ihre Götter falsch.
Keine weitere Annahme ist möglich.
Demnach sind alle Religionen ausnahmslos abgeschmackt

und alle Götter aller Religionen sind Wahngebilde.

Wetigion ats Itebergang.
Von Dr. S. Markus, Zürich.

Es wird keinem Freidenker einfallen, die Religion unter
allen Uniständen zu verwerfen. Gibt es doch Verhältnisse,
unter denen sie ein willkommenes und einzig dastehendes
Mittel der Zivilisation und des Fortschrittes bildet. Wo
die Völker noch tief iii Barbarbei stecken, wo die Menschen
noch der Spielball ihrer rohen Wünsche und Leidenschaften
sind, wo Bildung und Aufklärung noch zu den größten
Seltenheiten gehören — überall da wird man zunächst den
Glauben pflanzen, um die Menschheit durch ihn znr Höhe
zu führen. Ter Missionar ist der Sämann der Kultur.
Seinem Evangelium lauscht der Wilde als eiuer göttlichen
Verheißung. Es allein entreißt ihn der Barbcrei. Es
allein verwandelt seine Sitten, bringt ihn uns uäher, macht
ihn zum Menschen.

Sollen wir diese Wirkung der Religion ignorieren?
Wir sind zu wenig fanatisch dazu, - - Ä

Doch wenn der Wilde verwandelt? Wenn die
Barbarei geschwunden? Wenn Sitte und Bildung und
Aufklärung die Menschheit ans höhern Bahnen wandeln läßt?
Spielt die Religion auch dann ihre Nolle als Faktor dcr
Zivilisation? Ist sie auch dann noch ein unentbehrliches
Werkzeug der Kultur nnd des Fortschrittes?

Wir zögern keinen Augenblick, diese Fragen zu
verneinen. Bildimg und Wissenschaft gegenüber bildet die
Religion ein Hemmnis, ein Moment des Rückschrittes. Wo
ein Volk die Höhen der Kultur erstiegen und sich in
unermüdlichem Idealismus immer und immer wieder neue
Ziele steckt, Ivo an die Stelle von Nohhcit nnd Barbarei
feine Sitte und Bildung getreten ,wo die weichliche
Nachgiebigkeit gegen sich selbst Selbstbeherrschung nnd
zielbewußter Energie gewichcu, Ivo der menschliche Geist keine


	Religiöse und humane Ethik

