
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 10

Artikel: Luzern

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


freidenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausgegeben vom

Aeutsch-scHrveizer. A^eidenkevbund
Geschäftsstelle: Zürich V, Höschgasse ^.

I. Jahrgang — Uo. 10.
1. «Älrtobcv 1008

Erschein! monatlich. E,»,z> Wümme- ^0 Eis.
Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 150 pro Jahr.
Jnseia:e: K mal ciitotniie Ii ri t t -nl^i-iin ZC Ci«, Wieder

t'^i^lig n ^ob.'tt

Einladung
ztlm

autzerordentlichen Velegiertentag
des

Deuisch-slhwcherislhtu Fttidel!l'.ttbnndtS.

am 18. Oktober iu Zürich im Restaurant Ochsen, Kreuzplatz.

Beginn dcr Vormittagssitzung präzis halb 11 Uhr.

Gemäß dem Beschluß der Geschäftsstelle des Bundes
wird eine außerordentliche Delcgiertcnvcrsamm-
Inng auf Sonntag den 18. Oktober einberufen. Da
äußerst wichtige Traktanden zu erledigen sind,
wird die Beschickung durch sämtliche Vcrbandsvereine
erwartet und auch unsere Bundesmitglieder werden zur
regen Beteiligung eingeladen. Nach den Bundesstatuten
sind die Vereine berechtigt, je einen Bereinsdelegierten und
für jeweils 50 Mitglieder einen weiteren stimmberechtigten

Delegierten zu entsenden. Als provisorische Tages-
ordnnng wurde von dcr Geschäftsstelle folgende Traktandenliste

festgesetzt:

1. Bericht iiber die bisherige Tätigkeit
der Geschäftsstelle.

2. Zcitungswcsen.
3. Vcrernsstatuten.
-1. A g i t a t i o n s p r o g r a in m.
L. Heransgabe eines Massenflugblattes durch die Ge¬

schäftsstelle des Buudes.
6. Aenderung der Bnndesstatutcn bezgl. Aufnahme von

Einzelmitgliedcrn.
7. Anträge der Vereine und Bundesmitglieder (An¬

träge wollen schriftlich, mindestens acht Tage
vor der Konferenz bei der Geschäftsstelle eingereicht
werden.)

8. Verschiedenes.

Z ü r i ch, den 1. Oktober 1908.

Dcntsch-schweizcr. Freidcnkerbund :

I. A.: A. Richter.

gebändigten Akten näher einzugehen, und nur die Tatsache
hervorheben, daß das ganze Aktenmaterial so armselig,
nichtssagend und kläglich ist, daß selbst der Statthalter

sich bemüßigt gesehen hat, die Kaution von S99

Franken bedingungslos an den Deponenten zurückzugeben,

trotzdem er mir mitteilte, daß noch eine weitere
Anklage wegen A m t s c h r e n b e l e i d i g u n g, begangen
durch den offenen Brief in Nr. 7 des Freidenkers, gegen mich
erhoben wurde.

Ueber die Frivolität, mit der die Verhaftung ausgeführt

wurde zum Schluß noch ein Wort. Am 5. Juni
berichtet der Regierungsrat des Polizeidepartements in einem

chreiben an die Staatsanwaltschaft: „Am 4. Juni hat ein
Ingenieur Richter einen Vortrag gehalten, bezüglich dessen

uns niitgeteilt wird, daß es sich um grobe Ausfälle gegen
jede Positive Religion gehandelt habe. Gleichzeitig wurden
Schriften ausgeteilt, deren Inhalt zum Teil blasphcmischer
und unsittlicher Natur sein dürfte." Keinerlei Beweis
war diesen Vermutungen hinzugefügt, aber trotzdem versah

der Staatsauwalt noch am selben Tag lediglich
auf das „habe" und „dürfte" hin, dieses Schriftstück
mit dem Vermerk: „R i ch t e r s o l l s o f o r t i u H a f t g e-

fetzt werden". Am gleichen Tag wird die Verhaftung
vom Amtsstatthaltcr-Adjunkten noch bestätigt. — Soviel für
heute von dem „R e ch t s"-Staat Luzern!

A. Richter, Zürich.

Luzern.
Endlich bin ich in der Lage iiber die brutalen

Gesetzlosigkeiten, denen ich anläßlich meines am 4. Juni in
Luzern stattgehabten Vortrages von Seiten der Luzerner
Behörden ausgesetzt war, weitere Mitteilungen zu machen
Nach Ablauf von „nur" drei Monaten hat man sich be

müßigt gesehen, in einem Verhöre, dem ich am 5. Sep
tcmber in Luzern vor dem Statthalter unterzogen wurde,
weiteren Aufschluß zu geben. Aus dem Verhör ergab sich,

daß Staatsanwalt und Polizei durch Einvernahme einer
Reihe von Versammlimgsteilnehmcrn nachträglich dcn
Versuch uuternahmcu, belastendes Material gegen mich her
bei zu schaffen, mit d e m Erfolge, daß verschiedene
Einvernommene in ihrer Zengenanssage einige von mir im Vor
trage gebrauchten Ausdrücke in total c u t st e l l t e r und
übertriebener Form, ohne jeden Zusammenhang

zn Protokoll gaben. Als ich in dem Verhör an den
Statthalter das Ersuchen richtete, dcn ganzen
Zusammenhang zu beurteilen, und nicht nur einige zusammenhanglose

Worte hcrauszngrcifen, wies er dies gewiß
vollständig korrekte Verlangen zurück, in herrischer
Weise betonend, daß cs seine Sache sei, was hier erörtert
werde uud uoch in beleidigender Weise hinzuzufügen, daß
ich überhaupt ein ganz unverschämtes Maul
habe. — Ich machte den gebildeten Herrn darauf aufmerksam,

daß ein besonderer Mut dazu gehört, einen
Wehrlosen zu beleidigen, und verlangte, daß diese grobe
Beschimpfung ius Protokoll aufgenommen wurde. (Man
bedenke, daß diese Leute, denen solch flegelhafte Ausdrücke
so leicht auf dcn Lippen liegen, sich das Recht anmaßen, iiber
meine Vortragsweise zn richten!!) Meinem wiederholten
Verlangen nach Protokollierung der Beschimpfung wurde
kcinc Folge gegeben, trotzdem war man naiv genug, dic
Unterzcichunng dcs Protokolls von mir zu verlangen, was
selbstverständlich verweigert wurde. Im übrigen will ich cS

unterlassen, heute ans das Verhör und die zur Einsicht aus-

Wetigiöse und tjumane KtlM.
Kine vergleichende Betrachtung.

Von vr. Immanuel Lewy.*)

Der fundamentale Unterschied zwischen der religiösen
und humanen Ethik läßt sich in zwei kurze Sätze zusammenfassen

: Die religiöse Ethik sagt : Tue recht, weil Gott cs
will. Die humane Ethik sagt : Tue recht, weil die Men-
scheir es wollen. Es ist von großer Wichtigkeit, welchem .der
beiden Sätze wir den Vorzug geben. Denn wenn wir
annehmen, daß es ein außermenschliches Wesen gibt, dessen
Willen wir zu gehorchen haben, so sind wir iu unserer
sittlichen Auffassung nicht frei, sondern an den Willen
dieses Gesetzgebers gebunden, wir handeln demnach nicht
sittlich, weil wir es für gnt und notwendig halten, sondern
weil es uns so „oben" befohlen ist. Nach der Auffassung
der Religion hat der Mensch sich voni himmlischen Monarchen

seine sittlichen Empfindnngcn, Urteile nnd Handlungen
vorschreiben zu lassen. Er selbst spielt dabei eine passive und
untertänige Nolle ; er hat dem höheren Befehl zu folgen,
er muß dem Höchsten dienen.

Ganz anders die humane Ethik. Nach ihr handeln bie
Menschen sittlich, weil sie es in ihrem eigenen Interesse
fiir gut halten ; die Menschheit müßte den Willen zum
Weiterbestand ihrer selbst aufgeben, wollte sie darauf verzichten
von allen ihren individuellen Gliedern die Forderung dcr
bedingungslosen Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und des

gegenseitigen Wohlwollens zu verlangen. Wir sind nach
dieser Auffassnng also nicht an den Willen eines fernen,
im Himmel oder im Jenseits thronenden Gesetzgebers
gebunden, sondern binden uns selbst aus Einsicht in die
Notwendigkeit dieser Bindung. Nach dieser Ansicht braucht der
Mensch keinen himmlischen Monarchen, der ihm ethische
Gesetze diktiert, sondern hier hört er auf, Untertan zu sein,
und beginnt sich als freier, selbständiger Bürger im
irdischen Reich zu fühlen. Die ethische Gesetzgebung kommt
nicht mehr von oben, sondern geht aus der menschlichen
Gemeinschaft selbst hervor; sie entsteht ans demokratischer,
nicht auf monarchischer Grundlage. Jeder Mensch hat
teil an der Ausgestaltung des allgemeinen ethischen
Empfindens, Urteilens und Handelns, denn jeder beeinflußt
seine Umwelt nnd Nachwelt durch sein stündliches und täg
lichcs Tun und wirkt damit auf das Urteil und die Taten
anderer ein. Je mehr sich ein Mensch in seiner praktischen
Lebensführung dcn ethischen Idealen anpaßt, desto höher
schraubt er das ethische Gcsamtcmpfiuden nnd Gesamtnr
teil. Also jeder einzelne Mensch ist durch jede seiner Ein
zeltatcn Mitarbeiter an dem Ausgestaltungs- und Ent
wicklnngsprozeß der ethischen Forderungen. Die Ethik ist
demnach sowohl in ihrer Theorie wie in ihrer Praris die
ureigenste Schöpfung des Menschcngeistes, die er sich selbst
kraft sciucr eigenem Vernunft und eigenen Erfahrung durch

Wir entnehmen diesen Aufsatz der zweiten Julinummer derKrank
surter Halbmonatsschrift .7„Das freie.Wort". AbonnementspreiS viertel
jährlich Mark. LK^.^..

unermüdliches Zusammenwirken aller seiner Teile geschaffen

hat. Eine solche „demokratische" Auffassung vou dem
Werdeit der ethischen Menschenarbcit entgöttert die Welt,
denn sie macht den himlischen Monarchen überflüssig und
erklärt ihn für eine die freie Regung des Einzelnen hemmende
Gewalt. Nach dieser Ansicht gibt sich auch nicht das Ich
des einzelnen Individuums ethische Gesetze, sondern die
Gemeinschaft als Ganzes ; jedes Jchwesen ist nur ein Glied
dieser Gattung, das als Teilhaber an der Gemeinschaft an
dem Zustandekommen uud der Durchführung der humanen
Ethik interessiert ist.

Wodurch unterscheidet sich nun praktisch die religiöse
Ethik von der humanen Die religiöse berief sich auf die
Autorität des himmlischen Monarchen, sie erzog den Menschen

zum Gehorsam gegen ihn, zur Treue gegen seine
Gebote, zur Ehrfurcht gegen seine Person. Sie wollte treue
und gehorsame Untertanen. Die humane Ethik hat aber
gar kein Interesse an solchen Tugenden. Im Gegenteil, sie

wünscht gerade, daß jeder Mensch mit jeder Tat, die er
vollführt, sein Teil dazu beitrage, das ethische Empfinden
und Tun der Menschen zu bereichern und zu vermehren.
Sie verlangt also von ihm selbständige Initiative, verständiges

Urteil, kraftvolle Mitwirkung. Je weitblickender der
Einzelne die Dinge übersieht, je freier er sich gemacht hat
von dcn Trübungen seines Temperaments und den
Täuschungen seiner kleinen Eintags- und Alltagsinleressen, desto

fähiger wird er, große allgemeinverständliche und allgemeingültige

Gesichtspunkte zu finden, deren Anerkennung und
Durchführung für alle von großeni Segen ist. Die humane
Ethik also erzieht die Menschen vor allem zur Selbständigkeit

und Urteilsfähigkeit, zum kritischen, nicht zum dogmatischeil

Denken. Aber mit der bloßen Selbständigkeit ist
nicht alles getan. Der Einzelne muß auch den guten Willen
haben, etwas für die Allgemeinheit Wertvolles zu vollbringen,

er mutz also imstande sein, seine kleinen Launen und
nnd Eintagswünschc zurückzustellen vor den umfassenden
und allgemeinen Interessen. Dazu bedarf es einer durch
keiue einengenden Schranken gestörten Weitherzigkeit der
Gesinnung und Sachlichkeit der Beurteilung : dazu bedarf
es das durch kein engherziges Partei-, Konfessions- oder
Rassenintcresse geschmälertes Allgemeinintcresse. nnd
Wohlwollen gegeit jedermann, ganz gleich, welcher Rasse und
welcher Schicht der andere angehört. Die alte Unduldsamkeit

ist der Duldsamkeit gewichen. Mit der Selbständigkeit
des Urteils ist also die Weite des Herzens verbunden,

die nach bewutzter und umfassender Durchführung der von
ihm als höchsteit anerkannten ethischen Forderungen
drängt.

Die humane Ethik macht den Menschen frei — seinen
Blick, sein Herz, seinen Kops, seinen Willen und seine Hand.
Indem sie ihn freier macht, macht sie ihn sür sein Urteilen
und Handeln Verantwortlicher. Nach der religiösen Ethik
ist eigentlich der himmlische Monarch sür alles, was auf Erden

geschieht, verantwortlich, denn er hat ja die Welt und
Gesellschaft nach seinem Willen eingerichtet. Die humane
Ethik entlastet Gott und belastet den Menschen, indem sie

ihm die Verantwortung überträgt, die Welt so zu machen,
wie er sie für gut und schön hält. Damit ist überhaupt erst
der Gedanke einer bewutzten, planmäßigen Umgestaltung
der Welt- und Gesellschaftsordnung gegeben, damit beginnt
die selbstherrliche Kulturarbeit des Menschengeschlechts.
Solange Gott als Schöpfer der Welt uud Gebieter der Menschen

galt, solange war es Aufgabe der Menschen, Gott zu
verehren; dcr Menschen höchster Zweck bestand also in der
Verehrnng des himmlischen Monarchen, im Kultus.
Seitdem die Menschhit ihrer Schöpferkraft sich bewußt ge-
wordeu ist, und immer mehr den Wunsch äußert, sich selbst

zu regieren aus eigener Kraft, seitdem hat der Gedanke der
Verehrung keinen rechten Platz mehr im Bewußtsein der
Menschen, seitdem ist ein anderer und schönerer Gedanke an
seine Stelle getreten, dcr Gedanke eigener Arbeit an der
K u l t n r.

Tie religiöse Ethik war also vornehmlich eine Begleiterscheinung

des religiösen Kultus, während die humane Ethik
die natürliche Begleiterin der humanen Kultur ist. In der
erstereit galt es ursprünglich als Höchstes, den Monarchen
durch Lob- und Dankgcsänge zu feiern. In der humanen
Ethik kommt immer mehr der Gedanke zum Durchbruch,
datz alle Verehrung dcs Bestehenden nichts anderes ist als
eine Weihe des Müßigganges, und daß die eigentliche Aufgabe

in der Abkehr von dcr Verehrung, in dcr Vermchrnna.
und Veränderung des Bestchendcn, iu der Verbesserung und

s Vervollkommnung des Gegebenen zn suchen ist.


	Luzern

