
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 1

Artikel: Eine neue Reformation

Autor: Dorsch, Hannah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnachtszeit.

Könnt ich sie lesen
Am Wege auf:
Die elend gewesen
Sammeln zu Haus.

Die Schwachen, die Kranke»,
Die Kinder der Not,
Die niedersanken

Im Kampf ums Brot,

Die untergingen
In Schmach und Spott,

Könnt' ich sie bringen
Dem Chrtstengott!

Könnte ich führen
Zu ihm sie hin,
Nicht um zu rühren
Des Gottes Sinn

In diesen Tagen
Der Weihnachtszeit,
Nein, ihn zu fragen
Vor all dem Leid,

Vor den gequälten.
Den Opfern der Pein,
Den ungezählten
Endlosen Reih'n:

An allen Altären
Tönt heut dein Ruhm,
Jauchzt dir zu Ehren
Das Christentum,

In allen Landen,
Wo Tempel steh'n
Schälks: Christ ist erstanden!
Sag Mir : Für wen Martin Drescher.

Weihnacht.

Solange es eine Menschheit gibt, einen Träger kultureller
Vorgänge, hat es sicherlich auch Feste gegeben. Auch die
primitivsten, uns heute bekannten Völkerschaften unterbrechen den

einförmigen Lauf ihres Daseins durch Tage, oft auch Wochen,
in denen das Leben in gehobenen Rhythmen dahinfließt. Solche
Zeiten intensiverer Lebensbetätigung, die in der Regel
religiösen Charakter tragen, nennen wir Feste. Ohne auf den

alten Streit zwischen Naturtsten und Animisten eintreten zu
«ollen, ist doch wohl zu sagen, daß die Meinung, alles
religiöse Leben sei abzuleiten von Seelen-, Geister- oder
Ahnenverehrung in dieser scharfen Zuspitzung nicht haltbar ist. Es
verhält sich hiemit wie mit dem alten Lucrez-Satze: xrirnus
in ordk. tirooi- tsoit äeos. (Zuerst in der Welt schuf Furcht
die Götter). Der Charakter der Feste bei den sogenannten
Wilden (welcher Ausdruck mit unheimlicher Vorsicht aufzufassen

ist) spricht eher zu Gunsten des Naturtsmus. Denn meistens

handelt es sich um die Feier wichtiger Ereignisse im Verlauf
der Naturerscheinungen, im Haushalt (Geburt, Ehe, Tod), beim
Trwerb der Nahrung (Ackerbau, Viehzucht, Jagd), bet Angriff
und Verteidigung (Krieg, Friedensschluß, Opfer von
Kriegsgefangenen), am gestirnten Himmel (Sonnenauf- und Untergang,

Finsternisse, Sonnenwende) u. s. w.
Unsere Aufmerksamkltt gilt dem bevorstehenden Feste: der

Weihnacht.
Jedenfalls trägt diese Feier entschieden christlichen

Charakter. Jedem sind die duftenden poetischen Legenden bekannt,
an die das Fest, besonders für die Jugend anknüpft. Daß diese

Legenden (Jungfrauengeburt, Verkündigung, Ktndermord),
ursprünglich nicht in der Bibel standen, beweist ihr Fehlen im
ältesten der vier kanonischen Evangelien, in dem, das Markus
zugeschrieben wird. Jedenfalls sind ähnliche Erzählungen schon

früh im Laufe gewesen bei der Christenschaft, da sie bet den

andern, zum Teil zeitlich nicht allzuweit von Markus entfernten
Evangelien sich in voller Ausbildung finden. Die fromme
Phantasie hatte hier ein wunderbares Ackerfeld' zum Bebauen,
und es läßt sich von einem eigentlichen Wuchern sprechen, wenn
man sieht, wie reich in den apokryphen Evangelien (vergleiche
die Ausgabe von Hennecke) der Same aufgegangen ist.

Es ist ein billiges Vergnügen, das dazu noch geeignet ist,
in den Kreisen halbgebildeter den Eindruck imposanter Geisteshöhe

zu erwecken, von Entlehnungen aus dem Buddhismus,
von den Essäern, aus Aegypten u. s. w. zu sprechen. Wer sich

ernsthaft mit diesen Dingen beschäftigt, weiß, wie grenzenlos
unsicher hier alles ist, wie oft eine wohlbegründete Meinung
gegen eine andere ebenso gut fundierte steht (vergl. die Arbeiten
von Kuhn, Scydel, van den Bergh van Eyflnga, Edmunds,
Jeremias, Schürer u. f. w.) Nach metner Meinung dürfte es

fich hier eher um allgemein reltgionsgeschichtliches Gut, als um

genau umgrenzbare Entlehnung aus einem bestimmten Kulturkreise

handeln. Die fromme Sage war zu jeder Zeit und bei
allen Völkern geneigt, das Leben und insbesondere die Jugend
religiöser Heroen mit dem Glänze des Wunders zu umgeben.
Ein Hervorgehen aus unbefltcktcr Empfängnis finden wir bet

Buddha, Zarathustra; wunderbar gerettet werden Moses,
Krishna, Romulus und Remus, selbst der persische Feldherr
Eyrus.

Doch nun zur Frage nach der Geschichte des Weihnachtsfestes

als solchem. Es war früher eine ziemlich weit verbreitete

Meinung, das Weihnachrsfest sei von den Aposteln der
Germanen extra erfunden worden, um ein Sonnwendfest zu
verdrängen. Mag es mit diesem Sonnwendfest stehen wie es will
(man sieht doch mehr und mehr ein, daß aus heute noch

bestehenden Volksbräuchen sich nicht klipp und klar eine alle relt-
giöse Feter rekonstruieren läßt), die ganze Annahme wird
hinfällig, sobald nachzuweisen ist, daß die Weihnachtsfeier auf den

25. Dezember fiel, noch ehe die Germanen mit dem Christentum

bekannt wurden. Die Germanen sind aber verhältnismäßig
spät Anhänger oder wenigstens Bekenner der neuen Lehre
geworden. Nämlich:

Die Goten im 4. Jahrhundert (2. Hälfte).
„ Burgunder u. Franken im 5. „
„ Angelsachsen im 7. „ (Ansang).

„ Sachsen im 9. „
„ Skandinavier im 11. „ (Anfang).
„ Isländer im Jahr 1000 selbst.

ES ist ganz sicher, daß die Frage nach Christi
Menschwerdung seine Anhänger schon recht früh beschäftigt und zwar
intensiv beschäftigt hat. Gab es doch schon in den ersten
Jahrhunderten eine christliche Sekte, die geradezu leugnete, daß
Christus einen wirklichen Körper aus Fleisch und Blut besessen

habe und die ihm nur einen Scheinleib zuschrieb. (DoketiSmus).
Umso strenger hielt die orthodoxe Lehre an der wirklichen
Menschwerdung Jesu fest. Wann war er nun geboren?

Zur Zeit, da ich den Religionsunterricht besuchte, hatte
man eine kleine Bilderbibel. In dieser standen unter den alt-
testamentlichen Erzählungen immer Hinweise auf analoge
Erscheinungen im neuen Testamente. Isaak trägt das Holz zu
seiner Opferung. Christus trägt sein Kreuz u. s. w. Diese
Art der Deutung beherrschte die ganze alte Kirche. Das alte
Testament galt ihr als Vorbild des neuen, das neue als
Erfüllung des alten und zwar in streng wörtlichem Sinne. Aus
dem alten Testament konnte man Ereignisse erschließen, die im
neuen nicht genauer beschrieben waren.

Adam ist nach dem biblischen Bericht am 6. Tag, also
einem Freitag geschaffen worden. Im neuen Testament
erscheint Christus oft als zweiter Adam. Wie durch den ersten
Sünde und Tod in die Welt gekommen, so durch den zweiten
Erlösung und ewiges Leben. So legen denn christliche Kalender
der ersten Jahrhunderte Jesu Geburt auf einen Freitag und
zwar den ersten Freitag des neuen Jahns, wie auch Adam am
6. Tage des ersten Weltjahres geschaffen worden. Daher trägt
im katholischen Kalender der 6. Januar heute noch den Namen
Epiphantus. Dieser Name bezeichnet im Griechischen jener Zeit
die Erscheinung einer Gottheit auf Erden.

Aus Gründen, die ich hier nicht weiter ausführen kann und
die mit Sektenstreitigkeitcn der alten Kirche zusammenhängen,
geriet der 6. Januar in eine Art Verruf. Zur Zeit Kaiser
Theodosius des Großen scheint der 25. Dezember als Geburtstag

Jesu in Aufnahme gekommen zu sein und zwar, nach einer
Aussage des Kirchenvaters Chrysostomus (344—407), von
Rom aus.

Auch dieses Datum wurde aus dem alten Testament
abgeleitet. Wie der Tempel der Mittelpunkt ist, um den sich im
alten Testament alles dreht, so ist Christus der des neuen.
(Berg. Offenbg. Joh. 21, 22; Joh. 2, 18-22). Unter den
Vorfahren Josefs, des Vaters Jesu, ist auch Serubabel, der
Eibauer des neuen Tempels genannt. Nun findet sich bei dem
Propheten Haggat folgenoe Prophezeiung:

Haggai 2, 10-23. Am 24. des 9. Monats im 2. Jahre
des Darius erging das Wort Jawes durch den Propheten
Haggai folgendermaßen: (Vers 15 ff.) Lenkt doch euer
Augenmerk auf die Zeit von diesem Tage ab und weiter hinaus,
vom 24. Tage des 9. Monats, als von dem Tage ab, da
zum Tempel Jahwes der ^Grundstein gelegt ward! Lenkt euer
Augenmerk darauf, ob neH die Saatfrucht im Speicher ist, und
ob noch der Wetnstock mtd der Feigenbaum, die Granate und
der Oelbaum nicht tragen! Von diesem Tage an werde ich

segnen! (Vers 21 ff.) Sprich also zu Serubabel, dem

Statthalter von Juda: Ich erschüttere den Himmel und die
Erde ; ich stoße die Königskrone um und zerstöre die Macht der
heidnischen Reiche. Ich stoße die Wagen um und die darauf
fahren, es sinken die Rosse zu Boden und die darauf reiten,
ein jeder getroffen vom Schwerte des andern. An jenem Tag,
ist der Spruch Jahwes der Heerscharen, nehme ich dich, Serubabel,

Sohn Sealthtels, mein Knecht, ist der Spruch Jahwes,
und setze dich einem Siegelringe gleich; denn dich habe ich

auserwählt, ist der Spruch Jahwes der Heerscharen.

Dadurch war der Tag der „Tempelaründung", d. h. nach
christlicher Auffassung der Geburt des Messias bestimmt als der
24. des 9. Monats. Die Nacht des 24. gehörte aber nach
jüdischem Brauch zum 25. Welcher Monat sollte aber als erster
betrachtet werden, um von ihm aus diesen neunten zu zählen?
Wie die Prophezeiung, auf die der ganze Schluß aufgebaut
war, jüdischem Boden angehörte, so richtete man sich bet dieser
Bestimmung nach dem jüdischen Kalender. Die jüdische
Zeitrechnung ging aus vom Monat Ntsan, der etwa der Zeit von
Mitte März bis Mitte April entspricht nach römischem Kalender,
mit dem der unsere im Wesentlichen übereinstimmt. So kam

man auf den 25. Dezember als den Geburtstag Christi.
Der ganze Inhalt der Haggai'schen Prophezeiung schien

dieses Resultat zu stützen. Die allegorische Deutungslust jener
Zeit sah in dem Umstände, daß das Fest in die Zeit der
kürzesten Tage fkl, keinen leeren Zufall. Die Nächte werden
vom 25. Dezember an kürzer, die Finsternis schwindet, durch
Christus wird die geistige Finsternis der Welt gemindert.
Ambrosius M0—367) bezeichnet die Geburt Jesu als die Geburt
einer neuen Sonne.

Dies dürfte der Ursprung der christlichen Weihnachtsfeier
sein. Zu untersuchen, inwieweit Gebräuche, die auf ein alt-
gcrmantschcs Sonnwendfest zurückgehen, bet der heutigen Feier
noch eine Rolle spielen, ist hier nicht der Ort. Jedenfalls ist
hier ungeheuer übertrieben worden, wie denn das Gebiet des

„germanischen' Heidentums" ein beliebter Tummelplatz aller
möglichen geistvollen wie geistlosen Spekulationen war, während
man immer mehr einsieht, daß wir hier herzlich wenig Sicheres
wissen.

Den Schluß sollte nun eine Betrachtung darüber bilden,
wie man das Weihnachtsfest abschaffen oder in freidenkerischem
Sinne umdeuten könnte. Ich bin nicht leichtsinnig genug zu
glauben, daß man Feste, die so tief im Volksleben wurzeln,
einfach abschaffen oder umdeuten könne. Auf jeden Fall brauchte
es dazu Jahrzehnte, wenn nicht Jahrhunderte. Neue Heilande
und Heiländer sehe ich wohl, deren Geburtsfest man fetern
könnte; aber den neuen Heiland wittere ich noch nirgends.
Vielleicht daß seine Vorläufer auf Erden wandern. Jedenfalls
dürfte diese neue „Götterdämmerung" noch lange auf fich
warten lassen.

Avers-Am Bach, Anfang Dezember 1907.

A. Attenhofen

Mein Hochtal träumt. Ein kalter Nebel hält
Der Weiden Braun, der Felsen Weiß gefangen.
Da — dort — ein Flöckl-in spielend zögernd fällt ;
Mit leisem Schritt der Winter kommt gegangen.

Sieglächelnd grüßt vom Gletscher er ins Tal.
Die letzten Blätter zittern von den Bäumen.
Scheu zuckt vorbei ein später Sonnenstrahl.
Mein Tal fährt auf aus seinen HerbsteSträumcn.

Schon frohnt es seines Fürsten elsiger Macht.
Es krallt der Reif sich kalt um seine Glieder.
Der Winter trotzig, kiargcsichtig lacht;
Im ersten Schneesturm fährt er brausend nieder.

A. Attcnhofe-r.

Eine neue Deformation.
Von Hannah Dorsch (Zürich).

Als Martin Luther im Jahre 1517 seine derühmte»
95 Thesen an die Tür der Schloßkirche zu Wittenberg schlug,
da begann er ein Großes. Er leitete eine Epoche ein, die in
ihrem Verlauf an Tragwelte und Bedeutung ganz erheblich über
das hinauswuchs, was von ihm selbst im Moment der Thesen-
Veröffentlichung beabsichtigt wurde. Er wandte sich mit seinen
tadelnden Ausstellungen vorzugsweise gegen gewisse Ausschreitungen

einer einzelnen Form der damaligen Ktrchentä'tigkelt,
nämlich die Mißbräuche im Ablaßwesen, und er glaubte —
damals noch ein guter, anhänglicher Sohn seiner Kirche, — daß
es nur eines Hinweise, vielleicht einiger Auseinandersetzungen
über den berührten Gegenstand bedürfe, um die von ihm als
Mißstände gekennzeichneten Gepflogenheiten abgestellt zu sehen.
Er hielt nichts anderes für notwendig, als die Kirche als solche
von gewissen UnAehöcigkeilcn und Rechtswidrigkeiten in ihrem
Schoße zu überzeugen, um ihres augenblicklichen Einschreiten»
gegen dieselben gewiß zu sein. Der Gedanke lag für ihn nahe,
seine Meinungen und Anregungen vor das Forum des Volkes,
ja der ganzen Kirchengemeinschaft zu bringen, damit Gelegenheit
geboten werde, sie in offener Rede und Gegenrede auf Recht
und Unrecht hin zu prüfen. Indem er zu diesem Zwecke seine
Thesen öffentlich an die Kirchentür schlug, machte er damit nur
von einer damals häufig geübten Gepflogenheit Gebrauch. Als
die Hammerschläge an der Wtttenbergcr Schloßkirche unter seinen
Händen erschollen, da ahnte er noch nicht, welch' mächtiges Echo
dieser Ton wecken sollte. Diese Hammcrschlägc des mutigen
Mönches wurden der Weckruf für eine ganze Folgenreihe von
Umwälzungen, die für uns zu einer Grenzscheide zwischen zwei
Geschichtsepochen geworden sind, und die wir in ihrer Gesamtheit

mit dem Namen „Reformation" bezeichnen.
Eine befreiende Tat war es, als Luther seine Thesen der

Oeffentlichkeit übergab, — als er, auf das Recht seiner
Ueberzeugung pochend, der Macht des Papsttums trotzte, — als er
mit dem Licht eigenen Denkens und Forschens in die Finsternisse

blinder Gebundenheit rücksichtslos hineinzündete und mit
wuchtigem Arm der Freiheit des Geistes eine Gasse zu bahnen
begann. Eine große, mächtige Umwälzung hob an durch Luthers
kühnen Wagemut, und eine neue Zeit brach herein, in deren
Licht wir heute noch leben, und deren Früchte Jahrhunderte
bereichert haben.

Die evangelische Kirche feiert alljährlich das Andenken an
Luthers Tat; jeder Einsichtige freut sich der Reformation, der
geisterbefreicnden, die einen erlösenden Ruf in die Lande hinaus
schickte, die manche Fessel brach und viel Finsternis klärte. Auch
wir wollen Luthers Weil ihm hoch anrechnen ; er tat was seine

Zeit ihn tun hieß. Aber indem wir uns dankbar dessen

erinnern, was die Reformation uns gebracht hat, wollen wir
nicht versäumen, uns mit Ernst einige wichtige Fragen
vorzulegen :

Hat die Reformation ihre Aufgaben für alle Zeit gelöst und
das Werk der Geistcsbefrciung gebracht? — Und wenn nicht,
welche Aufgabe erwächst uns für die Jetztzeit?

ES hieße Eulen nach Athen tragen, wenn wir uns befleißige»
wollten, hier die mannigfachen Kulturgüter, welche die
Reformation des 16. Jahrhunderts uns brachte, einzeln aufzuzählen
und abzuhandeln. Nur den einen Faktor wollen wir ins Auge
fassen, der seinen Stempel den ganzen nachfolgenden Jahrhunderten

aufprägte: die Reformation brach die Knechtschaft, die
eine in starre Formen und wandcllosc Dogmen gekleidete
Autorität den Geistern aufzwang ; sie bestritt mit Erfolg die absolute
Gültigleit der hergebrachten kirchlichen Ueberlieferung und die

Auslegung der göttlichen Gebote allein durch die Kirche, und sie

setzte an Stelle blindgläubiger Unterwürfigkeit der „Laien" die

Freiheit eigener Vernunfltätigkcit. Alle die alten Faktoren
verknöcherten Kircheniums, die wie schwere Bande lähmend über
jeder Geistestätigkeit lagen und frisches, lebensvolles Blühen
schon im Keime ersticken mußten, hebt die Reformation auf.
Der allgewaltigen Papstmacht bietet sie furchtlos Trotz, und im
Gegensatz zu der vordem geübten Bevormundung und Gängelung
der Massen durch das organisierte Priestertum betont sie kühn
die Persönlichkeit und die Freiheit eigener Forschung.
Die Vernunft soll hinsür nicht geknechtet werden unter Menschen
und Menschenwahn und -werk; sie beruft sich einzig auf das

„Wort Gottes" die „Heilige Schrift", vor der sie sich
beugt.

In diesen paar Sätzen haben wir die Stärke und auch die
Schwäche des ganzen Rcformationswerkes!

Negation war zum großen Teile das Werk Luthers, —
Negation des lähmenden Druckes und der unheilvollen geistigen
Knechtschaft, die Menschen an Menschen üben. Wo aber ist ein
frohes Bejahen, ein kraftvolles Schaffen neuer Werte für die,
die als schädlich zerschlagen wurden? In dem einen Punkte,
wo wir Ansätze zum Schaffen des Positiven finden, nämlich in
der Bewertung der persönttchen Geistesfreiheit, da wird sofort
der Erfolg an der Spitze umgebogen: die Vernunft
beuge sich unter das Bibelbuch! Hier hört auch
die Freiheit der Forschung auf; die Autorität der Bibel,
auch den Einwänden der Vernunft gegenüber, wird von
Luther zu Recht erklärt und stark unterstrichen. Hier haben
wir eine unheilvolle Halbheit: eine Autorität wird
zerschlagen, und eine andere an ihre Stelle gesetzt. Hier ist
eine beklagenswerte Inkonsequenz: das Recht der Etnzelversön-
lichkett auf Freiheit des Selbst-Untersuchens, des Forschen» und



Erkennens wird proklamiert, aber zugleich kommt der Dämpfer,
der den Fortschritt zu einem erheblichen Teil illusorisch macht:
die Bibel ist die oberste Instanz für unsern Glauben Bei aller
anbrechenden Geistesfreiheit, die die Reformation bringen will,
wird es also unmöglich sein, jemals zu einem Wellbild- zu
gelangen, das über die enge Begrenzung eines aus grauen
Zeiten stammenden Buches htnauSgriffe. Hier, an diesem
Punkte bleiben auch die Reformatoren und ihre Anhänger
gehemmt, geknechtet ; hier härt auch ihre Geistesfreiheit auf

Wie sollte Luther imstande gewesen sein, umfassendere Arbeit
hier zu tun und die letzten Konsequenzen zu ziehen — Wahrlich,
seine Tat iit, nach Maßgabe setner Zeit und der ihn umgebenden
Verhältnisse, groß und bewundernswert genug! Aber so sollte
er die hohe Warte gewinnen, von der aus er, ohne Gebundenheit

an Vorurteile, die vollkommene Freiheit der Geister hätte
proklamieren können? Es fehlten in jenen Jahrhunderten noch

so gut wie alle Voraussetzungen, um ein Weiteres zu erreichen,
als es Luther geschaffen hat. Wissenschaft im heutigen Sinne
gab es damals nicht, und noch weniger eine einigermaßen
einheitliche Erkenntnis über Welt und Geschehen, über die großen
Zusammenhänge zwischen dem Einzelwesen und dem weiten All;
das haben uns erst die letzten 5 Jahrzehnte in großen Umrissen
gebracht. Luther hatte nichts, was er an Stelle des alten
frommen Glaubens hätte setzen können; er war und blieb
befangen In den Weltauffassungen seiner Zeit; er teilte mit der

übrigen Christenheit die Ueberzeugung von der göttlichen Herkunft
der „Schrift", da ihm keine wissenschaftlichen Hilfsmittel zur
Verfügung standen, die Geschichte ihrer Herkunft zu erforschen.
Was Wunder also, daß er steh diesem „Wort Gottes" beugte
und ihm auch die Vernunft, deren Freiheit er sonst verfocht,
znm Opfer zu bringen forderte!

Jahrhunderte lang hat alle Kultur unter dieser Zwiespältigkeit
des ResormationSwerkeS gelittn, und noch in unseeen Tagen,

ja heute vielleicht mehr denn je, empfinden lichlfrohc VorwäctS-
strebende, wie stark und wie lange die Hulbheit uns und unserer
Geistkstättgkeit geschadet Hot. Je weiter die W ssenichast
fortschritt, je fetner sie erkennen lehrte, desto krasser mußte der
Widerspruch werden zwischen dem alten Weltgebilde auch der
befreiten „Kirche der Reformation" und dem, was die Forschung
uns zeigte. Ein Haltmachen vor der Autorität der Bibel war
schlechterdings nicht mehr möglich, es sei denn, daß man der
Forschung wieder den Hemmschuh anlegte, sie knechtete und somit
in vorreformatorische Nacht zurückoersänke. Das wissenschaftliche
Weltbild war eben über den Standpunkt der Bibel
hinausgewachsen.

Und was geschah? — Die Wissenschaft legte jetzt Hand an
ihren eigenen Gewalthaber; sie begann, seine Machtansprüche
auf Recht und Unrecht zu prüfen: auf dem Boden der historischen
Forschung konnte die moderne Btbelkrttik erwachsen. Im
Lager der Neformationsktrche selbst entstand eine Partei, welche
zu untersuchen begehrte, ob es diesem durch Jahrhunderte
verehrten und zum Popanz gemachten Buche zukomme, mit
würgender Faust der freien Forschung an beliebiger Stelle Halt
zu gebieten und ernster Wissenschaft hemmende Zügel anzulegen.
Nachdem man dem unbedingten Glauben an die sogenannte
Verbal-Jnspiratlon der Bibel den Todesstoß versetzt hatte, stand
nichts mehr im Wege, jedes ihrer Bücher einzeln auf die Echtheit
seines Herkommens zu prüfen und in sachlicher, vorurteilsfreier
Forschung seine Bedeutung auf Grund der in ihm zusammen-
wtikenden, z-itlichen und lokalen Faktoren abzumessen. Da fiel
mancher Nimbus ab von dem alten, heiligen Buche, den frommer
Sinn oder arglistige Berechnung darum gewoben hatte. Die
Wissenschaft erkannte, daß sie mit diesem Buche zu rechnen habe:
nicht mehr und nicht minder als mit den andern historischen
oder kulturhistorischen Dokumenten, und daß ihm irgend ein
Recht über die freie Getstestätigkeit ebensowenig zustehe, wie
einem andern alten, historisch noch so wertvollen Buche.

Vorurteilslose Bibelforschung, Bibelkritik, wurde nun die
Losung unter dem liberalen Teile der protestantischen Kirche;
manch alte heilige Sage wurde niedergelegt, manche sogenannte
Wahrheit in Frage gestellt, manch andere als mindestens zweifelhaft

erkannt. Der feste Boden einer ein für allemal gültigen
Norm des Denkens wich unter den Füßen ; was strenge Autorität
zu sein beansprucht hatte, erwies sich als haltlos, unsicher,
fragwürdig, der Kritik ebenso zugänglich, wie andere Kullur-
dokumente. Mit klarer, unerbittlicher Schärfe legte man nun
an das alte heilige Bibelbuch dieselben Maßstäbe, die man an
andere Forschungsobjekte zu legen sich gewöhnt hatte. Mit der
Ausnahme- und Machtstellung der Bibel war es vorbet; man
war zwar ferne davon, ihr großen Wert abzusprechen, doch lag
derselbe ganz anderswo, als da, wo ein frommer Kirchenglauben
ihn bislang gesucht hatte.

Die Anhänger der alten Schule, Verfechter des Autoritä'tS-
zlaubcns, sahen mit unwilligen Blicken auf das Treiben der
jretercn Geister und verdammten es mit mehr oder weniger
Härte um des „Aergernisses" Willen, das auf diese Art erregt
verde. Die Spannung spitzte sich zu: bald konnte man von
jwet Lagern reden, in die der Hecrhaufen der Evangelischen
fich teilte: die Modernen, Liberalen anderseits und die Positiven,
die Orthodoxen anderseits. Die freien Geister, die Vorwärts-
strebenden, die Entmickelungsfreudigen, stehen natürlich bei der
erstgenannten Gruppe, die wir kurz in summarischer Zusammenfassung

mancher kleiner, mehr oder weniger radikaler Schulen
unter dem Namen „Anhänger der liberalen Theologie" zusammenfassen

wollen.

Es könnte nun scheinen und ist auch eine vielerorts verbreitete
Meinung, daß diese moderne Richtung innerhalb der evangelischen
Kirche berufen sei, das Werk der Reformation, da, wo es stehen
blieb, auszunehmen und zu vollenden. Zweifellos' sind auch die
Anfänge dieser Strömung eine Bewegung zur Freiheit hin, ein
Versuch, F>sseln zu brechen und dem Licht frei erforschter Wahrheit

Bahnen zu schaffen. Doch dürfte dieser Schein vor dem
kritisch prüfenden Bttck nicht standhalten. Es ist nicht
allzuschwer, auch der liberalen Theologie ihrerseits wieder Halbheit
Und Inkonsequenz nachzuweisen ; sie wird eS nicht sein, die uns
zur vollen Freiheit führt, denn auch sie ist noch befangen
geblieben in alten Jdeenkreisen und hat sich wieder hemmen lassen
Mit unwürdiger Fesselung. Greift sie doch, wenn auch in
freierem Sinne, immer noch zurück auf die Bibel als auf das
Palladium alles religiösen Lebens. Stellt sie doch in weiten
Kreisen noch den Jesus Christus der Evangelischen als
wichtigstes religiöses Moment in unser Leben hinein. Der
Gottessohn der alten Schule freilich mußte fallen; ein

Jesus, der eines Wesens war mit dem Gottvater im Himmel
und zugleich ein wahrer Mensch, der konnte vor der heutigen
Wissenschaft wohl nicht mehr standhalten. Mit umso
ängstlicherem Eifer ist nun die liberale Theologie bemüht, die religiöse
Bedeutung des M e n s ch e n Jesus, des vollkommensten
„Geistesmenschen", der je auf Erden wandelte, festzuhalten und ins
Licht zu rücken. Ja, ein großer Teil dieser modernen Schule
steht geradezu im Zeichen des JesuS-KultuS. Den G o ttmenscheu
Jesus verlor man, den G e t st e s menschen Jesus erhebt man
dafür auf den Altar und weist ihm eine ganz einzigartige
Bedeutung zu, die mit der aller andern Geisteshelden, aller andern
sittlichen und sozialen Förderer der Menschheit gar nicht zu
vergleichen sein soll. Dieser Jesus, in dem sich Gott und
Göttliches am vollkommensten uns geoffenbart habe, er muß
jcht zum Religtonssttfter, zum Begründer und Anfänger des

Christentums und somit aller wahren Religion werden; er soll
für unser Glauben und Wissen um religiöse Dinge der Quell
und der Urgrund sein und all unsere sittlichen Ueberzeugungen
sollen allein in ihm ihre Norm finden. Ja, nicht nur das,
sonderu alle Wirrnisse unseres heute so komplizierte» öffentlichen
Lebens sollen in ihm ihre Lösung, jede der tausend Fragen,
die heute die Menschheit auf ethischen, sozialen, künstlerischen
und anderen Gebieten bewegen, soll bei ihm ihre Antwort finden.

Freilich, die Haltlosigkeit dieses Standpunktes mußte bald
klar werden und eine Folge davon war, daß eine gewisse
theologische Richtung versuchte, den großen Geistesmenschen Jesus
als ein Besonderes für sich in unser Leben hineinznstellen, der
mit unseren heutigen, modernen, tausenderlei Angelegenheiten,
mit Politik, Kunst und dergl. nichts zu tun haben könne,
sondern uns nur in den großen Grundlinien der Sittlichkeit und
für den Ausbau des religiösen Lebens die Direktiven geben.
Solcherart suchte man die Konflikte zu lösen, welche notwendig
entstehen müssen, wenn wir dem Menschen Jesus eine so

vorherrschende, alles überragende Bedeutung zulegen.

Seien wir doch klar und logisch! dem Gottessohn
wahrhaftigen Gott und auch wahrhaftigen Menschen der alten Schule
konnte diese hervorragende Bedeutung ohne Einschränkung
zugemessen werden ; er war auch für uns der religionbtldende Faktor
überhaupt; auf ihn konnten und mußten sich alle religiösen
Strömungen zurückführen lassen, an ihm waren alle religiösen
und sittlichen Fragen gemessen; jedes Wort aus seinem Munde
durfte bindende Kraft haben für alle Zeiten. Wie aber kommt
der Mensch Jesus zu solch erhabener Stellung? was macht ihn
so wescnverschtedcn von allen führenden Geistern aller Zeiten
und Nationen, die — nach dem höchsten strebend uns neue,
große Ideen gaben, neue Ideale brachten, der Menschheit neue
Wege wiesen in fortschreitender Linie? was gibt ihm, gerade
diesem Jesus von Nazarcth, diese völlig exzeptionelle Stellung
unter all denen, die mitarbeiteten an der Heraufführung unseres
Geschlechtes alle, die neue Kulturwelke, welcher Art auch immer,
geschaffen haben, reichen mit ihren Einflüssen, mehr oder minder
dentltch nachweisbar, in unsere Gegenwart hinein und werden
noch weiter fortwirken. Sie sind zu Wohltätern, zu Lehrern
der Menschheit geworden, der eine in diesem, der andere in
jenem Sinne. Sie weiteten unseren Blick und lehrten uns, die
Erde, das All und unsere Stellung in demselben von einer
anderen, höheren Warte aus anschauey, sührten uns zu richtigerer
Wertung alles Geschehens um uns her und zeigen uns neue
freie Ausblicke in die Zukunft. Wir wissen, was wir ihnen zu
danken haben, und ihre hohe menschheitS- und kulturgeschichtliche
B.deutung preisen wir gerne. Wenn nun der Jesus des neuen
Testamentes unter all den großen MenschheitScrziehern auch die
absolut führende Stellung einnehme, was sollte uns dazu bringen,
daß wir dle dankbare Verehrung die wir ihm gerne zollen, mit
Religion verknüpfen? die Ueberzeugung von der persönlichen
Bedeutung Jesu hat mit Religion an sich doch absolut nichts
zu tun. Preisen wir ihn als Religionssttfter, als besonderes
„religiöses Genie", so teilt er diesen Ruhm ja mit manchen
andern; sehen wir in ihm einen, in dem sich das Göttliche
besonders stark offenbarte, so ist er hierin auch einer unter
vielen, von denen er also nicht wesenhaft, sondern vielleicht
nur 'relativ verschieden ist. Wenn er uns neue Gesichtspunkte
für die Beurteilung unserer Stellung im All, unseres Verhältnisses

zum „Göttlichen" gab, so ist sein Wirken dem von vielen
andern auch hierin gleich. Von dem Augenblick an, da ich auch
mit seinen Augen sehen lerute, da sein Einfluß in mir neue
Lebenskräfte auslöste, wurde seine Bedeutung für mich nur noch
eine historische, wie die jedes anderen Wetsheitslehrers. Und
wenn das „Göttliche", das Höchste und das Reinste, sich in
Jesus von Nazarcth in zehnfacher, ja in hundertfacher Kraft
und Klarheit im Vergleich zu andern Menschen geoffenbart
hätte, — was nützt das mir, bevor ich nicht auch selbst von
solchem Lichte durchflutet werde?

Es ist vollkommen unerfindlich, wo die ganz spezielle
religiöse Bedeutung Jesu liegen sollte, die ihn nicht nur
gradweise, sondern absolut so sehr aus der Reihe der übrigen
Weisen heraushöbe, daß ihm ein besonderer religiöser Kult
gebührte. Mit demselben Rechte kann ein Jeder Denjenigen
verehren und sich zum Maßstab machen, von dem er am stärksten
beeinflußt, sittlich oder geistig befruchtet wurde. Eine solche
Verehrung kann ihr gutes Recht haben, nur hüte man sich, die
Ueberzeugung von der persönlichen Bedeutung eines Menschen
und den Glauben an sie als Religion zu bezeichnen, das gibt
schiefe Begriffe und führt zu Konflikten. Religion ist denn doch

ganz etwas anderes! Religion ist der unverwüstliche Zug im
Menschengeschlecht, durch den es sich emporgezogen fühlt zu
höheren, ja zu den höchsten Stufen seiner Wetterentwicklung.
Sie ist der Zug, der ihm das Ideal seiner Selbst vorhält, erst
nur in rohen Formen, die sich aber dann veredeln und
verklären nach Maßgabe der wachsenden Entwicklung. Religion ist
das Band, weiches die Menschheit mit diesem ihrem Ideal
verbindet, zuerst nur in lockerer Form, als unbestimmte Furcht,
Ahnung von etwas Höherem, Gewaltigen, — dann
fortschreitend zu heißem Bemühen, diesem Ideal ähnlich zu
werden, — und zuletzt ausbrechend in die frohe, stegesfichere
Zuversicht, daß man in stetiger Entwicklung und Vorwärtsbewegung

diesem Ideal näher kommt, aufwärts steigt! Es ist
selbstverständlich, daß dieses Ideal nicht nur für jedes
Zeitalter, sondern fast für jeden einzelnen Menschen ein besonderes,
je nach dem Grad seiner Entwicklung und setner Erkenntnisse.
Doch haben jeweilen sich größere oder kleinere Kreise um
gemeinsames Ideal geschart, sich nach ihm genannt und ihm
einen Kultus geweiht. Der Name „Gott" ist Jahrtausende

lang die Bezeichnung sür dieses Ideal gewesen, und man hat
sich Gott unter menschlichen Formen gedacht, etwa noch mit
einigen idealisierten Zügen, daneben auch durch naive Fantäfte
mit viel Rohhcit bekleidet. Auch der Gott des Christentums
ist rein anthropomorph und trägt nicht einmal durchweg
idealmenschliche Züge. Indem auch Jesus seinerzeit sein Ideal unter
der Form eines anthropomorphen Gottes fand, war er darin
nur ein Kind seiner Zeit; er fügte dem vielfach sehr rohen
Bilde als einen neuen entwicklungsfreudigen Faktor das hinzu
daß er Gott „Vater" heißen lehrte.

Jahrhundertelang sahen wir dann mit den Augen Jef«
und entnahmen den von ihm gegebenen neuen Gesichtspunkte»
eine Fülle von Befruchtung. Wir lernten später, dank der
historischeu Forschung, verstehen, daß auch Jesus nicht ein
eigentlich Neues, im Ureigenes brachte, sondern daß er ein
Produkt seiner Zeit und seiner Umgebung war, wie jeder
andere Mensch, daß hundert Faktoren aus manchen Zeiten und
Völkern in ihm zusammengewirkt und ihn ihrerseits defruchtet
hatten, ehe er seinen Einfluß auf die Nachwelt ausüben konnte.
Man hatte sich aber daran gewöhnt, auf die Person Jesus
Vieles zu konzentrieren, und von ihr Vieles abzuleiten, woran
hundert andere Momente schaffenden Anteil hatten.

Wenn nun die fortschreitende Entwicklung über Jesus, —
als religiöser Faktor gedacht, — hinwegschrcitet, wenn sie uns
jetzt mit andern Augen sehen heißt, als mit den seinen, wenn
sie ein neues Weltbild uns aufbaut an die Stelle dessen, das
er gab und kannte? — Was dann? — Sollen wir de»
Namen Jesu zum bindenden Panier machen mit Dogmcnkrast
und seine Ansichten mit einer für alle Zeiten gültigen Normalmarke

abstempeln Sollen wir ängstlich versuchen, die
Uebereinstimmung seiner Lehren mit unserm heutigen Weltbilde durch
allerlei, wenn auch noch so geschraubte und gezwungene
Deutungen und Auslegungen festzustellen und über diesem
verzweifelten und zwecklosen Bemühen viel Scharfsinn und geistige
Kraft vergeuden? Ist es nicht erneitte Knechtschaft, wenn wir
die Persönlichkeit Jesu zu einem Fetisch machen, an den ansere
geistige Freiheit sich binden soll? Und ist es nicht eine
Herabwürdigung eines der edelsten Geister, die je in Menschengestalt
gekleidet waren, wenn wir ihn durch solches Tun zur Fesselung
wahrer Freiheit mißbrauchen? Werden wir uns doch klar
darüber, daß hier eine ernste Gefahr vorliegt! Nennen wir die
liberale Theologie ruhig beim rechten Namen: sie ist Halbheit

u n d Kompromtßwesen, darin wir nicht stecken

bleiben dürfen, wenn anders wir rechte Freiheitsmenschen sein
wollen. Jesus von Nazareth hat mit seinem Leben und Lehre»
eine großartige Kulturaufgabe erfüllt, er hat nun fast zwei
Jahrtausende mit seinem Wesen bereichert und befruchtet, und
auf den von ihm geschaffenen Werten können sich immer neue
fortzeugend weiter aufbauen. Aber was sind denn ein paar
Jahrtausende in der großen Geschichte der MenschheitSentwtck-
lung Die Bedeutung Jesu für uns ist jetzt eine rein historische.
An uns selbst ist es, jetzt weiter zu bauen in frohem Wirken
und in wahrer Freiheit, nicht aber immer noch weiter auszuruhen

auf den bequemen Grundlagen einer Reltgionsform, die
für die ihr gehörende Zeit einen ganz unschätzbaren Wert hatte,
nun sich aber mehr und mehr überlebt. An uns ist es, den
Reformationsgedanken in seiner fruchtbarster Form heute wieder
aufzunehmen und ihn in moderner befreiter Gestalt steghaft
durchzuführen. So viele Tausende sind heute rlngs in allen
Landen, deren Seelen reif sind und bereit, Hand anzulegen a»
dieses neue Werk der Getsterbefteiung. Die neue Zeit mit all
ihren Errungenschaften hat ihnen Auge und Ohr geschärft und
das Herz weit gemacht und den Sinn tief und zart. Ihre
sehnenden Seelen greifen weit über das alte Menschheitsideal,
über die anthropomorphe Gott-Form, hinaus, und in ahnendem
Erkennen werden sie es inne, daß das Ideal der Menschheit,
das Höchste und zugleich Tiefste, in ihr selbst liegt und in
unablässt.rcn Aufwärtsstreben aus ihr selbst hcrausentwickelr
werdut mnß und soll. Wissenschaft und Forschung weiten unsere
Blicke und leuchten uns mit heiligen Fackeln voran auf dem
Wege zu den Höhen, ja, sie haben die Religion im primitiven
Sinne abgelöst: Wissenschaft ist Religion für uns
geworden!

Fürchten wlr uns nicht, wenn wir im Vorwärtsschreiten
Hand legen müssen an manche Kulturwerke, die durch ihr Alter
heilig geworden find, aber ihre Mission in der Geschichte der
Menschheit erfüllt haben, und lassen wir uns nicht durch das
entrüstete Geschrei derer von der alten Schule irre machen.
Wenn sie uns der Gottlosigkeit zeihen, so erwidern wir ruhig
und bestimmt, daß wir nicht „religionslos" sind, wenngleich
wir das Christentum als einzige und absolute Reltgionsform
verneinen. Und wenn wir „Gott-los" genannt werden, so ist
das nur in dem Sinne richtig, daß wir der alten, kindlichen
Form des anthropomorphen Gottes den Schetdebrtef gegeben
haben, weil wir nicht zweierlei Weltbilder mit einander
verquicken wollen, wodurch nur innere Unwahrhafttgkeit und äußere
Konflikte entstehen. Wir fassen „Gott" tiefer und unserer
fortgeschrittenen Entwicklung entsprechender. Dem Urgrund alle»
Seins und aller Dinge möchten wir gerne näher kommen,
durch den und in dem Alles ist, der Alles erfüllt; die große
Einheit über und in allen Erscheinungsformen möchten wir
finden, und wenn die Wissenschaft davon ein Stück nach de«
andern ergründet und uns die Harmonie im All sehen läßt,
von der auch wir ein Teil sind, dann wächst unsere frohe
Stegeszuversicht, daß unser Geschlecht in anfsteigendcr Linie
sich bewegt tn seiner Entwicklung. Diese Entwicklung mag wohl
alte Werte umwerfen, wenn diese ihre Aufgabe erfüllt haben;
sie setzt andere an deren Stelle, die, wenn ihre Zeit erfüllt ist,

Unterzeichneter abonniert den

„Sreidenkr"

für ein - Zahr.

Unterschrift :

«enmlt >dre»»<:



»jeder neuen weichen. Wie könnten wir unsere „Religion" an
so vergängliche Erscheinungsformen binden! Nicht in längst
Vergangenem, seien es Personen oder Geschehnisse, liegt unser
Ideal, sondern im rastlosen Weiterschreiten von einer Erkenntnis
zur andern. Das ist unsere Religion ; sie allein kann eine

unvergängliche sein!
Dazu aber müssen wir frei sein, recht frei, und nicht

belastet mit Banden und Fesseln aus alter, überlebter Zeit.
Rafft Euch auf, Ihr FretheltSmenschen aller Orten, zertrümmert
die Knechtschaft der Geister, wo immer sie Euch entgegentritt!
Laßt Euch nicht wiederum binden an Menschen und Menschenwerk,

das vergänglich ist Verlaßt die Kirchen, wenn sie sich

weigern, mit den Fordernngen des modernen ZeitbewußtseinL
Schritt zu halten in ihrer Verkündigung und in ihren
Einrichtungen, — wenn sie es ablehnen, Prediger anzustellen, die
den monistischen Standpunkt offen vertreten! Geht hinaus aus
diesen Kirchen, und überläßt die rückständigen Institute sich

selbst und denen, die noch nicht reif und stark genug sind, alte
überlebte Formen von frischen, fruchtbaren Kräften zu
unterscheiden. Macht Gebrauch von der Freiheit des Geistes und der
Persönlichkeit, die die Reformation des 16. Jahrhunderts zu
betonen begann, die sie aber — in ihrer Zeit befangen —
»ur mangelhaft uns erkämpfte. Zeigt Euch als rechte
Entwicklung s menschen, die stolz und froh und mutig ihren
Standpunkt vertreten; gebt aller Halbheit den Abschied, denn

nur so werden wir die Unfreiheit überwinden!

KepkerHund und Wonijienöund.
(Eine Erwiderung zum Aufruf deT Keplertmndes Kon Dr. U nold).

Endlich ist es gefunden, das lange gesuchte „imssi'uA link"
»der „fehlende Zwischenglied" zwischen Theologie und
Naturwissenschaft, zwischen kirchlicher und wissenschaftlicher
Weltanschauung, freudig begrüßt von allen, welche aus inneren oder
äußeren Gründen sich bisher noch nicht zu einer unserer
Bildungsstufe entsprechenden Weltanschauung zu erheben vermochten.
ES nennt sich „Keplerbund zur Förderung der Naturerkenntnis",
um ganz wie der Montstenbund „die Ergebnisse der Natur-
Wissenschaft zur Ausgestaltung elncs Weltbildes zu verwerten".
Auch der Kepplerbund stellt sich — gerade wie der Monisten-
dund — auf den Boden der Freiheit, der W i s s e n s ch a s t
und einzig in den Dienst der Wahrheit. Aber — dadurch
unterscheidet sich der Keplerbund „bewußt vom Monismus" —
er geht von der Ueberzeugung aus, daß „die Wahrheit in sich

die Harmonie der naturwissenschaftlichen Tatsachen
mit der religiösen Erfahrung trägt".

Darf man eine Wissenschaft „frei" nennen, welche von einer
derartigen Ueberzeugung ausgeht, welche überhaupt von einer
religiösen Erfahrung (statt Offenbarung) spricht, welche in
der vorausgesetzten Harmonie dem Wahrheitssucher eine

gebundene Marschroute vorschreibt (Zumal wenn man bedenkt,
daß heutzutage auch Teufels- und Heiligenerscheinungcn noch

vielfach als religiöse Erfahrugen gelten!) Des wcitern
benutzt der neue Bund den so hochstehender Männer wenig
würdigen Kniff, den Gegner — das ist der Deutsche Monistenbund

— von vornherein in Mißkredit zu bringen, indem er

ihn als „in materialistischem Dogma befangen" hinstellt,
obwohl der Monistenbund in zahlreichen Aufrufen und Veröffentlichungen

erklärt hat: „Frei von Dogmatismus und Materialismus

erstrebt der Monistenbund die Ausgestaltung einer
wissenschaftlich haltbaren Welt- und Lebensanschauung und deren

praktische Verwirklichung zur Gewinnung von Richtlinien für
eine natur- und entwickclungsgemäße Ordnung unseres Einzel-
und Gemeinschaftslebens".

ES ist immerhin erfreulich, daß der deutsche Protestantismus,
welcher den Keplerbund aus der Taufe gehoben, sein

Weltanschauungsideal nur um drei Jahrhunderte vor
unsere Zeit zurückverlegt, während bekanntlich der deutsche

Katholizismus dasselbe bei dem vor sieben Jahrhunderten lebenden

Thomas von Aquino sucht. Nur bleibt fraglich, ob der
Keplerbund sich den „Animisten und Astrologen" Kepler, der
in seinem „medium ooLiuoAi-Aplueum ' 1597 das Weltall
noch als Abbild der Dreieinigkeit auffaßte, zum Patron erwählt
oder den „Materialisten und Astronomen" Kepler, der nach

ehrlichem Ringen mit dem Aberglauben seiner Zeit -schließlich
dem Weltall nur quantitative Verhältnisse, nur physische
Ursachen zugrunde legte (vgl. seine ^8tronomis, nova 1609), und
den das Konsistorium in Stuttgart 1612 ermahnte, daß „er
seine fürwitzige Natur bezähme und sich aller Dinge nach Gottes
Wort regulieren und dem Herrn Christus sein Kirch mit seinen

unnötigen Subtilitäten, Skrupel und Glossen unverwirret lassen

solle".
Wie dem auch sei, wir erblicken darin eine der erfreulichsten

Wirkungen des deutschen Monistenbundes, daß sowohl die
deutschen Katholiken in ihrer „Gesellschaft für Naturwissenschaft und
Psychologie" als auch die deutschen Protestanten im „Keplerbund"

es als „unerläßliche Aufgabe aller gebildeten und
denkenden Menschen betrachten, die Fortschritte der Naturwissenschaft

zur Ausgestaltung eines Weltbildes zu verwerten". Wie weit
sich dabei jene Ueberzeugung von der Harmonie zwischen Religion

und Naturwissenschaft aufrecht erhalten läßt, wird die

Zukunft lehren. Als echte Eoolutionisten begrüßen wir es freudig,

daß ein so reger Wettbewerb um Vertiefung und
Ausbreitung der Naturerkenntnis in unserer Zeit entbrennt, dessen

Ergebnisse als dauernder Gewinn unserem Volke und seiner
Kultur unstreitig zugute kommen werden.

Tit. Expedition des

„Freidenker"
voftsach bM

Zürich

Kulturöokumente.
Tirol.

Vor wenig Wochen fand in Sterzing eine Versammlung
.der Lehrer Tirols statt. Die Verhandlungen waren derart
interessant, daß wir sie weitern Kreisen bekannt geben wollen.
700 Lehrer aus allen Teilen des Landes kamen herbei,
allsind gute Christen und in katholischen Lehrervereincn organisiert.

Trotzdem war die Versammlung eine gewaltige Demonstration

gegen die Pfaffenherrschaft an den Schulen. Einen
der Hauptversammlungspunkte betraf die Trennung des Kirchen-
dienstcs vom Lchrerdienst. Aus dem Referat des Lehrers
Saucnvein seien folgende Stellen angeführt: Der Meßnerdienst
verlangt vom Lehrer viele Verrichtungen, welche dem Stande
der Gebildeten unwürdig sind. Der Redner erwähnt hier das
Reinigen der Kirche, das Läuten der Glocken. Das Einsammeln

des Läutkorns, den Totengräberdienst und das
Schneeschaufeln im Winter. Es muß den Lehrer anwidern, mit Besen
und Spülfctzcn zu hantieren, mit der Dorsjugend um die Wette
am Glockcnstrick zu reißen und von HcinS zu Haus das Läutkorn

u. s. w. einzusammeln. Der Redner verliest die Resultate
der seinerzeit bezüglich der Kirchendienste herausgegebenen Fragebogen.

Von den Einsendern dieser Fragebogen haben 18 Prozent

Totcngräberdienste zu leisten, 9 Prozent haben die
Verpflichtung, den Weg vom Pfarrhof bis zur Kirche und um diese
herum, morgens nach dem Aveleuten schneefrei zu schaufeln,
beziehungsweise zu kehren.

Der Referent führte weiter aus : „Der Lehrer- Mehner ist
nicht nur der Knecht des Pfarrers, sondern jeder Bauer, jede
Betschwester fühlt sich verpflichtet, den Lehrer zu beaufsichtigen
und zu bemeistern."

Ebenso interessant war die Besprechung des Notlchrerwesens
durch den Lehrer Ebcnbichler. Dieser teilte mit, daß in 15
Bezirken Deutsch-Tirol 559 systemisierte und 232 Notschulen,
zusammen 791 Schulen existieren. An diesen wirken 894 wirkliche

und 312 Notlehrer. Vom Holzknecht angefangen kann
heute jedermann Notschullehrer werden, wenn er einige Kenntnisse

im Lesen, Schreiben und Rechnen besitzt. Fachbildung ist
nicht notwendig, Drill genügt, wenn der Bewerber nur billige
Ansprüche macht.

etmstlicde Toleranz
Dem „Atheist" entnehmen wir folgende grasse Fälle, die

in allerletzter Zeil sich zugetragen haben.
Bei einem Begräbnis in Frankfurt wurde seitens des

dortigen Pfarrers dem Sohne de? Verstorbenen, der momentan
Soldat 'ist, unter Androhung, der Militärbehörde Anzeige zu
machen, verboten, an der Beerdigung seines Vaters
teilzunehmen, weil derselbe Sozialist mar.

In Lütgendortmund wurde auf. Veranlassung des Geistlichen
ein Sozialist auf dem Schindanger begraben.

Eine Frau, welche die Wormser „Arbeiterzeitung" austrägt,
hatte das Bedürfnis, beichten zu gehen. Als sie nun auf
Befragen angab, sie trage die Zeitung aus, um ihre Familie nicht
verhungern zu lassen, und diese Zeitung sei die „Arbeiterzeitung",

wurde ihr vom Hrwürdtgen Beichtvater erklärt, ihr
könne nicht eher die Absolution erteilt werden, bis sie die
Verbreitung dieser gottlosen Aitung unterlasse.

Wie lange bleibt Religion noch Privatsache?

ver hm Mctigemeintlerat.
Die „Vorkämpferin", die wir allen Leserinnen bestens

empfehlen, schreibt: Ein minderjähriges armes Kind wurde bei
dem Kirchgemeindcrat in Könitz (bet Bern), Herrn SalviSberg
— in Pflege gegeben, man sollte annehmen dürfen, daß sich

das Mädchen bei dem Herrn Kirchgemeinderat in Sicherheit
befunden hätte, aber oha!

Bald wurde Klage erhoben wegen Sittlichkeitsvergehen.
Sonst kommen solche Verbrechen, begangen an Kindern

unter 12 Jahren, vor Schwurgericht — in diesem Spezialfälle
wurde das Amtsgericht als die zuständige Behörde erklärt, vor
welcher am 7. November die Verhandlungen stattfanden.

Aus diesen Verhandlungen ist hervorgegangen, daß die

Sittlichkeitsvergehen zwar nicht bis zum vollendeten geschlechtlichen

Verkehr geführt haben, aber vom Angeklagten selbst wird
zugegeben, daß er das Kind verschiedene Male unsittlich
berührt habe — er ist dabei so ziemlich bis zum Aeußerstcn

gegangen.

Herr SalviSberg wurde denn auch in Anwendung des Art.
166 des Str. G. zu 4 Monaten Korrektionshaus, ferner zur
Bezahlung der Kosten und Einstellung in den bürgerlichen Ehrenrechten

auf ein Jahr verurteilt.
Der sorgsame Pflegevater fand diese Strafe zu hart und

hat appelliert.
Es widerstrebt einem auf einen Angeklagten zu drücken —

also lassen wir die Person dieses Mannes und halten uns an
die rein soziale Seite dieser Sache.

„Wie oft schon ist — auch von der „Vorkämpferin" —
auf die für einen Kulturstaat beschämende Tatsache hingewiesen
worden, daß kein Geld da ist für die Schwächsten des Volkes,
kein Geld für die Waisen und die verlassenen Kinder, und daß

— namentlich auf dem Lande — noch durchwegs das
unkontrollierbare und vielfach entsetzliche Verdingktnder-System herrscht.

Als die „Vorkämpferin zum ersten Male gegen diese

Einrichtung zu Feld zog und namentlich ihre Unkontrollierbarkeit
rügte, schrieb eine wohlwollende Dame an die Redaktion: das

System der Privatversorgung sei nicht so schlimm, wie das

Anstaltssystem, man trage Sorge, die Kinder nur den

achtbarsten Bürgern einer Gemeinde in Pflege zu geben.

Nun, in diesem Falle gab man das Kind dem Herrn
Kirchgemeinderat.

Und doch Was gibt es denn da noch für eine Garantie?

bitte? Gar keine — die Kinder der Armen sind allem
ausgesetzt — und immer nur die Kinder der Armen.

Wir empfehlen folgende Zeitschriften :

Im lidrv ?ori86s, Rus cls la, I^onve, 4, I-ausiimiö
Ii« I'rnne-1'krlkur, (Zass xoswls 423, Ldaux-Äe-konäs.
Im RvKlvllv, Vb.ig.s8o.

Femer: Der Jungbursche, Nordstraße 187, Zürich 4.
Dit Vorkämpferin, Gartenhosstraße 10, Zürich 3.

Mnjere Wewegung.
Paris.

Ein neuer Mitstreiter wird in Paris erstehen. Gustav
Hubhard, Vizepräsident des französischen Fretdenkerbundes, gibt
ab 1. Januar eine Halbmonatsschrift, ^a. kibi-g ?sn8«s",
heraus. (4 Fr. p-r Jahr, rüg äs I'LebicMsr 26.

esperanto.
Auf dem Prager Kongreß hat sich die internationale espe-

antistische Frcidenkergesellschaft „l^ibsra ?en8o" gebildet. Das
provisorische Sekretariat ist in den Händen des Herrn N. Des-
hayS, SenS, Frankreich. Die Herausgabe einer Monatsschrift
ist geplant. Da der Jahresbeitrag nur Fr. 2.50 beträgt, bitten
wir alle esperantistischen Gesinnungsfreunde sich der „Ribera,
?6Nd0^, der wir den besten Erfolg wünschen, anzuschließen.

Das Weimarer Kartell»
das heißt die am 16. Dezember in Weimar versammelten
Vertreter und Mitglieder folgender Vereine: Bund freireligiöser
Gemeinden Deutschlands, Bund für persönliche Religion-Kassel,.
Deutscher Bund für weltliche Schule und Moraluntcrricht,
Deutsche Gesellschaft für ethische Kultur, Deutscher Monisten-
buud, Freidenkerbund, Freie ctkische Gesellschaft-Jena, Giordano-
Bruno-Bund, Jungdeutscher Kulturbund, Kartell der freiheitlichen.
Vereine Münchens haben einstimmig beschlossen, an der
Verwirklichung folgender Forderungen mit gemeinsamen Kräften
zu arbeiten : 1. Freie Entwicklung des geistigen Lebens und
Abwehr aller Unterdrückung, 2. Trennung von Kirche und Staat,
3. Trennung von Kirche und Schule. Völlige Einstimmigkeit
wurde ferner erzielt über eine Reihe wichtiger praktischer Einzel-
forderungcn, die, sobnld die endgültige Redaktion vorliegt, in
einem Aufruf bekannt gegeben werden. Zum Zweck eines
dauernden Zusammenarbeitens beschloß die Weimarer Konferenz:
l. die Einrichtung eines ständigen Ausschusses aus den beteiligten
Vereinen; 2. Abhaltung regelmäßig wiederkehrender Kongresse.
Die Konferenz empfahl ferner nachdrücklich : 3. örtliche Kartellierung

; 4. Förderung der die Ziele des Kartells vertretenden
Presse, iusbesondere gegenseitige Unterstützung der Zeitungen
und Zeitungsschriften des Vottragwesens. Ein Ausschuß aus
fünf Mitgliedern wurde gewählt. Die Ausschußmitglieder sind:,
Dr. Rieß-München, erster Vorsitzender, Dr. Penzig-Verlin,.
zweiter Vorsitzender, Dr. Vieihaber-Berlin, Prediger Tschirn-
BreSlau, Peter Schmal-München. Als rorläufige Geschäftsstelle
wurde das Sekretariat des Kartells der freiheitlichen Vereine
Münchens, Königinstraße 71 bestimmt.

Unsere fresse.
Zur Zeit bestehen Bruderorgane in Italien 14, Belgien 9,.

Frankreich 8, Peru 8, Spanien 7, Deutschland 7, England 7,.
Portugal 5, Oesterreich-Ungarn 5, Schweiz 5, russisch Polen 5,.
Vereinigte Staaten 4, Brasilien 4, Paraguay 2, Uruguay 2,.
Chile 5, Holland 1, Argentinien 1, Neu-Seeland 1, Bolivia 1.
Diese Liste ist nicht ganz vollständig ; aus einer Reihe von.
Staaten waren Nachrichten nicht zu erhalten. Außer diesen
Organen vertreten den freien Gedanken noch eine große Zahl
Zeitungen der verschiedensten Parteien.

^ereinscvronik.
Die Mitgliederversammlung vom 4. November war gut

besucht. Die Traktanden 1 bis 4 waren rasch erledigt. Ueber
Punkt 4 der Tagesordnung wurde mehr als eine und eine halbe
Stunde debattiert, betras es doch die Herausgabc eines eigenen
VereinSorgans. Nach langer, gewaltiger Debatte wurde die
Herausgabc eines eigenen Blattes beschlossen, das monatlich
erscheinen und den Namen „Freidenker" tragen soll. Es wurde
ferner beschlossen, das Vcreinsorgan für die Mitglieder obligatorisch

zu erklären und die nächste Generalversammlung auf den.
12. Januar einzuberufen. Auf dieser soll der Beitrag von 50
auf 60 Cts. erhöht werden. Diese Erhöhung ist dadurch
begründet, daß der „Freidenker" gratis an die Mitglieder
abgegeben werden soll. Der Vorstand wurde beauftragt, anläßlich
der Generalversammluag eine gemütliche Zusammenkunft zu
arrangieren, damit nach gut getaner Arbeit die Mitglieder sich

erholen können. Also: am 12. Januar fehle niemand an der
Generalversammlung, auch nicht unsere auswärtigen Mitglieder,
um deren willen besonders ein Sonntag gewählt wurde.

Gustav Zurfluh, Präsident.

Zur Agitation:

Die Werbrechen Gottes.
20 Eremplare Fr. 2. 50
50 „ „ 6.—

100 „ „ 11.—
400 „ „ 36.—

1000 „ „ 85.—
2500 „ „ 200. -

Durch die Redaktion sind alle freiheitlichen Werke und
Zeitschriften zu beziehen.

Wlana uns NM.
Der Stifter des Christentums war, wie es sich von selber

versteht, als Kenner der menschlichen Seele nicht ohne die
größten Mängel und Voreingenommenheiten und als Arzt der
Seele dem so anrüchigen und laienhaften Glauben an eine

Universalmethode ergeben. Er gleicht in selner Methode
mitunter jenem Zahnarzte, der jeden Schmerz durch
Ausreißen des Zahnes heilen will, so zum Beispiel, indem er

gegen die Sinnlichkeit mit dem Ratschlage ankämpft : Wenn
dich dein Auge ärgert, so reiße es aus." — Aber es bleibt
doch noch der Unterschied, daß jener Zahnarzt sein Ziel erreicht,
die Schmerzlosigkeit des Patienten — freilich auf so plumpe

Art, daß es lächerlich wird: während der Christ, der jenem

Ratschlage folgt und seine Sinnlichkeit ertötet zu haben glaubt,
sich täuscht: sie lebt auf eine unheimliche vampyrische Art
fort und quält ihn in widerlichen Vermummungen.

Friedrich Nictsche.

Redaktion: Gg. Eckert, Zürich.

Druck von Conzett k Cic.. Zürich IN.


	Eine neue Reformation

