
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1908)

Heft: 8

Artikel: Freidenkertum und freie Gemeinden

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mäenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz.

Herausgegeben vom

Deutsch- schroeizev. Ziveibeukerbund
Geschäftsstelle: Zürich V, Höschgasse 3.

1. Jahrgang — Ro. 8.
1. August 1908

Erschein! monatlich. Einzelnummer r(1 Eis.
Abonnement: Schweiz Fr. 1.20, Ausland Fr. 15V pro Jahr.
Inserate: K mal gespaltene Nonvareillezeile 10 Cts, Wieder-

bc>Iun"en -Ikakiatr.

Deutsch-schVeiz. Ireidenkeröund.

Auf Grund eines Beschlusses der Geschäftsstelle soll die

Bundesorganisation dahin erweitert werden, datz von jetzt

au neben deu Vcrbaudsvercineu auch Einzelpersonen
dem Buude als V u n d c s m i t g l i c d e r beitreten köunen.

Da iu dem gesamten Gebiete dcr Schweiz tausende Gesiu-

nuugssrcundc auch an kleineren Orten wohnen, wo Vereine
nicht bestehen und nicht oder erst später gegründet werden
können, soll denselben auf diese Weise Gelegenheit geboten
werden, dem Bunde einzeln beizutreten.

Dcr Mindestbeitrag ist auf jährlich 4 Fr. festgesetzt, die

lebenslängliche Bundesmitgliedschaft kann durch eine
einmalige Beitragsleistung vou IM Fr. erworben werden.
Dic Bundesmitglieder erhalten den „Freidenker" und sämtliche

sonstige Veröffentlichungen des Bundes gratis und
haben Sitz und Stimme in den Bundesversammlungen nach

Matzgabe dcr Bundesstatuten.
Insbesondere richten wir au die zahlreichen Eiuzel-

abounenten dcs „Freidenkers" die dringende
Bitte, dic Bundesmitgliedschaft zu erwerben. Gegenwärtiger

Nummer ist ein Anmcldformnlar beigegeben, es wird
gebeten, dasselbe auszufüllen uud einzusenden.

Z ü r i ch, 31. Juli 1908.

Deutsch -schweiz. Frcidenkcrbund, Zürich V, Höschgasse 3.

Il'ammentrost.

Leos nomo!

Ja, ich weiß, woher ich stamme!
Ungesättigt, gleich der Flamme
Glllhe und verzehr' ich mich.
Leicht wird alleZ, was ich fasse,

Kohle alles, was ich lasse:
Flamme bin ich sicherlich!

Fricdr. Nictschc.

Hier die düstre Gruft, das schwarze Loch in kalter Erde,
dort die jauchzenden, lodernden Flammen, die heitze, leichte
Luft in zitternden Schwingungen! Du hast die Wahl,
welchem Elemente du deineu Leib anvertrauen willst, wenn dein
Leben dahin ist, wenn du wieder dem Allsein gehörst, zu
jcuen Urgewalten wieder zurückkehrst, aus denen sich in alle
Ewigkeit ueucs Leben bildet, mit deuen sich das Weltall
ununterbrochen verjüngt und zu deren steten Verjüngung auch
du dienst im Leben, wie im Tode. —

Du zauderst? Hier ist die Mutter Erde, die dich gebar,
dort der Vater Acther mit seinen Lichtgedanken. Du liebst
sie beide. Uud beide sind eines, nur in verschiedener Form:
Hier Nacht — dort Tag, hier Schwere — dort Leichtigkeit,
hier Schatten — dort Licht, hier die Schwermut der Tiefe —
dort dic Freiheit des beflügelten Gedankens. Abcr beide
ergänzen sich in solcher Weise, uud ob dein Leib auch in
Flammen verzehrt ist, nichts von ihm geht der Erde
verloren, deuu auch die umgebende Luft gehört zu dem Gestirn
„Erde", das Licht iu tausend Farbcu wunderbar zerlegend,
um damit die Diuge zu schmücken, die Mutter Erde hervorbringt.

Und was iu lodernden Flammen sich mischt mit den
Lüften, das rieselt wieder herab, mit deu Krystallgebilden
dcs Schnees und dein befruchtenden Regen. — Die Erde
empfängt es Wiederl

Hast du gewählt? Das Gewürm der Tiefe, dieses langsame

Verbreuuen im dunklen Grunde widert dich au? Du
liebst das große,' reine, goldene, lodernde Feuer, diese schöne,
belle Schlange, dieses bewegliche Flammenwcib, mit dem
weheudeu Nauchgelock? Deine Wahl war gut uud erleichtert

atmest Du auf. Etwas unendlich Schweres ist vou Dir
genommen, eiu bedrückender Gedanke hat dich vcrlasseu, nnd
die ewig quälende Vorstelluug, das Fruchtbare, das in den
Worten „lebendig begraben" liegt — fiir Dich ist es nicht
mehr.

Warum verbreuuen die Menschen nicht vou jeher ihre
Leichname. Lauge dauerte es bis der Mcusch es lernte,
Feuer zu bcreitcu uud dcu Wert uud Siuu der Flammen
zu deuten uud zu schätzen. Aber schon im grauen Altertum
bereitete er sich dcu Holzstoß zur Feuerbestattung. Nicht bci
allcu Völkern geschab dics uud nicht überall. Abcr bei dcu
Römern uud vor allcm bci den alten germanischen Stämmen,

war die Feuerbestattung verbreitet. Erst durch das
Christentum wurde dcr Brauch beseitigt, indem u. a. Karl

der Große dic Lcichcnvcrbreuuuug mit dein Tode bedrohte.
Aber schon im 18. Jahrhundert tauchte die Feuerbestattung
wieder aus, und im 19. Jahrhundert war es vor allem der
geniale englische Dichter und Freigeist Shelley, welcher

fiir Feuerbestattung eintrat nnd dessen Leiche verbrannt
wurde. Tie ästhetische Seite der Sache war es wohl in erster
Linie, welche Dichter und Denker anregte. So hat Goethe
verschiedene Male die Feuerbestattung besuugeu. Seiner
Braut von Korinth legt er die Worte iu den Mund:

„Höre Mutter, nun die letzte Bitte:
Einen Scheiterhausen schichte du,
Oeffne meine bange, kleine Hittte,
Bring in Flammen Liebende zur Ruh!
Wenn der Funke sprüht,
Wenn die Asche glllht,
Eilen wir den allen Göttern zu!"

Nach Goethe haben vor allem Gottfried Kinkel, Robert
H a m m c r i n g, Ferdinand H e i g e l und viele andere in
begeisterten Versen die schöne Bestattungsart durch Feuer
besungen. Vor allein aber war es dcr berühmte deutsche

Gelehrte und Dichter Jakob G r i m m, der im Jahre 1849

vom ästhetischen Standpunkte aus, schriftstellerisch mit großer

Wärnie fiir die Feuerbestattung eintrat, während einige
Jahre später, 1854 der preußische Oberstabsarzt Dr. Tru-
s e n in Reiß eine Abhandluug veröffentlichte, in der er die
Leichencinäscherung iusbesoudere vom hygienischen Standpunkte

aus empfahl. Aber erst 187Z kam die Sache in
Fluß, als zufällig zwei deutsche Gelehrte sich gleichzeitig an
Friedrich Siemens in Dresden wendeten, er möge
versuchsweise einen zur Verbrennung vou Leichen, geeigneten
Ofen konstruieren. Äresem Ansinnen wurde entsprochen,'
ein Ofen wurde konstruiert und mit Tierleichen probiert.
Trotz der günstigen Erfolge dieser Versuche wurde dieser
Ofen aber vorerst zur Verbrennung von Menschenleichen
uicht benützt. Im Jähre 1876 wurde dann das erste Krematorium

in Mailand eröffnet, worauf im Jahre 1878 das
erste deutsche Krematorium in Gotha folgte. In Italien
entstanden bald weitere Krematorien. Erst das päpstliche
Verbot der Feuerbestattung, welches im Jahre 1886 erfolgte,
hielt die Bewegung in Italien auf. Eiuige Jahre später
abcr faßte die Bewegung der Feuerbestattung immer weiter
Fuß und im Jahre 1904 bestanden außer 28 Krematorien in
Italien, 9 in Deutschland, 8 in England, 3 in Frankreich,
4 in der Schweiz, 2 in Schweden, 1 in Dänemark, 24 in
Nordamerika, 7 in Japan, 4 in Südamerika und 1 in
Australien, doch haben sich diese Zahlen gerade in den letzten
Jahren bedeutend vermehrt. Auch in der Schweiz ist die
Zunahme der Kremationen in stetigem Steigen begriffen
und bemühen sich eine Reihe von F«erbestattungsvereinen
(die an anderer Stelle dieses Blattes angeführt sind) diese

neue Bestattungsart zu popularisieren.
Daß die Friedhöfe zur Vergiftung des Grundwassers

häufig beitragen, ist wissenschaftlich nachgewiesen, wie auch
die Tatsache, daß gegeu die Verbreitung von Epidemien, die
Leichenverbrennung das beste Mittel ist. Aber auch die sehr
kostspielige Beschaffung von Friedhöfen, sollte den
Kommunen zu denken geben, da die Kremation sich als bedeutend

billigere Bestattungsart erweist.
Mögen diese Zeilen dazu beitragen, daß auch in der

Schweiz die Feuerbestattung im Juteresse des Kulturfort-
schrittcs mehr nnd mehr Freunde gewinne!

Ireidenkertum und freie Gemeinden.

Am 3. Juli hielt Herr Prof. Dr. Vettel- im Freidenker-
Verein Bern einen Vortrag über das Thema „Vom Frci-
deuken zum Frei-Hcmdeln, vom Freidenkertum zur freien
Genosseilschaft", in Welchem er mit anerkennenswertem
Mute die Heuchelei und UnWahrhaftigkeit der Gesellschaft
geißelte uud die Gründung einer freien Genossenschaft, d. h.
einer freireligiösen Gemciude aurcgte, wie solche in den

große» Städten dcs Auslandes schou seit langem bestehen.
Diese freireligiösen Gemeinden hätten ihre Rechte an den

Kirchen nnd Kirchengütern zu fordern, an Stelle der Pfarrer
sogenannte Sprecher anzustellen, die die zeremoniellen
Funktionen zu besorgen hätten. Wie jetzt dcr Pfarrer die Ab-
dankuilgcn bci Beerdignugeu mit dem Jeuseitsschwindel
hält, so würde der Sprecher der. freireligiösen Gemeiude die
Worte des Trostes uud der Aufrichtung ohue den Hinweis
auf eiu Wiedcrfehcu uach dem Tode iu würdiger Form zu
sprcchcu hnbeu. In ähulichcr Weise würde dieser Sprecher
herbeigezogen bei familiären Festen, Hochzeit, Namengebung

(„Taufe") usw. Tie freireligiöse Gemeinde hätte

auch sür geistige Anregungen und Genüsse zu sorgen, wie
sie heute die Kirche bieten sollte, in edler, freier, auf menschlicher

und natürlicher Gruudlage ruhenden Veranstaltungen

nnd Vorträgen. Vorbedingung hiefür sei aber der
Anstritt aus der kirchlichen Gemeinschaft und Zusammenschluß

der Freigesinnten in eine Genossenschaft. Pros.
Vetter hatte seine Ausführungen in folgende Thesen
zusammengefaßt, dic den Teilnehmern gedruckt übergeben
wurdeu.

1. Jeder Mensch hat seine eigene Religion, gegründet
ans seine eigene .Weltanschauung, Lebenserfahrung und
persönliche Anlage.

2. Jeder Mensch hat das Recht und die Pflicht, nach
seinen Anschauungen zu leben, sofern diese dem Gemeinwohl

nicht widersprechen.
3. Die Kirche, die den Menschen für den Himmel oder

im Glauben an eiue geoffenbarte Gottheit erzieht, ist keine
geeignete Führcrin mehr für die Menschen unserer natur-
wisscuschaftlich uud sozial denkenden Zeit.

4. Die Kirche, gleichviel ob katholisch oder reformiert,
ob mit oder ohue gemeinsamen Bekenntnis, ist, als Pächtern

der Veranstaltungen für die Feier der hauptsächlichsten

persönlichen Erlebnisse (Geburt, Eheschließung, Tod)
eine Verführerin zur Unwahrheit für denkende Menschen.

5. Die Kirche, als willkürliche Zusammeufassuug aller in
ihr Geborenen, — als angebliche Inhaberin einer geoffenbarten

Wissenschaft höherer Dinge, — als alleinige
Verwalterin der Weihen und der Räume fiir die höchsten
Lebensfeste, — ist eine Verfälscherin des notwendigen
Kampfes der Menschen um die gleiche Verteilung und Zu-
r^urglichkeit der wirtschaftlichen und geistigen Lebensgllter.

6. Die ' Kirche ist aus dem' S'käätsleVcn "aüszuschalten.
Jede religiöse Handlung, jeder kirchliche Unterricht, jede
kirchliche Veranstaltung in Schule, Heer und öffentlichem
Leben, wobei ein mittelbarer Zwang zur Teilnahme
stattfindet, ist zu untersagen.

7. Die frei denkenden Menschen haben, nach oder statt
der Trennung von Kirche und Staat, die Trennung von
Kirche und Haus bei sich durchzuführen, indem sie den
Austritt aus der Kirche erklären und jede Mitwirkung
derselben bei ihren persönlichen Erlebnissen uud Handlungen
ablehnen.

8. Die freideukeilden Menschen eines Ortes oder
Gebietes haben freie Genossenschaften zu bilden und in diesen
die vou den Mitgliedern gewünschten Weiheil ihrer
hauptsächlichsten persönlichen Erlebnisse (Geburt, Eheschließung,
Tod usw.), sowie nach Bedürfnis sonstige Feiern, zu
veranstalten. Sie haben vom Staate Anerkennung als Kultus-
geuossenschaften, Beteiligung an dem Besitztum der Kirchen,
Ausscheidung und gerechte Verteilung dcr bisher für die
Kirchen verwandten Staatsbeiträge zu beanspruchen.

Prof. Vetter brachte in diesem Vortrag und deu dazu
aufgestellteil Thesen eiue Frage zur Erörterung mit der sich

unsere schweizerische Freidenkerbeweguug späterhin noch

eiugehend zu befassen haben wird. Daß momentan die
Gründung solcher freier Gemeinden noch nicht spruchreif ist,
hat besonders iu der ausgesprochenen Gleichgiltigkeit der
breitesten Volksinassen den kirchlichen und religiösen Fragen

gegenüber seine Ursache. Die Massen aus dieser Indifferenz

aufzurütteln und zu einer Stellungnahme zu bringen,

das ist die wichtigste Aufgabe, die jetzt zu erfüllen ist,
und ail der ja auch von den Freidcnkervereinen nach
Möglichkeit gearbeitet wird. An eine lebensfähige Gründung
von freien Gemeinden mit eigenen Sprechern wird erst
dann gedächt werdeil können, wenn die jetzt bestehenden
Frcidenkervereine so. erstarkt sind, daß sie die Basis' für
solche Gemeinden bilden können. Im Uebrigen aber steht
mich jetzt nichts im Wege, wen.r die Frcidenkervereine schon

heute daran denken, sich in dem Sinne zu betätigen, wie es

in dcn Vetter'scheil Thesen angedeutet ist. Dies ist auch

möglich ohue berufsmäßige, fest angestellte Sprecher, indem
eben dazu geeignete Vereinsmitglieder das Sprecheramt bei
den genannten Anlässen, wie Namengebung, Eheschließung,
Abdankungen übernehmen. In erster Linie kommen hiebei
wohl die Abdankungen in Betracht und diese iü würdigem
und den? freien Siune zu gestalten, das ist eine Aufgabe,
dic vou vielen Frcidenkervereiueu hcute schou iu niuster-
giltiger Weise erfüllt wird. Die andern von Prof. Vetter
angeführten Feiern, wie Namengebung und Eheschließung
sind rein persönlicher und familiärer Natur, daß man wirklich

nicht eiiisehcii kauu, wozu freie Gemeinden in der
öffentlichen Gestaltung derselben den christlichen Kirchen
folgen sollen, zumal es sich gerade bci der Eheschließung
um etwas so persönliches uud intimes handelt, daß jede
öffentliche Tranuug, mag sie noch so feierlich gestaltet werden,

einer gewissen Frivolität nicht eutbcbrt. — Dagegen
gilt es für die Freien Gemeindeii bcz. Frcidciikervereinc die



kirchlichen Feste, durch Feste im modernen Sinne zu ersetzen.

Auch hierin ist da und dort durch die Veranstaltung von
Sonnenwend-, Winter- und Frllhlingsfesten der Anfang
gemacht worden. — Wesentliche Fortschritte im Sinue der

Gründung von freien Genieinden, werden besonders dauu
erreicht werden, wenn freigesinnte, ehrliche und
überzeugungstreue Geistliche selbst aus ihreu Kirchen austreten und
ihre Gemeinden' veranlassen den gleichen Schritt zu tun,
und dann zur Bilduug von freien Gemeinden schreiten. In
dieser Beziehung sind in dcr Schweiz eine Reihe vou
Möglichkeiten vorhanden. Durch den Umstand begünstigt, daß
die Pfarrer von ihren Gemeindeangehörigen erst gewählt
werden, ist es besonders an industriellen Plätzen, wie
Zürich, Winterthur und anderen Orten so gekommen, dasz

einzelne Pfarreien mit vollständig freigesinnten,
aufgeklärten Männern besetzt sind, die voll uud ganz auf dem
Boden der modernen Weltanschauung stehen. In der
Ausübung Ihres Predigeramtes und Ihrer sonstigen
Funktionen treten sie offen für Ihre Ueberzeugung ein und
versuchen es keineswegs ihre Gemeindeangchörigen über

ihr wahre Gesinnung im Unklaren zu lassen. So ist in
Zürich ein Pfarrer im Verbände der Landeskirche, der
alljährlich eine Vortragstour nach Deutschland unternimmt
und dort ein gern und häufig gesehener Referent iu
Freidenkervereinen und freireligiösen Gemeinden ist. Wem?

nnn die Frage aufgeworfen wird, warum von solchen Männern

nicht heute schon die letzte Konsequenz gezogen und der

Kirchenaustritt vollzogen wird, so ist es Wohl immer die
Rücksicht auf die materielle Sicherstellung (Jahresgchalt
bis zu 6000 Fr.) die sie preisgeben müßten. Werden die

Organisationen der Freidenker so erstarkt seiu, daß sie

Sprecher und Lehrer entsprechend besolden können, so ist

es durchaus uicht unwahrscheinlich, daß freigesinnte Geistliche

den Schritt des Kirchenaustritts vollziehen, um voll
und ganz für die eigene Ueberzeugung eintreten zu köuuen,
und für Aufklärung uud Fortschritt auf allen Gebieten zu
wirken.

Die Hlosse der Keuchetei,
der Dummheit und der Unwissenheit

in der herrschenden Moral.
Vortrag vom 2. April 1907 im Bolkshaus zu Lausanne

gehalten von Auaust Forel,
früher Prof ssor in Zürich, z. Z> tn Aoocne (Waadtland).

(Mit Erlaubnis des Verfassers übersetzt vom Monistenkreis Genf. 1903)

(Fortsetzung).

Ist es möglich, aufrichtig einen angeblichen allmächtigen
Gott zu lieben, der uns in der Sünde und Verderbtheit hat
geboren werden lassen, der uns unfähig gemacht aus uns
selbst das Geringste Gute zu tun, und der uns in der Folge
mit Untergang und Verdammnis bestraft, wenn wir nicht
seine Gnade anrufen? Welchen moralischen Wert hat diese

Gnade, die durch Furcht uud durch feige Erniedrigung vor
einem so grausamen Tyrannen erzeugt wird?

Und trotzdem durchtränkt man uns alle Sonntage mit
diesen religiösen Dogmen, die sich noch dazu als die
alleinigen Träger der Moral ausgebe». Heuchelei allein kann

aus einer derartigen Moral entstehen, die sich ans die Furcht
(sagen wir lieber das Grauen) vor Gott, auf die Androhung
von Strafen und auf das Versprechen von Belohnungen
durch seine Gnade gründet. Man fürchtet nicht diejenigen,
welche man liebt. Die Furcht vor diesem Gott, in der man
die Christen erzieht, ist unvereinbar mit dcr Liebe zu diesem

gleichen Gotte, die man ihnen vorschreibt. Was hat es übrigens

für eine Bewandtnis mit diesem angeblichen Gott, der

einen Sohn hat, wie die Menschen und der diesen Sohn
kreuzigen läßt zur Erlösung von so schlecht und boshaft
hergestellten Wesen, die er in seiner Allmacht erschaffen hat?
Und wenn er den Menschen als gut erschaffen, und wenn es

der Teufel wäre, der diese seiue Geschöpfe verdorben hat,
wie kommt es dann, daß er als Allmächtiger den Teufel
dies vollbringen ließ?

Adam und Eva sollen freilich „frei" gewesen zu sein in
den Apfel zu beißen oder nicht. Eine komische Freiheit dieser

schwachen Geschöpfe, vor der Verführung durch dcn
eigenen Schöpfer, der ihnen die „verbotene Frucht" vor die
Nase stellte!

Ich weiß sehr gut, daß uusere Pastoren Zeter und Mor-
dio schreien, wenn man Ihnen solch kindlich einfältigen
Glauben zumutet. Sie sind angeblich fortgeschritten. Der
Teufel ist unmodern, die Offenbarung hat ihre Starrheit
verloren, dieses und jenes Dogma, dieses und jenes Wort
des Evangeliums ist nur mehr ein Symbol. Ja manche

halten Christus nicht mehr für den 'Sohn Gottes. Aber welches

Gewebe von Heuchelei, von Betrug, von sophistischen

Auslegungen — ich gebe gerne zu, daß es oft unbewußt
geschieht — ist heute uötig trotz alledem die biblischen Texte
aufrecht zu erhalten, die Bibel als ein von Gott inspiriertes
Buch hinzustellen uud jeden Sonntag mit eigens dieser
Gelegenheit angepaßter pathetischer Stimme das oben
angeführte Gebet und ähnliche Dinge herzusageu? Hierzu gehört
eine staunenerregende Fähigkeit der Selbsttäuschung oder
ein unbegrenztes Vertrauen in die Unwissenheit und Dummheit

oder in die Gefühlsduselei und in den Gedankendrill
seiner Pfarrkinder. Und gerade diese Leute sind es, die
umgeben von ihrem Heiligenschein und ihren Vorurteilen uns
mit einer ganz speziell theatralischen Gebcrde dcs Unwillens
und der Empörung, mit dcr Bezeichnung „Ungläubige" und
„Gottlose", der Unmoral anklagen, wenn wir uns bemühen
auf Grund der fortgeschrittcnenWissenschaften soziale und
moralische Reformen ins Werk zu setzen.

Ich gebe zu, daß meine Kritik hart ist und ich habe daher
die Pflicht, dieselbe zu begründen. Wer Theologie studiert
oder praktisch ausübt, hat die Pflicht, seine Handlungen mit
seinen Ueberzeugungen iu Einklang zu bringen. Nun kann

beim heutigen Stande der Kenntnisse über die Lebewesen
und speziell bei den: der Experimcntalpsychologie keiu
Mensch, der nur einigermaßen iu diesen Zweigen
unterrichtet ist, uud der eiueu klaren uud ruhigen Kopf hat,
wirkaufrichtig an die Dogmen der christlichen Religion noch

giauben. Die Schwärmer, soweit sie ehrlich sind, nehmen sie

ohne Kritik an uud opfern sich fiir die Religion aus. Die
Wirrköpfe sehen die Widersprüche überhaupt nicht und
erklären sich mit allem einverstanden. Die eigennützigen Streber,

fiir die die Theologie eiue fette Karriere ist, die ihnen
eine reiche Frau und eiu angenehmes, sorgloses Leben
verschafft, Wissel? geschickt sich eiucr alles verdrehenden Exegese

zu bedienen uud die Angst, die Leiden, die Unwissenheit uud
Dummheit Ihrer Mitmenschen ausznuützeu, um das
Airsehen ihrer Dogmen hochzuhalten. Bei vielen bildet ein
sanftes Gemisch vou Ueberlegung uud Uubewußtsciu den

Uebergang zwischen diesen drei Kategorien. Und häufig ist
die Gemeinde, sind Bureaukraten, Rentner, Damen der „gute»

Gesellschaft", Gevatter Schneider und Handschuhmacher",
uoch orthodoxer, dogmatischer und unduldsamer als die
Priester, bei denen vielfach die Uuivcrsitätsstudieu, speziell
auf philosophischem Gebiet, Zweifel habeu aufkommen
lassen. Eine wahre Moral muß aufrichtig uud wahrhaftig
sein. Und hiezu muß sie von Irrtümern, Aberglaube»,
Widersprüchen und Heuchelei gereinigt sei».

Erst weii» mau eiuer menschlichen, auf Tatsache» gegründete»

und ehrenhafte» Moral den Name» „Religio»" geben
wird, einer Moral die von jedem metaphysische» Dogina
befreit, in Praktischer Ausübung auf die altruistischen
Gefühle und Handluugen der Mensche» einwirkt, die i»
Uebereinstimmung mit der Wissenschaft, nnd speziell mit dcr
Psychologie, die allgemeine Me»sche»liebe immer mehr zu
heben sucht, dann — aber nicht eher — werde auch ich „religiös"

sein. Es braucht Wohl nicht näher ausgeführt zu werden,

daß eine derartige Moral unvereiiibar ist mit einem
vom Staat proklamierten Glaubensbekenntnis, mit jeder
autoritäre» Einmischung einer Kirche oder sonst irgend
jemandes, in die Glaubensmciiiuiigc» der Individuen. Daß
jedes Dogina (das intolerante sogenannte „materialistische"
uicht ausgenommen) aus dieser „Religion" ausgeschaltet seiu
muß, versteht sich vou selbst.

So wird z. B. der Monismus auf die wissenschaftlich
sichere Tatsache der Identität von Gehirn und Seele sich

beschränken, und wird man sich hüten daraus ein metaphysisches,

aufzuzwingendes Dogma zn bilden.
Auf noch ein weiteres Gewebe von Lüge nnd Heuchelei

habe ich aufmerksam zu machen, welches in den wichtigste»
Augenblicke» des menschliche» Lebens zur Geltung kommt,
so bei Taufe, Konfirmation, Hochzeit und Beerdigung. —
Was hat nicht das famose Sprichwort: cke rriortuis rii! nist
bsne*) für tolle Heucheleien in gesprochenen uud gedruckten
Grabreden zu Tage gebracht. Ich will nicht leugiien, daß oft
bei solchen Gelegenheiten in guter Absicht gelogen wird, so

wie man Kranke» manchmal die Wahrheit vorenthält;
häufig aber eutspringt das Loblied auf de» Verstorbenen
weiiiger der Liebe zu ihm und deü Seinen, als der Angst vor
der öffentliche» Meinung und der Furcht vor den Gegner».
— Weisen wir schließlich noch auf die Art und Weise hin,
mit welcher die Kirchen .Totenbett und Grabrede benützen
um mittels der Todesfurcht und der Angst die Trauernden
zu verletzen und ihren Kredit zu erhöhe».

Lassen wir nun die vier Fakultäten vor uns Revue
passieren.

Wie oben gezeigt, eignet sich die Theologie, das
Monopol der Moral an. Nun weiß abcr der Meusch »ichts,
garnichts, über das was ihm seine Sinne nicht geoffenbart
habe» uud was sein Hirn uicht mit Hilfe dieser
Erfahrungen koinbiiiiert hat. Darüber hinaus gibt es und wird
es stets nur Glaubenssätze über das Unerkennbare oder
wortspielende Zirkelschlüsse und zirkelschließende Wortspiele

geben. Es ist nicht erst seit gestern, daß die Philosophie

und die Wissenschaft dies nachgewiesen haben. Also
ersetzt man das Wissen durch Einbildung und Aberglauben:
man stützt sich auf so alte oder so dunkle Ueberlieferungen,
daß sie nicht mehr nachgeprüft werde» können-, man heiligt
und vergöttert Träumereien, Widersprüche, Trugschlüsse,
Wortgeklingel und Tautologien. Das ist iibrigens leichter
als man glauben möchte. Es genügt das Zeug mit einem
gewissen Pomp zu umkleiden — so geschieht es im Katholizismus,

oder es mit eiuem je nach Bedarf salbungsvollen,
ergreifenden, gerührte», zerknirschten, flehe»den, entrüsteten,

verzückten Ton zu versehen — so macht man es in den
protestantischen Predigten. Um sich oder den andern Menschen

weis zu machen, daß die theologischen Seifenblasen
eure» Inhalt haben, füllt man sie zum Teil (das Verhältnis
ist Temperamentssache) mit menschlichen Ereignissen, mit
meiischlicher, natürlicher Moral, mit sozialen Pflichten usw.
Man profitiert von den großen seelischen Bewegungen des
Lebens: Tod, Krankheit, Unglück, Verzweiflung, Hochzeit
usw., und sucht dabei aufs Gemüt zu wirken, indem man
über die Nichtigkeit dcs irdischen deklamiert (als ob das,
was wir wissen, nichts wäre, und das was wir nicht wissen

alles!), de» 'Unglauben brandmarkt, die Angst von den

Folgen der „Sünde" lebendig macht, dies alles um hierauf
die gebrochenen Herze» zu trösten, und sie mit mystischen
Versprechungen eines angeblichen Paradieses zu uarren, statt
daß man ihnen den einzigen wahren, praktischen und
nützlichen Trost brächte, die Aufforderungen zur sozialen Arbeit,
zum Schaffen für andere, und zwar ohne die genannten
theologischen Beilage».

Die moderne protestantische Theologie ist übrigens, wie
scho» oben gesagt, im Begriff Teufel und Hölle in aller
Stille verschwinden zu lassen, übrigens ein erfreuliches Z»-
gestäiidnis an den gesunde» Menschenverstand und au die
Moral. Allein den Glaube» an die Unsterblichkeit der
einzelnen Seelen, den kann sie nicht fahren lassen, niid für das
jenseitige Leben verspricht sie noch immer alle erdenklichen
Tröstungen und Entschädigungen und ein ewiges Zusain-
mensei» mit unser» Lieben, die dcr Tod u»s geraubt hat.

*) „Von den Toten soll man nur Gutes sagen". Ucbriaens wohl
eine der Furcht vor der Seele des Abgeschiedenen entsprungene Meinung.

j Abcr was wird dicscs Paradics eigentlich sei»? — Die einen
sehen darin eine Nei»igu»g und Idealisierung der Seele
und zwar so gründlich, daß von dem irdischen, wirklichen
Iudividiuiu so gut wie »ichts übrig bleibt. Diese Aussicht
kühlt vielmehr ab als sie erwärmt. — Andere sehen dic Menschen

im Himmel so wie sie auf Erden Ware», mit Haut uud
Knochen, mit Appetit, similicher Liebe usw. Ja, weuii da
drüben alles so wie hier ist, i» welchem Alter und unter
was für Umstäudeu werden wir da auferstehen? — Sobald
wir uns das „bessere Jenseits" als etwas faßliches
vorstellen, gleich fühleu wir es gemäß unsern jetzige» Vorstcl-
limgsvermöge» und unseren Gefühlen: wir könnten es
iibrigens gar »icht anders inachen, so wie wir uns den Menschen

selbst nicht ohne Geburt, Kindheit, Jugeud uud Alter
vergegeuwärtigen könne». Nehmen wir alle diese Vorstel-
luugcu vou dcr dcs Himmcls fort; was bleibt »och übrig? —
Nichts. Welches Bewußtsciu kauu im Himmel zm»
Beispiel ci» totgcborciies Kind vo» sich und seiuer Umgehung
besitze»? Uebrigens, warum hängt der Mensch so krampfhaft

a» der Unsterblichkeit sei»es Ichs und seiner persönlichen,

geliebte» Freunden? Weil unsere selbstsüchtige Erziehung,

auf unsere ererbte» Raubtier-Instinkte gepfropft, uns
auf uus selbst ko»ze»triert uud auf eiu paar andere
Lebewesen, die wir mit Ausschluß aller andere» liebe». Sobald
eine soziale Erziehimg es verstände» habe» wird, uusere
Liebe auf uusere Nachkomme» und auf deu soziale» Gesamt-
korper zu konzeutriercu, iiidciu sie »Iis von uus selbst und
imsere» egoistische» Zuneigimgc» befreit (Egoismus zu
zweit und zu mehreren), dann werden wir gar keine Sehn-
sucht mehr nach dem Himmel habe», und auch die Kranken
uud die Sterbeuden trösten, indem wir uns über den Tod
trösten.

O leimte» wir doch darin von den Japaner»! —
Was wird aber vo» der Theologie übrig bleibe», wenn

man sie einmal von der Moral getrennt, wenn man dic Hoff-
nun auf den Himmel, die Furcht vor dem Strafgericht
Gottes, Hölle imd Teufel beseitigt hat? — Dann bleiben
die Spiegelbilder des Mystizismus, Geister ohne Körper —
nach spiritisteuart — tönende Phrasen, Salbung, der Dialekt

von Kauaau bei de» Protcstaute» uud der äußerliche
Pomp bei de» Katholiken. — Ei» verwünscht dünnes Ueber-
bleibscl für Uiiiversitätsfakultäte» und vom Staat geschützte
Religionen.

Wenn irgend wo, so ist es wohl auf diesem Gebiet, daß
Heuchelei, Dummheit uud Uuwisseuheit sich breit machen
uud mit allen Mitteln dcn alten Aufbau von Salbaderei und
Träumerei zu stütze» suchen.

Ma» verwandle das Studium der Theologie in eine
Schule für theoretische und praktische Moral. Die dieses
Studiums Beflissenen sollen an einer sozialen Klinik —
in de» Hausungen des Proletariats — arbeite»-. Instrumente

der sozialen Wiedcraufrichtung, der Tröstung und
dcr Gerechtigkeit sollen sie werden, mit Taten, nicht mit
Worten; kurz, wahren Sozialismus solleu sie übe». Man
halte die Theologen an, ihre Handlungsweise mit ihre»
Reden i» Einklang zu bringen, selber das prnktischo—
Beispiel der Selbstlosigkeit, der Aufopferung zu geben: man
stähle ihre Körper, ma» festige ihre Hirne und lasse so sie

sich selber zur soziale» Arbeit erziehen. Wahre Begeisterung
für das Wohl dcr Menschheit hier auf Erden flöße man
ihnen ein. Ihr Apostolat sollen sie zugunsten der Armen
und Elenden, im Hinblick auf die kommenden Generationen
ausüben, statt iiber die Eigenschaften und die Absichten
Gottes zu schwätzen, den sie ebensoweiiig kenne» könne» wie
wir, und über einen Himmel lcmg und breit daherzureden,

der uns allen gleicherweise verschlossen bleibt.
Kurz, die Herren Theologen sollen an der Verwirklichung

eiuer soziale» Erdenmoral arbeiten nnd uns
verschonen mit den Kunstgriffen ihrer prunkvollen Zeremonien,

ihrer Phrasen, ihrer Salbung, ihres Bibel-Jargons
und ihren theatralischen Gefühlstönen. Die Theologie muß
sich, um es in zwei Worten zu sagen, in Soziologie und
Werktätige» Altruismus verwandeln. Da»» Amen!

(Schluß folgt.)

Schweiz.
Die „freie" Schweiz! Das Attentat der Luzerner

Polizei- und Gerichtsbehörden gegen die Gewissens- und
Redefreiheit, wie sie im Bundesgesetz niedergelegt ist, scheint

auch iu anderen Kantouen Nachahmung zu finden. Als die

Basler Versammlung, über die a» anderer Stelle berichtet

wird, auf der Polizei in Basel angemeldet wurde, erklärte
der diensttuende» Polizeibeamte, datz die Bewilligung der

Versammlung davon abhängig geinacht wird, datz der Vortrag

zuerst s ch r i f t l i ch z u r P r ü f u n g d e r B e h ö r d e

e i ii g e r e i ch t werde, und datz zuerst über den Referenten

Erkundigungen in Luzern eingezogen werden. Als
da»» der Referent mit dem Präsidenten des Basler Vereins
beim Chef des Polizeidepartements persönlich vorstellig
wurde, um gegen eine solche Bevormundung zu protestieren,
erklärte der betreffende Regierungsrat in konzjlianter
Wcisc, daß ei» Mißgriff der untere» Organe vorliege und
der Abhaltung der Versammlung nichts im Wege stehe. —
Wäre die Abhaltung der Versammlung tatsächlich verweigert

worden, so hätte dcr Freidenkerverein die Basler
Bevölkerung zu demselben Vortrag auf d e u s ch e m G e b i e te nach

St. Ludwig eingeladen, und es hätte sich dann gezeigt, daß

auf dem reaktionären deutschen Boden mehr Redefreiheit
herrscht, als auf der „freien" Schweizer Erde. Dem korrek-
ten Verhalte» dcs Chefs der Basler Polizeibehörde ist es

zu verdanken, daß unserem Vaterlande diese Schmach
erspart gebliebe» ist.

Zur Diskussion in Baden. Herr Pfarrer Kayser
hatte in seinem Korreferat die Behauptung des Referenten
Richter, daß Prof. W a h r in n n d in Innsbruck dcr

juristischen Fakultät der Universität angehörte,
bestritten und trotz Widerspruch des Referenten behauptet, daß

Wahriiiuiid der katholische» Fakultät angehörte.
Wie uns Gesiimungsfreuiid Nichter nun mitteilt, hat er


	Freidenkertum und freie Gemeinden

