
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 22 (1996)

Heft: 3

Artikel: Un-möglich, aber wunderbar : das Ende des Patriarchats als
frauenbewegte Errungenschaft

Autor: Günter, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Un-möglich. aber wunderbar

VON ANDREA GUNTER Das Ende des Patriarchats als frauenbewegte Errungenschaft

Die eine macht Freudensprünge, für die andere sind dies Kopfsprünge, die eine ist

starrköpfig, die andere leichtfertig. - Der Text «Freudensprünge» von Luisa Muraro

in Emi 1/96 hat eine echte Debatte ausgelöst. Auf die Replik von Lisa Schmuckli

«Freudensprünge - oder Kopfsprünge?» sind zwei Reaktionen eingetroffen. Die

Theologin Andrea Günter will in ihrem Text klarstellen, dass Schmuckiis Vorwurf,

die These vom Ende des Patriarchats sei ein Verdrängungsakt, nicht nur auf einem

Missverständnis und auf fehlenden Differenzierungen beruht, sondern auch zu

einigem Durcheinander führt. Einige zentrale Thesen aus der kürzlich erschienen

Flugschrift «Es geschieht nicht zufällig» des Mailänder Frauenbuchladens über

das Ende des Patriarchats fliessen in ihren Text ein1.

Dorothee Markert, Pädagogin und Übersetzerin der «Freudensprünge» zeigt,

inwiefern Lisa Schmuckli «Lesefehler» unterlaufen.

Die Wortbildung «Patriarchat» bringt
das zum Ausdruck, was vorherrscht:
Der Vater und dessen symbolische
Bedeutsamkeit wird zum Ausgangs- und
Orientierungspunkt für das, was
gesellschaftlich geschieht. Die Beziehung
zwischen Vätern ebenso wie die
zwischen Vater und Sohn als zukünftigem
Vater und Tradierer des Väterlichen
inklusive deren Bedürfnisse, Wünsche

und Interessen strukturieren das, was
in der Welt und wie es geschieht. Das

Patriarchat beruht also auf einem
bestimmten Vermittlungs- und Tauschsystem,

dessen Gesetze, dessen Wege,
dessen Massstäbe und dessen Tauschwert

durch das Väterliche normiert ist.
Das Väterliche wird damit zu einer Art
Ursprung, der in die Bedeutungsbildung

einfliesst und diese prägt.
Diese Definition des Patriarchalen tönt
zwar sehr formal. Für mich ist eine
solche strukturelle Beschreibung jedoch
immer wichtiger und sinnvoller gewor¬

den. Sie stellt einen Beschreibungshorizont

und Fragehorizont dar, der mir
erlaubt, in unterschiedlichen Zeiten, in
unterschiedlichen Kontexten, ja geradewegs

in einer jeden Situation nicht nur
danach zu fragen, wie «das» Patriarchat
wirksam ist, sondern auch, ob es

überhaupt wirksam ist.
So zeigen mir die Ergebnisse einiger
feministischer Literaturwissenschaftlerinnen

beispielsweise, dass es eine

Unmenge von Dramen gibt, die Frauen

geschrieben haben. Frauen haben
unzählige Dramen geschrieben, obwohl
die Ideologie weitverbreitet ist, dass

Dramen nicht «weiblich» sind und dass

Frauen keine Dramen schreiben könnten,

weil sie nicht die notwendigen
Fähigkeiten dazu hätten. Und diese

feministischen Literaturwissenschaftlerinnen

konnten all diese Dramen
entdecken, trotz der mangelnden und
verhindernden Traditionsbildung der am

Väterlich-Männlichen orientierten
Literaturgeschichtsschreibung. Obgleich es

nun diese Veränderung in meinem Wissen

über Frauengeschichte gibt, ist
nach wie vor auch in feministischen

Untersuchungen zu lesen, dass Frauen
keine Dramen geschrieben hätten, oder
dass diese Dramen schlecht und trivial
seien, oder dass die Dramen von Frauen

Anpassungsleistungen seien. Schon gar
nicht erwarte ich, Hilfestellung dafür zu
finden, wie ich die Dramen so lesen kann,
daß sie mir etwas bedeuten können.
Wenn ich nun nach dem Vermittlungssystem

frage, das solche Beurteilungen
feministischerseits nach wie vor produziert,

dann halte ich immer mehr diese

Art und Weise der Bewertung für
frauenverachtend, immer weniger aber die
Dramen selbst für patriarchal. Stattdessen

erstaunt es mich mehr und mehr, für
wie dumm, angepasst, opportunistisch,
spiessig und unfrei Frauen andere Frauen

und ihr Tun halten, wie sehr wir auf
patriarchale Ideologeme über Frauen
und ihr Tun hereinfallen und diese Zu-

schreibungen für wirklicher halten als

das, was wir von der Freiheit der Frauen
sehen - wenn wir diese überhaupt noch
wahrnehmen können.
Die Herausforderung, Texte von Frauen
zu interpretieren oder das Leben von
Frauen in der Geschichte zu deuten,
wird also immer grösser und schwieriger,

weil sie komplexer wird. Die
feministische Literaturwissenschaft bedeutet
für mich geradewegs die Herausforderung,

Komplexitäten wahrnehmen zu
lernen und mich entscheiden zu müssen,

von welchem Ausgangspunkt her
ich interpretiere und bewerte. Meine

Konsequenz aufgrund solcher Erfahrun-

1 Für Interessierte: Titel Sottosopra «E'accactuto

non per caso», Libreria delle donne di Milano,

Via Dogana 2, 1-20123 Milano, Tel. 0039/2/874213,

Fax: 0039/2/863824.

15



Un-möghch...

gen mit der patriarchalischen Zuschreibung

«Frauen sind dumm, angepasst,

opportunistisch, spiessig, unfrei usw.
und können deshalb keine guten Arbeiten

hervorbringen» ist deshalb zu

überlegen, welche Orientierungspunkte
Autorinnen wählen, und inwiefern sie ihre

Freiheit und ihre Möglichkeiten jenseits
des Patriarchalischen ins Spiel bringen,

wenn sie etwas sagen. Dass sie etwas

sagen, verstehe ich dementsprechend
als Ausdruck ihres Begehrens, etwas

sagen zu wollen, was ansonsten gerade

nicht gesagt oder worauf nicht gehört
wird. Mit dieser Überlegung verbinde
ich ausserdem den Versuch, bewusst
nicht von einer solchen Zuschreibung
auszugehen und stattdessen nach dem

Authentischen, nach den Abweichungen,

nach dem Ungewöhnlichen in Texten

von Frauen zu fragen, mir
anzuschauen, welche Konflikte Frauen mit
etablierten (dramentechnischen)

Normierungen in ihre Texte einschreiben,

zu welchen Urteilen sie kommen und

was diese mir heute sagen, auch dann,

wenn sie mir - inhaltlich oder stilistisch

- nicht passen.
Wenn die Rede vom Ende des Patriachats

also politische Sprengkraft besitzt,
dann insofern, sie impliziert, das

Patriarchalische in der Geschichte nicht

übermächtiger zu machen, als es ist,
und die Frauen nicht angepasster,
unmündiger, unfreier zu machen, als sie

waren (sind). Das Patriarchat nicht

grösser zu machen, als es war, und der

weiblichen Liebe zur Freiheit in der
Geschichte den ihr angemessenen Raum

16 -

zu geben, ist Voraussetzung für das

Ende des Patriarchats. In diesem Sinne

beinhaltet die Rede vom Ende des

Patriarchats tatsächlich auch die Kritik an
der Rede vom Patriarchat und sie erklärt
das Patriarchat auch zu einer Fiktion,
wie Lisa Schmuckli es thematisiert und
kritisiert. Aber diese Rede reduziert das

Patriarchat nicht auf eine Fiktion oder

auf etwas, das verdrängt werden kann.

Was durch diese Kritik an der Rede vom
Patriarchat für mich immer deutlicher

geworden ist, ist die Arroganz, die Frauen

anderen Frauen in der Geschichte, in
anderen Kulturen, in anderen
gesellschaftlichen Verhältnissen gegenüber

an den Tag legen. Diese Arroganz
beruht auf einem feministischen
Fortschrittswahn, der glauben macht, wir
könnten wissen, was fortschrittlich¬

emanzipiert sei, und wir meinen,
deshalb alles andere als «patriarchal»
abstempeln zu können. Wenn ich den

umgangssprachlichen Gebrauch der

Aussage «das ist patriarchal» betrachte,
dann fällt mir immer öfter auf, dass unter

das Verdikt «patriarchal» oft einfach

alles fällt, was einer Frau - auch an dem

Tun anderer Frauen - nicht passt. So

verkommt «patriarchal» zu einem

inhaltsleeren und pauschalisierenden
Schlagwort, dessen Erkenntniswert
reduziert ist.



.aber wunderbar

_<<pas Patriarchat nicht grösser zu machen als es war und der

weiblichen Liebe Zlir Freifieitin der Geschichte den ihr angemessenen Raum ZU geben, ist Vp raUSSetZUHCj für das

Ende des Patriarchats • yy Andrea Günter

Dasselbe gilt auch für das Schlagwort

«Kapitalismus». So halte ich es etwa für

notwendig, zwischen dem, was das

Leben an unangenehmen Notwendigkeiten

und Problemen mit sich bringt,
dem, was das Patriarchat an Problemen

etabliert (hat), und dem, was der

Kapitalismus im Argen lässt, zu unterscheiden.

Natürlich ist das nicht so ohne

weiteres zu trennen. Zugleich ist es aber

auch nicht einfach identisch. Zumal ich

es für kontraproduktiv halte, solch
einfache Identifikationen vorzunehmen und

Verschiedenes somit gleichzuschalten.
So gehe ich davon aus, dass es den

Konflikt Individuum-Gesellschaft immer

geben wird, und dass auch das Verhältnis

zwischen den Geschlechtern immer

schwierig bleiben wird. Was sich für
mich verändert hat, ist allerdings, welche

Bedeutung diese Konflikte für mich

als Frau annehmen und wie ich infolgedessen

mit ihnen umgehe.
Die Rede vom Ende des Patriarchats

impliziert für mich also nicht so ohne

Weiteres, dass auch der Kapitalismus

am Ende ist. Wobei ich einen solchen

Zusammenhang nicht leugnen möchte.

Denn zugleich ist eine Vermittlung und

Urteilsfindung, die die Beziehung unter
Frauen als Ausgangspunkt in die Politik

einschreibt, ein Weg, Kapitalismuskritik
zu leisten und systemverändernd zu

wirken. Auch hier frage ich mich, wie
sehr wir nicht oft genug von feministischer

Seite aus auf die männlich
strukturierte Ökonomie- und Arbeitswelt
hereinfallen und nicht radikal genug an

deren Substanz gehen, zum Beispiel,

was das Verhältnis von Leben, Geld und

Arbeit, die Wertigkeit von Berufsarbeit

und Alltag oder aber die Anerkennung
und Abhängigkeit vom «Vater Staat»

als Geldgeber betrifft.

In diesem Punkt möchte ich unterscheiden

zwischen der immer grösser
werdenden Bewusstsseinsbildung darüber,

was alles in das Leben, die Arbeit, die

Politik usw. einfliesst - Gefühle, Liebe

und Wut, Freundschaft und Ehre, Ruhe

und Geduld, Hingabe und Widerstand,

prophetische Begabung und Sprache,

Urteilskraft und Stärke usw.-, und der

Kommerzialisierung der Reproduktionsund

Transformationskräfte des Lebens

und der Welt. Manchmal habe ich den

Eindruck, dass es Tendenzen in der

feministischen Bewegung gibt, die

kapitalistischer sind als der Kapitalismus,

weil sie all das, was im gesellschaftlichen

und politischen Tausch zirkuliert,

gegen Geld tauschen wollen. Ich ziehe

es vor, im Sinne von Lisa Schmuckiis

Vorstellung einer Ethik der Langsamkeit,

zunächst Fragen zu stellen: Was

tauschen wir und was wollen wir mit

wem tauschen? Gegen was wollen wir
unsere Liebe, unser Vertrauen, unsere

Stärke usw. tauschen? Um erkennen zu

können, was wir zu tauschen haben, ist
es notwendig, dass wir dieses von unserem

Körper lösen und damit
Identifikationen aufzubrechen. Die

Reproduktionsarbeit ist vom Körper der Frauen zu

trennen, aber nicht dadurch, dass sie

kommerzialisiert wird. Denn dieser

Trennungs- und Tauschprozess ist nicht

identisch damit, dass der gesellschaftliche

Beitrag von Frauen in Geld
umzusetzen ist, auch dann nicht, wenn dies

oft die einzige Möglichkeit für Frauen

ist, ökonomisch abgesichert zu sein.

Das Ende des Patriarchats

Ein Ende ist keine Verdrängung,
sondern eben ein Ende: das Ende von
etwas zu konstatieren, beinhaltet, dessen

(geschichtliche) Realität anzuerkennen,

zu sehen, dass es etwas gegeben hat,

es aber nicht zu verabsolutieren und zu

universalisieren, sondern auch die

Möglichkeit zu denken, dass es zu Ende

geht. Eine Therapie, um im psychologischen

Diskurs zu bleiben, kommt dann

zu ihrem Ende, wenn vergessene, aber

prägende Erinnerungen vergegenwärtigt,

Verdrängtes als solches erkannt,

aufgearbeitet und transformiert ist,
bislang unbewusste Wünsche ans Tageslicht

kommen, das Begehren als solches

gestärkt wird, neue Orientierungspunkte

gefunden werden und dies in
Handlungen und weltbewegende Veränderungen

umgesetzt werden kann.

Eine solche Aufarbeitung hat die

frauenbewegte Diskussion um das Gestaltetsein

des Lebens und der Welt geleistet.

Deshalb halte ich es für notwendig,
den Beitrag der Frauenbewegung nicht

zu übersehen und nicht zu übergehen.

Wir haben seit den 70ern die Welt auf

neue Art und Weise in Bewegung

gesetzt. Als historische Zeichen dafür

stehen die Weltfrauenkonferenzen in

Kairo und in Peking: bislang hat es in
der Geschichte noch nie eine Situation

gegeben, in der Frauen aus aller Welt

sich getroffen haben und darüber

gesprochen haben, was es bedeutet, als

Frau in der Welt zu sein. Zugleich zeigen

diese Konferenzen, dass es zukünftig
nicht mehr möglich sein wird, über das

in-der-Welt-sein zu sprechen, ohne über

17



Un-möglich.

die Geschlechterdifferenz, ohne über

die Partialität des Frau-Seins und des

Mann-Seins, ohne über die Unterschiede

zwischen Frauen und über die
zwischen Männern zu sprechen.

Das Ende des Patriarchats ist also kein

einmaliges, eklatantes Ereignis, wie es

zum Beispiel die französische Revolution

in unserem Bewusstsein darstellt.
Deshalb wäre es von Interesse, die

Probleme unserer Zeit im Hinblick auf

das Ende des Patriarchats zu verstehen

und zu untersuchen.
Das Durcheinander der sich ständig
verändernden Gegenwart ist zwar
durchaus als Schwächung des

patriarchalischen Vermittlungs- und

Orientierungssystems zu verstehen. Doch ich

denke, dass es sich nicht nur um eine

Schwächung handelt, sondern regelrecht

um eine Ersetzung. Diese Ersetzung

wird aber nur dann deutlich, wenn
wir das Faktum und die Praxis der

frauenbewegten Politik ernstnehmen: Das

Patriarchat ist dadurch aufgehoben

worden, dass Frauen ihre Freiheit
lieben und sich an dem orientieren, was
andere Frauen sagen. Die Frauen der

Frauenbewegung haben mit ihrer
öffentlichen Beurteilung des Handelns

und des Urteilens von Frauen tatsächlich

schon längst den Androzentrismus

und Patriarchalismus ersetzt, gerade
indem sie diese als notwendige Bedingung

weiblicher Autorisierung nicht

18

nur kritisiert haben, sondern durch diese

andere Praxis revolutioniert haben.

Die neue Autorisierungsinstanz für
Frauen war und ist aufgrund dieser

frauenbewegten Intervention nicht die

Patriarchatskritik, sondern frauenbewegtes

Denken selbst: Frauen wurden

zum ersten Mal öffentlich durch die

Worte von anderen Frauen autorisiert
und beurteilt. Allein durch die Tatsache,

dass Frauen davon ausgehen, Frauen

handelten in der Geschichte und handeln

also auch heute immer wieder

kompetent und verantwortlich,
autorisieren sie sich selbst und andere

Frauen. Die Autorität der Frauen beruht
somit auf einer Wechselwirkung
zwischen Selbst-Autorisierung und der

Autorisierung durch andere, insbesondere

der Autorisierung durch andere

Frauen. Und sobald diese Vermittlungsstruktur

für Frauen und für Männer
verbindlich ist, ist das Patriarchat am Ende.

Die Frauenbewegung hat unsere Kultur
im Hinblick auf die Geschlechterdifferenz

und all dem politisiert, was mit dieser

zusammenhängt: Zum einen hat die

Frauenbewegung eine Diskussion über
die Auswirkungen des Patriarchats auf
das gemeinsame Leben von Frauen und
Männern in der Welt angeregt. Zum

zweiten hat sie das bürgerliche
Verständnis des Verhältnisses von Politik
und Privatheit und eine Unmenge von
Gegensätzen wie Kultur-Natur,
Berufsarbeit-Reproduktion in Bewegung
gebracht und neu zu verstehen versucht,
indem sie die Denkfiguren des Dualismus

und der Gleichheit aufgebrochen
hat und durch «das Mehr und das Weniger»

(an Verschiedenheit) ersetzt hat.

Und drittens, und das halte ich für die

wesentliche Erneuerung durch die

Frauenbewegung, hat sie unter den

Frauen die Diskussion veranlasst,
miteinander, kontinuierlich und öffentlich
über die Gestaltung des gemeinsamen
Lebens und der Welt zu diskutieren.

Infolgedessen sind die Beziehungen unter
Frauen der Ort dafür geworden, die

Welt zu betrachten. Und in den
Beziehungen unter Frauen finden Frauen und

Männer Massstäbe dafür, das, was in

der Welt vorgeht, zu beurteilen.
Gerade weil die Autorinnen des Mailänder

Frauenbuchladens den Blick auf die

Welt wagen, gefällt mir dieser Sprung in

die Dimension des Historischen, der

eine solche historische Bewegung
wahrzunehmen, zumindest zu denken

erlaubt. •
ANDREA GÜNTER hat in Freiburg im ßreisgau Theologie,

Philosophie und Germanistik studiert und arbeitet

zur Zeit an ihrer Dissertation über «Aspekte und

Problemfelder der feministischen Literaturwissenschaft».

Veröffentlichungen

Papierne Mädchen und dichtende Mütter. Lesen in

der weiblichen Genealogie, Herausgabe zs. m.

Veronika Mariaux, Frankfurt 1994

Weiberwirtschaft. Frauen - Ökonomie - Ethik,
Mitautorin mit Heidi Bernhard Füli u.a., Luzern 1994

Feministische Theologie und postmodernes Denken.

Zur theologischen Relevanz der Geschlechterdifferenz,

Herausgeberin, Stuttgart 1996

Weibliche Autorität, Freiheit und Geschlechterdifferenz.

Bausteine einer feministischen Politischen

Theorie, Frankfurt 1996


	Un-möglich, aber wunderbar : das Ende des Patriarchats als frauenbewegte Errungenschaft

