
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 22 (1996)

Heft: 3

Artikel: Geschlechte, Generationen und ähnliche Konstrukte : Intepretationen
des feministischen Filmschaffens der 70er Jahre

Autor: Mader, Rachel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschlechter, Generationen und
ähnliche Konstrukte

VON RACHEL MADER Interpretationen des feministischen Filmschaffens der 70er Jahre

«Irene ist viele ...» hiess eine Filmreihe

mit Diskussionsveranstaltungen, die

in der Shedhalle in Zürich parallel zu

den diesjährigen FrauenFilmTagen

stattfand und Diskussionen jenseits

des Spannungsfeldes zwischen Theorie

und Praxis veranlassen sollte. Ein

Rückblick auf das feministische

Filmschaffen der siebziger Jahre schien

den Organisatorinnen Rachel Mader

und Marion von Osten deshalb

verheissungsvoll, weil die darin vermittelten

Botschaften erfrischend klar

und eindeutig zu sein schienen. Je

mehr Filme vorgeführt wurden, je

mehr Gespräche stattgefunden hatten,

umso vielfältiger wurden die Positionen,

die aus aktueller Perspektive auf

die aktivistischen Frauenfilme

eingenommen werden konnten. Ein Streifzug

durch die Auseinandersetzungen

zwischen Feministinnen der Neunziger

mit dem feministischen Filmschaffen

der Siebziger.

«Irene ist viele...» sagt Irene, Arbeiterin
in einem Elektrokonzern und
alleinerziehende Mutter, im Film «Eine Prämie

für Irene» (1971, Heike Sander). Irene ist
die Arbeiterin, der die Lohnprämie nicht
ausbezahlt wird, weil sie sich zu
ausdrücklich gegen die Missstände in der
Fabrik ausspricht. Irene ist die
alleinerziehende Mutter, deren Kinder in der

dünnwandigen Wohnung keinen Lärm

machen sollten, weil die Nachbarinnen

Filmstill aus:

«Für Frauen, erstes Kapitel»

(1972)

in Ruhe den Sonntag geniessen wollen.
Irene ist diejenige, die abends gerne
spazieren, vielleicht sogar ein Bier trinken

geht und dabei angestarrt wird, als

sei sie die sichtbare Metapher des

Obszönen. «Irene ist viele...» meint aber

auch, dass so wie sie manch eine durchs
Leben geht und mit denselben Umständen

zu ringen hat. Und Irene ärgert sich

mitunter gewaltig, weil sie nur um sich

zu schauen braucht, um zu merken,
dass da irgendwas schiefläuft. So steht
sie - nach Reklamationen der Nachbarin

- im Treppenhaus und klärt die starrenden

Nachbarinnen über die misslunge-
ne Architektur des Miethauses auf.

Schliesslich könne es nicht darum
gehen, dass die Kinder der Wohnung an-

gepasst werden, die Wohnungen hätten

gefälligst familienfreundlich gebaut
zu werden. Und Irene lässt sich auch

nicht mit einem Fichtenduft aus der
Dose über die schlechte Fabrikluft
hinwegtrösten. Irene macht Radau und mit
ihr weitere Angestellte des Konzerns.

Schliesslich demontieren die Arbeiterinnen

die auf sie gerichtete
Überwachungskamera - als Zeichen für das

Ende der Akzeptanz.

Selbstbewusster Widerstand

Ähnliche Szenerien von selbstbewuss-
tem Widerstand finden sich in verschiedenen

der zumeist dokumentarisch
inszenierten Produktionen. Im Film «Für

Frauen, 1. Kapitel» (1972, Cristina Pe-

rincioli) übernahmen die angefragten
Laienschauspielerinnen gar selbst die

Regie. Cristina Perincioli hatte ein Drehbuch

geschrieben, in welchem sie die

hoffnungs- und aussichtslose Situation
einer Hausfrau zeigen wollte. Die

Protagonistinnen lehnten dieses Drehbuch
ab, da es zu negativ an die «frauenspezifische»

Thematik herangehe. Die von
ihnen geschriebene Geschichte zeigt
den Bewusstwerdungsprozess von vier
Verkäuferinnen, dem schliesslich ein

spontaner Streik der vier Frauen folgt.
Um ihre Macht wissend, gehen die

Frauen am Ende des Filmes beschwingt
durch die Strassen. Nur während eines

kurzen Momentes scheint die Solidarität

in Frage gestellt: Eine der Verkäu-



Filmsti U aus:

«lieber ledig als unverheiratet»

ferinnen beklagt sich über das scheinbar

fehlende Interesse einer jüngeren
Mitarbeiterin an der Diskussion um ihre

missliche Lage. Die interessiere sich doch

nur für Lippenstift, Nagellack und ihr
«Privatleben». Darauf kontert eine

andere Angestellte, dass sich Widerstand

und Nagellack nicht zwingend
ausschlössen und die jüngere Verkäuferin

sehr wohl ein Bewusstsein für soziale

Ungleichheiten habe.

Als sei sie Anleitungsliteratur für gen-
der-theoretisch fundierte
Handlungsmöglichkeiten, so schien mir diese

Szene. Nicht das Subjekt per se kann

Thema dieser Debatte sein. Die existierenden

Missstände, in denen das Subjekt

- als Teil der Kategorie «Frau» -
unterliegt, sollen zur Disposition gestellt
werden.

Theorie und Praxis - (k)ein Widerspruch

Die Filmreihe «Irene ist viele ...» knüpft

an eine Diskussion an, die 1995 in die

Berliner Veranstaltungsreihe «Count

8

Me In» aufgenommen wurde. Diese

wiederum schloss ihre Diskussion -
weniger direkt - an das 1. Internationale

Frauenfilmseminar an, das unter der

Leitung der Filmemacherinnen Heike

Sander und Claudia von Alemann 1973

in Berlin stattgefunden hatte. Ihre
Absicht war nicht nur, dem Filmschaffen

von Frauen eine Öffentlichkeit zu

geben, sondern auch «frauenspezifische»

Themen zu etablieren. «Alle Filme, die

die Position hatten «Frauen muss man

helfen», fielen raus», beschrieb Heike

Sander die Programmation des Seminars.

In der Veranstaltungsreihe «Count

Me In» wollten die Veranstalterinnen

diese Filme unter Aspekten der aktuellen

feministischen Theorien diskutieren.

War der Ausgangspunkt der Berliner

Organisatorinnen - als Rezipientinnen
der Gender-Diskussionen - vorerst ein

akademisch-theoretischer, schienen die

filmischen Produktionen gerade durch

ihre praktische Ausrichtung ein idealer

Kontrapunkt. Viele der am Frauenfilmseminar

73 gezeigten Arbeiten, waren

sogenannte «Zielgruppenfilme»: Klare

politisch-feministische Interessen leiteten

den Herstellungsprozess. Zudem

wurden die Filme in Fabriken und Schu¬

len vorgeführt und diskutiert. Das

Verhältnis von feministischer Theorie und

Praxis - dem wir heute wohl in grösserer

Intensität gegenüberstehen - sollte

mit dieser «Gegenüberstellung» erneut

reflektiert werden.

Und prompt da zeigen sich meiner

Meinung nach die Schwierigkeiten eines

derartigen Unterfangens. Verstand ich

doch die Beschäftigung mit gender-

theoretischen Ansätzen als durchaus

politisierend, so konnte ich entsprechend

die scheinbaren Gegenpole von

Theorie und Praxis bald nicht mehr als

solche akzeptieren. Die freudige Euphorie

ob der Selbstverständlichkeit des

gefilmten Aufbegehrens stellte meinen

theoretischen Hintergrund nur sehr

bedingt in Frage. Indes: Auch wenn
Gendertheorien und feministische politische

Praxis sich nicht ausschliessen,

finden sich im heutigen Filmschaffen

selten explizite, feministisch-politische

Stellungnahmen. Die amerikanische

Philosophin Nancy Fräser formuliert die

Verfahrenheit einer Situation, in
welcher sich die Theoretikerinnen von



Geschlechter, Generationen und ähnliche Konstrukte

Praktikerinnen gegenseitig abgrenzen:
«Es ist heutzutage üblich, politisches
Engagement und 'akademische Tätigkeit

voneinander zu trennen. Die

Neokonservativen meinen, es komme einem

Verrat an professionellen Prinzipien
gleich, Kritik zu üben, während man bei
einer Bildungseinrichtung beschäftigt
ist. Auf der anderen Seite beharren
unabhängige, linksgerichtete Intellektuelle

darauf, dass Lehrer oder Professor zu
werden die Imperative der Kritik zu
verraten heisse. Und schliesslich zweifeln
viele politisch Aktive ausserhalb der
Universität am Engagement und der
Verlässlichkeit der Akademiker. »

Aktuelles feministisches Filmschaffen

Was aber kann daraus geschlossen werden,

dass heutzutage sowohl eine andere

feministische Filmsprache wie auch

zumeist eine andere feministische Politik

betrieben wird? Heike Sander, die

zusammen mit Claudia von Alemann bei
der Eröffnungsdiskussion von «Irene ist
viele ...» anwesend war, interpretierte
die Entwicklung des feministischen
Filmschaffens als zunehmend entpolitisiertes

Arbeiten. Die Uneindeutigkeit
der verhandelten Themen und Aussagen

in den aktuellen Produktionen biete
keinerlei politisches Potential und
verliere sich in der Beliebigkeit der
«weiblichen» Subjektentwürfe. Andere, zu
Gesprächen eingeladene Frauen, welche

die Diskussionen der siebziger Jahre

miterlebt hatten, positionierten sich
sehr unterschiedlich. Während die meisten

vorerst einer Neubetrachtung und

-bewertung dieser Arbeiten sehr skeptisch

gegenüberstanden, sahen einige

darin eine Möglichkeit, an das bereits
Geleistete anzuknüpfen. Auf dass nicht
stets eine Stunde Null der Frauenbewegung

kreiert werden müsste. Was für
die «70er-Jahre-Aktivistinnen» Teil der/
ihrer Geschichte war, bot für uns «Gen-

der-Theoretikerinnen» Anstösse zu
einem Ausweg aus dem gender-theoreti-
schen Aktionsstillstand, der ja vorerst
von verschiedenen als solcher erachtet
wurde.
So befanden wir uns - trotz gegenteiliger

Deklaration - innerhalb dieses viel
beschworenen Generationenkonfliktes,
der sich scheinbar zwischen den
Feministinnen bzw. deren theoretischen
Grundlagen der 70er, der 80er und der
90er Jahre eröffnet und etabliert hat.

Wollten wir mit « Irene ist viele ...» an die

politisch-feministische Tradition kritisch

anschliessen, so war es für die Akteurinnen

der von uns rezipierten Themen
und Vorgehensweisen weniger vordringlich,

sich erneut auf diese Debatte
einzulassen.

Es gab Statements, die theoretische

Auseinandersetzungen strikte getrennt
von politischen Aktivitäten orteten und
viele «Aktivistinnen» äusserten sich

eher resigniert angesichts des Erreichten

bzw. des noch nicht Erreichten in
der Gleichstellung von «Frau» und
«Mann». Und selbst in «unseren» Reihen

hätten die Meinungen zu den Filmen,
wie auch zur feministischen Praxis,
unterschiedlicher nicht sein können.

Wie wird eine zur Feministin?

Zum Beispiel «Susan» (Jacqueline Veu-

ve, CH, 1974): Der Film porträtiert eine

30jährige Amerikanerin, die Französisch

unterrichtet und in der Freizeit zusätzlich

Karatestunden gibt. Ihren Eintritt in
die Frauenbewegung erklärt sie mit
einer Enttäuschung innerhalb einer

heterosexuellen Zweierbeziehung, und
Karate beschreibt sie als Möglichkeit,
Selbstbewusstsein aufzubauen. Für die

einen stellte nun diese Beschreibung
des feministischen Werdegangs den

Ausgangspunkt der Sackgasse dar, in
der wir uns heute offenbar befinden
sollen. Nicht das Bewusstsein um
gesellschaftliche Unterdrückungsmechanismen,

sondern Enttäuschung, Min-

derwertigkeits- und Angstgefühle führten

bei Susan zu einem Emanzipie-

rungsprozess. Während für andere -
und dazu zähle auch ich mich - diese

individuellen Erfahrungen lediglich als

Auslöser einer feministischen
Gesellschaftskritik zu betrachten sind. Und
also nicht primär ihre persönlichen
Traumas im Film verhandelt wurden,
sondern deren soziale Verortung.
In solchen Debatten zu den einzelnen
Filmen wurde klar, dass der Sensibilisie-

rungsprozess jeder einzelnen Frau wohl
unterschiedlich sein kann, dass letztlich
aber die Forderungen nicht verschieden
sein müssen. Dass feministischer
Aktivismus, die Differenztheorien und die
Gender-Debatten sehr wohl sich aus-
schliessende («weibliche»)
Subjektkonstruktionen aufweisen, dass aber

geschlechtsspezifische soziale
Unterschiede und deren Aufhebung als
gemeinsamer Nenner vorhanden sein können

und auch sind. Ist nicht möglicherweise

der Vorwurf, die feministische
Debatte werde durch gender-theoreti-
sche Ansätze entpolitisiert, ein Mythos
oder genauso ein Konstrukt wie die

Kategorie Geschlecht? •
RACHEL MADER arbeitet in der Shedhalle (Rote Fabrik,

Zürich) und studiert Kunstgeschichte, Philosophie und

Geschichte in Bern. 9


	Geschlechte, Generationen und ähnliche Konstrukte : Intepretationen des feministischen Filmschaffens der 70er Jahre

