
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 22 (1996)

Heft: 2

Artikel: Der kreis(s)ende Gott der Philosophen

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der kreis(s)eride Gott der Philosophen

VON ANNEMARIE PIEPER
MMMMMMMMM

Feministische Philosophiekritik hat verschiedene Ansatzpunkte: Sie kann anhand

frauenfeindlicher Äusserungen die sexistische Haltung einzelner Philosophen

aufzeigen. Sie kann aber auch versuchen, und das mag ein gewagteres und

aufschlussreicheres Projekt sein, sogenannt geschlechtsneutrale Denkkonstruktionen,

die sich einseitig an einer männlichen Realität orientieren, als

geschlechtsspezifische zu ent-tarnen. Annemarie Pieper untersucht in ihrem Artikel

die Gottesvorstellungen in der Philosophiegeschichte auf ihr Verhältnis zum

Geschlecht hin - und findet nur das eine: das Ewigmännliche.

In der philosophischen Tradition wurde
das Sichumkreisen des Gottes als eine

Metapher für den Akt der göttlichen

Selbsthervorbringung benutzt: der

kreis(s)ende Gott (kreissen in den

Wehen liegen; Anm. d. Red.), der alles,

was er ist, sich selbst verdankt. Die

Vorstellung von Rationalität, die wir als

scheinbar geschlechtsneutrale bzw.

übergeschlechtliche Form logischer
Rede unseren alltäglichen wie auch

unseren wissenschaftlichen Argumentationen

zugrundelegen, so meine

These, verdankt sich einem typisch
männlichen Selbstverständnis, das sein

Ideal im Modell einer absoluten
Autonomie hat. Diese anerkennt keine

Bedingung ausserhalb ihrer selbst und

behauptet jegliche Andersheit als

etwas Fremdbestimmtes und daher

unbedingt zu Unterwerfendes oder zu

Eliminierendes.

Dieses Ideal einer in sich geschlossenen,

sich aus ihren selbst gesetzten
Prämissen erzeugenden Rationalität, die

das Grundmuster des allein für zulässig

erklärten menschlichen, sprich männlichen

Blicks auf die Welt abgibt, lässt

24

sich eindrücklich und, wie ich meine,

überzeugend an den Gottesvorstellungen

der Philosophen studieren, denn in

den Gott wurde das hineinprojiziert,

was als vorbildliche kognitive und

selbstreproduzierende Tätigkeit auf-

gefasst wurde.

Die männüchg Zeugungslogik in der

griechischen Mythologie

Ein Beispiel dafür findet sich schon in
der griechischen Mythologie. Zwar

pflegten sich auch die antiken Götter

mittels eines weiblichen und eines

männlichen Teils fortzupflanzen, doch

bildet den Anfang der Reihe des

Göttergeschlechts ein einzelner Gott, der

unentstanden ist: Uranos, der Gaia, die

Erde, aus welcher er selbst als fertiger
Gott hervorgegangen ist, nur als Gefäss

benutzte, in welchem er die Titanen

zeugte. Bezeichnend ist dabei, dass er

seine Kinder hasste, sie gleichsam als

das Andere seiner selbst von sich

abstiess und im Schoss der Erde zu

verbergen trachtete, bis schliesslich einer

seiner Söhne, Kronos, ihn mit einer

Sichel entmannte. Das abgetrennte
Glied warf Kronos ins Meer, und selbst

dort war es noch fruchtbar, denn aus

ihm bildete sich Aphrodite, die

Schaumgeborene.

Kronos wiederum verschlang alle seine

Kinder, um zu verhindern, dass sich der

Fluch seines Vaters Uranos, er werde

ebenfalls durch einen seiner Söhne

entmachtet werden, erfüllt. Doch gelang es

Rhea, der Gattin des Kronos, ihren Sohn

Zeus auf einer entlegenen Insel zu

gebären und Kronos statt des Kindes

einen Stein verschlingen zu lassen. Der

herangewachsene Zeus überlistete
seinen Vater und nötigte ihn, alle seine

Söhne wieder auszuspucken. Gemeinsam

mit seinen Brüdern überwältigte
Zeus die Titanen und avancierte zum

obersten Gott.

Uranos, der älteste Gott, ist also

dadurch zu charakterisieren, dass er von

seiner Potenz nichts abgeben und sich

vollständig selbst behalten will. Alles,

was er zeugt, soll nicht offenbar werden
als etwas Selbständiges, von ihm
Verschiedenes. Sein Sohn Kronos tut es ihm

darin nach, indem er sich das von ihm

Gezeugte gleich wieder einverleibt in

der Meinung, dass auf diese Weise

seine Macht ungeschmälert bleibe. Hier

deutet sich bereits jenes Ideal von
Autonomie an, das das abendländische

Denken bis auf den heutigen Tag

massgeblich beeinflusst hat: Die Vorstellung
einer Selbstmächtigkeit und
Selbstverfügung, die sich keinem anderen

verdankt, sondern den Ursprung und

das Ziel ihres Selbstseinkönnens in sich

selbst hat. Insofern vollzieht sich die

Autonomie im geschlossenen Kreis der

Selbsterzeugung.
Mit Zeus ändert sich das göttliche
Verhalten. Er will sich nicht mehr für sich

behalten, sondern veräussert sich und

erlaubt seinen Kindern eine eigenstän-



rick Goltzius .Allegorie der Schöpfung

Kupferstich uon Jan Müller, um 1600.

dige Existenz. Aber auch er kann sich

selbst reproduzieren, wie das Beispiel

seiner Tochter Athene zeigt, die seinem

Kopf entstiegen ist.

Höchste Form uon Glückseligkeit?

Wir machen einen Sprung von den
mythischen Göttern Griechenlands zum

Gott des Aristoteles - auch jener eine

Kopfgeburt, allerdings eine philosophische.

Aristoteles hat Gott als eine

energetische Ursprungskraft vorgestellt, als

ein erstes Bewegendes, das nur
bewegt, ohne selbst von etwas anderem

bewegt zu werden. Diese rein sich

selbst tätigende Tätigkeit, von Aristoteles

als noesis noeseos charakterisiert, als

denkende, in sich und um sich selbst

kreisende Theoria, ist völlig unbezüglich

auf den Kosmos und die Lebenswelt
der Menschen. Dennoch ist die in sich

geschlossene göttliche Kreisbewegung
Ursache aller Bewegungen, nicht als

causa efficiens, sondern als causa finalis.
Sofern der Gott als unüberbietbares
Telos erstrebt, begehrt, nachgeahmt
und geliebt wird, erzeugt er die

Kreisbewegungen der Gestirne und der
Menschen, die des Göttlichen bedürfen, um
jener absoluten Sinnfülle teilhaftig zu

werden. Aber der Gott bedarf weder der

Welt noch des Menschen. Ihm genügt
die immaterielle Fülle seiner selbst, die

er ohne Verlust in unaufhörlicher
energetischer und intellektueller
Selbstumkreisung hervorbringt. Der Gott ist
weder Strebender noch Begehrender,
noch Liebender: Er ist autark, das heisst,

er genügt sich selbst.1

Dieser Gott des Aristoteles ist ein
apersonales Wesen, ohne jede Bindung ausser

der Bindung an sich selbst. Wieder

begegnen wir einer Vorstellung von

limr tttcm tenftnr nmfurt, ».vrnwf A<m

Ttfihtus J.Ait htm mtmotm trvtmit.
,P/lr *yv tt*bt% htm* tfi ,rl(jfi A/flatur tfb.ttum,
Vtmitf >m/)ti mmfts, ilcminiyf fTrifjum ¦

Autonomie und Identität, die als reiner

geistiger Akt, isoliert von allen materiellen

Gegebenheiten purer Selbstvollzug
und Selbstgenuss ist, denn Aristoteles
beschreibt die selbstreflexive göttliche
Prozessualität als höchste Form von
Glückseligkeit. In der Abtrennung des

Gottes von allem Irdischen spiegelt sich

die Verachtung des Philosophen
gegenüber der zerstreuten Mannigfaltigkeit

der sinnlich-materiellen Welt, die

einem auf radikale Selbstidentität
ausgerichteten Denken keine Befriedigung
zu verschaffen vermag. Schon Sokrates

hatte den Sinn des Lebens in einer

Einübung ins Sterben gesehen, im
möglichst weitgehenden Verzicht auf

empirische Erkenntnis sowie auf die Erfüllung

körperlicher Bedürfnisse: Nur wem
es im hiesigen Leben bereits gelingt,
der Sinnlichkeit abzusterben, der wird
seine Seele nach dem Tod des Leibes

rein von diesem ablösen und sich der

Schau der Ideen hingeben können.

Die hebammenkiinsfe des Sokrates

Sokrates verstand sich bekanntlich als

Maieutiker, als Geburtshelfer, der
seinen Schülern bei der Entbindung von
ihren Kopfgeburten behilflich ist. Seine

Hebammenkunst - so führt Sokrates

aus - unterscheide sich von der
gewöhnlich so genannten dadurch, «daß

sie Männern Geburtshilfe leistet und
nicht Frauen, und daß sie für ihre
gebärenden Seelen Sorge trägt und nicht
für Leiber»2. Die Seele als Sitz der
Vernunft ist gleichsam die Gebärmutter,

aus welcher die Wahrheit ans Licht der

Welt gebracht werden soll. Sokrates

betont ausdrücklich, daß nicht er der

Vater dieses Kindes ist: «Geburtshilfe

zu leisten nötigt mich der Gott, zu

erzeugen aber hat er mir verwehrt.»3 Die

Erzeugung von Wahrheit ist demnach

eine intime Angelegenheit zwischen

Gott und Mann, dessen Seele den Keim

der Wahrheit empfängt und in einer

kognitiven Schwangerschaft austrägt.
Erst wenn der Gedanke ausgereift ist
und aus der Seele heraustreten kann,

25



Oer kreistslendeCott.

wird Sokrates aktiv. Er nötigt den
seelisch Schwangeren dazu, das von ihm in
Gedanken Entwickelte in Worte zu

fassen und auszusprechen, und hilft
ihm bei diesem Prozeß der
Selbstveräußerung. Anschließend wird die auf
diese Weise gemeinsam herausgebrachte

Erkenntnis kommunikativ
eingehend überprüft; eventuelle Gebrechen

werden argumentativ korrigiert,
Totgeburten begraben, d.h. dem Vergessen

anheimgegeben. Ironisch könnte man
vermerken, daß es eine Art Geburtsneid

ist, die den Philosophen zur Erfindung
von geistigen Ausgeburten veranlaßt,

um seine Unfähigkeit, leibliche Kinder

auszutragen, zu kompensieren. Aber
die androzentristische Pointe der Analogie

Liegt darin, daß der Akt des

Zeugens als die ranghöchste Tätigkeit
betrachtet wird. Wenn daher die letzte

Bedingung wahrer Erkenntnis in einem

wahrheitserzeugenden Gott angesiedelt

wird, so ist dies ein Indiz dafür, daß

es ein männliches Denkmuster ist, nach

dem menschliche Erkenntnis begründet
wird. Die Vorstellung eines die Seele

befruchtenden göttlichen Samenergusses

als Metapher für den Ursprung von
Wahrheit und Weisheit stellt die
Weichen für eine Fundierung aller erkennt-
nis- und wissengenerierenden Prinzipien.

Diesen liegt eine Denkstruktur

zugrunde, derzufolge Wahrheit nicht
anders begriffen werden kann denn als

Ausfluß aus einem höchsten Einen, mit
sich Identischen, das nur die ewige
Reproduktion seiner selbst ohne jede
Abweichung duldet.

26

Gott als unerschöpfliche männliche Potenz

Die männliche Seele als abkünftiger
Modus des Göttlichen und Empfängerin
der Wahrheit muß sich von allem ihr
Eigenen reinigen, sprich abstrahieren,

um der empfangenen Wahrheit teilhaftig
zu werden. Ihre Leistung besteht gerade

nicht darin, einen eigenen substantiellen

Beitrag zur Generierung von Wahrheit

beizubringen. Im Gegenteil: Sie muß sich

hinsichtlich ihrer eigenen Interessen

und Vorstellungen vollständig
zurücknehmen und sich gewissermaßen als

leeres Gefäß darbieten, in welchem die

Wahrheit sich, unbehindert durch
empirische Vorstellungen, unverfälscht rein
als sie selbst niederlassen kann.

Daß Frauen selbst dann, wenn ihnen
ebenfalls eine Seele zugestanden wird
(was in der Regel nicht der Fall war;
Frauen wurden vielmehr als Repräsentantinnen

des Prinzips Sinnlichkeit
betrachtet und der geistfernen Materie
zugeschlagen), mit dieser metaphysischen

und epistemologischen Fundierung

wahren Wissens Schwierigkeiten
haben, ist nicht verwunderlich, wenn
das, was sie als vorgeblich göttlichen
und damit geschlechtsneutralen Ausfluß

entgegennehmen sollen, Geist vom
Geist des Mannes ist, der das, was er an
sich selbst am meisten schätzt, seine

Zeugungskraft, in seine Vorstellung
eines göttlichen Wesens hineinpro-
jiziert. So sieht er sich durch die dem
Gott auf diese Weise unterstellte un-
ausschöpfliche Potenz in seinem
Selbstverständnis bestätigt, während das

weibliche Selbstverständnis sich darin
nicht wiederzuerkennen vermag, weil
für es das Erlangen wahrer Erkenntnis

gewiß nicht nach dem Paradigma einer

unaufhörlichen, nie versiegenden
Ejakulation vorgestellt wird.

Zwar ließe sich gegen die These, die

metaphysische Wahrheitsbegründung
sei androzentristisch, einwenden, daß

sie doch insofern geschlechterübergreifend

konzipiert ist, als ja auch die männliche

Seele als leeres Gefäß sich gleichsam

weiblich positioniere, indem sie die

Wahrheit von Gott empfängt und als

von Gott gezeugte zur Welt bringt.
Wenn aber darauf geachtet wird, daß

bei dieser Empfängnis und Geburt die

männliche Seele - wie bereits angedeutet

- Geist von ihrem Geiste empfängt
und damit sich selbst in ihrer eigenen
Wahrheit hervorbringt, schließt sich der

androzentristische Kreis: Der durch die

männliche Erkenntniskraft gezeugte
Gott wird mit den Allmachtsmerkmalen
einer ins Unendliche gesteigerten
Zeugungskraft ausgestattet, die ihrerseits
wiederum die männliche Erkenntniskraft

befruchtet. In diesem in sich

geschlossenen Kreis inszeniert das männliche

Bewußtsein seine Selbstinitiation,
die es dann unberechtigterweise als

Grundakt allgemeinmenschlicher Er-

kenntnisgenerierung behauptet.

Der Makel der Körperlichkeit

Dieses Modell einer universalistisch

verkappten geschlechtsspezifischen
Begründung der Wahrheitsfähigkeit
menschlichen Wissens hat bis ins 20.

Jahrhundert hinein Karriere gemacht.
Hier möchte ich daran erinnern, welche

Konsequenzen dieser Typus von
Rationalität für das Empirisch-Materielle
hatte. Die Seele muß der Wahrheit

würdig sein, um von Gott als ebenbürtiger

Partner anerkannt zu werden.



1 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 12. Buch: Kap. 7

2 Vgl. Piaton, Theaitetos, 150b

3 Ebenda, 150c

4 Vgl. Piaton, Phaidon, 64a-69e

5 Vgl. Piaton, Politeia, 514a-518b

6 Vgl. Wittgensteins Selbstkritik in den Philo¬

sophischen Untersuchungen, Nr. 108

..der Philosophen

Diese Ebenbürtigkeit erreicht sie, wie
bereits erwähnt, durch eine Katharsis,
indem sie sich jeglichen Umgangs mit
den körperlichen Sinnen enthält, da die

Sinne aufgrund ihrer Berührung
stofflich-materieller Gegenstände unrein
sind und die Seele entsprechend durch

unreines Wissen verunreinigen. Die

komplizierten Reinigungsrituale, wie
sie Piaton etwa in den Dialogen Phaidon4

und Politeia'1 im Stufengang des

Höhlengleichnisses beschreibt, sehen

für die theoretische Reflexion

Abstraktionsprozesse vor, in deren Verlauf von
den Zutaten der Sinne immer mehr

abgesehen wird, bis am Ende die makellos

reine Seele übrigbleibt, die im Zuge

ihrer Selbstreflexivität es nur noch mit
völlig unsinnlichen Gegenständen, den

Ideen, zu tun hat. Analog muß bei der

Reflexion des Praktischen die

Berücksichtigung körperlicher Bedürfnisse,
Begierden und Triebe so weit
eingeschränkt und ignoriert werden, daß nur
noch die Ansprüche der Seele zählen,

die ihre Erfüllung im Wahren, Guten und
Schönen findet. Wenn man bedenkt, daß

noch Kant, ohne daß der antike Hinter-

gund dabei als solcher präsent ist, von
reiner Erkenntnis und einer Kritik der

reinen Vernunft gesprochen hat, womit
er eine empiriefreie Selbstkonstruktion
des menschlichen Bewußtseins im Auge
hatte, wenn man weiter sieht, daß der
frühe Wittgenstein die Kristallreinheit
der Logik als ein Ideal pries, dem allenfalls

die Mathematik zu entsprechen

vermag6, dann lassen sich die Auswirkungen

des alten Paradigmas von der

selbstreinigenden Kraft der Seele, die

sich auf die Empfängnis der göttlichen
Wahrheit vorbereitet, erahnen.

Ergänzung oder Überwindung?

Ein Bild hält uns gefangen. Wir haben uns
selbst gefangengesetzt in Denkmustern

und -Schemata, die wir für rein rationale

und damit übergeschlechtliche Operationen

einer allgemeinmenschlichen
Vernunft halten. Erst allmählich entdecken

wir, dass es statt «allgemeinmenschlich»

eigentlich «allgemeinmännlichi) heissen

muß, wodurch die andere Hälfte der

Menschheit, wenn auch stillschweigend
mitgemeint, vom Ursprung der Wahrheit

gerade ausgeschlossen wird.
Was wir benötigen, ist ein neues Bild, in

welchem wir unser Selbstverständnis

wiedererkennen. Hier sind nun zwei

Wege denkbar. Der eine ist der Weg der

Ergänzung, auf dem im Rahmen einer

feministischen Erkenntnistheorie
Konzepte entwickelt werden, denen weibliche

Anschauungsmuster zugrundeliegen.

Das bedeutet selbstverständlich

nicht, dass den androzentrischen Kog-

nitionstypen, die sich an

Allmachtsphantasien einer phallischen Potenz

orientieren, einfach gynozentrische
Begründungsschablonen beigesellt werden,

die eine vaginale oder uterine

Metaphorik beinhalten und damit die

allgemeinmännlichen Stereotypen auf
der Ebene der Sexualität durch

allgemeinweibliche ergänzen. Ich bin

sogar ziemlich sicher, dass Bilder eines

weiblichen Selbstverständnisses bevorzugt

werden, die nicht an den

Sexualorganen und ihren Funktionen
festgemacht sind. Solche Bilder könnten

beziehungsorientiert sein und entsprechend

auf Verhältnisstrukturen, auf

Zusammenhänge und Kontexte referieren,
in welchen Individuen nicht als isolierte
Einzelne vorkommen, die einsam und

unbezüglich ihren Mann stehen,
sondern sich als Akteure in einem Netz¬

werk betätigen, zu dessen Zusammenhalt

sie spezifisch das ihre beitragen.
Der andere Weg wäre der einer
Überwindung des androzentrischen
Begründungsmusters von Denken und Erkennen,

und zwar im Hinblick auf eine das

männliche und das weibliche Selbstver-

ständnis umgreifende Vorstellung von
Wahrheitsbedingungen. Bilder, die in
diesem Verständigungsprozess hilfreich
sein könnten, dürften keine sexuellen
Konnotationen enthalten, damit sie

nicht aufgrund einer latenten andro-

oder gynozentrischen Vorbelastetheit
das Unternehmen schon von vornherein

gefährden. Die Schwierigkeit, die sich

ergibt, wenn man diesen Weg vorzieht,
besteht darin, dass zwischen den

Geschlechtern geklärt werden müsste,

was sie auf der ihnen gemeinsamen
menschlichen Ebene aus ihrem je
spezifischen Selbstverständnis eingebracht
wissen wollen und was sie als verzichtbar

erachten. Es kann ja nicht darum

gehen, das «Allgemeinmenschliche»
einfach als Summe aus der Addition von
Männlich und Weiblich aufzufassen,
denn das Verbindende ist etwas, das es

durch gemeinsame Anstrengungen
allererst zu finden, ja zu erfinden gilt. •
Dieser Artikel ist eine gekürzte Fassung des gleichnamigen

Referates von Annemarie Pieper, das sie im Rahmen

der Ringvorlesung «Geschlechterdifferenz aus geistes-

und naturwissenschaftlicher Sicht» an der Uni Basel

gehalten hat.

j ANNEMARIE PIEPER ist ordent¬

liche Professorin für Philosophie

1 an der Universität Basel. Zum

' Thema ist von ihr erschienen:

<t Aufstand des stillgelegten Ge¬

schlechts. Einführung in die

feministische Ethik. Herder, 1993.

27


	Der kreis(s)ende Gott der Philosophen

