
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 22 (1996)

Heft: 5

Artikel: Hannah Arendt - Querdenkerin im Gewebe der Tradition

Autor: Purtschert, Patricia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hannah Arendt -QUERDENKER1N IM GEWEBE DERTrADITION

VON PATRICIA PURTSCHERT

Wenn die gemeinsame Geschichte ein riesiges Gewebe bildet, dann wird es von

den Menschen gestaltet. Sie weben eigene und neue Fäden hinein, verknüpfen sie

mit anderen, bilden Muster, stossen auf die Nadeln und Fäden der anderen,

durchkreuzen deren Linien, verheddern und verknoten sich. Wird diese von Hannah

Arendt oft beigezogene Metapher für menschliches Handeln auf ihr eigenes Werk

angewendet, müsste sie wohl als Weberin von Querfäden bezeichnet werden, als

eine, die eigensinnig zwischen Längsfäden umhergeht, sie miteinander verbindet

und dabei ungeahnte Querverweise aufzeigt: Eine Querdenkerin ohne feste Pläne,

ohne fixes Stoffmuster, ohne mit dem Faden in der Hand den Ausgang aus dem

Labyrinth zu verbinden.

Der folgende Artikel versucht einige dieser Fäden, die Hannah Arendt im

Denkgewebe hinterlassen hat, mit denen feministischer Denkansätze zu verknüpfen.

Zwei davon gehen von den Referaten von Maja Wicki und Christina Thürmer-Rohr

aus, die sie an den Hannah-Arendt-Tagen in Zürich gehalten haben.

Zwar häufen sich die runden Zahlen um Hannah

Arendt: Am 4. Dezember 1995 jährte sich

ihr Todestag zum zwanzigsten Mal und am

14. Oktober 1996 wäre sie neunzig Jahre alt

geworden. Doch ist das wachsende Interesse

an der zeitlebens hoffnungslos unpositionier-

baren - von Linken als konservativ, von

Rechten als marxistisch geflissentlich

übergangenen - Denkerin wohl kaum diesen

trockenen Daten zuzuschreiben. Ihre Analyse

des Totalitarismus, ihre Beschäftigungen

mit dem Judentum, ihre Abhandlungen über

existentielle Tätigkeiten wie Handeln,

Herstellen, Arbeiten und Denken erfahren seit

kurzem eine Renaissance. Ausdruck der

Wiederentdeckung waren auch die vom

Verein «politikinitiativen» organisierten Han-

nah-Arendt-Tage, die vom 20.-23. Juni 1996

in Zürich stattgefunden haben. 23 Referentinnen

erzählten von ihren vielfältigen

Zugängen, sei es über Edition, Rezeption,

Analyse, Biografie, Philosophie, Politiktheorie

oder die persönliche Freundschaft zu

Hannah Arendt. Eine Publikation der

Beiträge ist in Vorbereitung.

Hannah Arendt und der Feminismus?

Das scheint sich erst einmal zu beissen.

Die bekannte Erwiderung der Philosophin

auf die Frage des Journalisten

Günter Gaus, ob sie die Emanzipation
als Problem erfahren habe, lautete: «Das

Problem selbst hat für mich persönlich
keine Rolle gespielt. Sehen Sie, ich habe

einfach gemacht, was ich gerne wollte. »

Die Antwort besagt, dass Arendt
keinen persönlichen Grund fand, sich mit
ihrer Rolle als Frau zu beschäftigen. Sie

besagt allerdings nicht, dass Arendt

grundsätzlich eine Gegnerin der

Emanzipation war; das Thema scheint sie

nicht genügend interessiert zu haben.

Darauf deutet auch eine Bemerkung in

einem Brief an den Alfred A. Knopf-

Verlag, mit dem sie eine Rezension von
Simone de Beauvoirs «Das andere

Geschlecht» ablehnte. Was der Autorin
fehle, hält Arendt fest, sei der «Sinn für
Humor und eine ehrfrüchtige Scheu vor
der Liebe»; die Problemstellung Beauvoirs

hingegen sei völlig berechtigt.1

Eine streitbare Weggenossin

Geschlechterblinde Flecken im Werk

Arendts wurden von feministischer
Seite oft kritisiert: Sie plädiert beispielsweise

für eine rigide Trennung von
Öffentlichkeit und Privatsphäre, oder geht

von einem traditionellen Verständnis

der Reproduktionsarbeit aus.

Eine feministische Galions- oder

Identifikationsfigur ist sie also nicht, und sie

hat kein Stück spezifisch weiblicher
Denk-Heimat auf Vorrat erobert und

eingezäunt. Eine produktive Begegnung

mit Hannah Arendt muss andere Wege

suchen. Ich möchte im folgenden drei

Möglichkeiten aufzeigen, die sich an

ihren Auseinandersetzungen mit dem

Judentum, der Wissenschaft und der

Fähigkeit des Anfangens orientieren.

Denken ohne Endergebnis

Vorab aber einige Bemerkungen zum

Umgang mit Hannah Arendts
philosophischer Hinterlassenschaft. Ihr Werk

enthält kein Theoriegerüst, keinen

Übersichtsplan und keine komplette
Gebrauchsanweisung. Denken heisst für

Arendt an Zwischenstationen gelangen,

um erneut aufzubrechen und viel-

4



Hannah Arendt
1969

leicht nie wieder denselben Ort zu erreichen.

Denken heisst Nach-denken, und
das bedeutet ein ständiges Infragestel-
len auch eben gewonnener Denk-«Er-

gebnisse». Dabei gibt es keine Linien
ohne Zäsur und keine Zusammenhänge
ohne Brüche. Was Arendt für den

Umgang mit der Tradition festhält, gilt auch
für ihr eigenes Werk: Es enthält Perlen
und Korallen, «die vielleicht nur als

Bruchstücke zu retten sind.»2

Denken und «nur scheinbar
Dogmatisches»

Gleichzeitig stellt uns diese
Herangehensweise vor Probleme. Wie kann

man sich auf Arendts Aussagen beziehen,

wie ihre Thesen verwenden, ohne

die Grundlage eines nach allen Seiten

offenen Denkens im Keime zu ersticken?

Arendt war sich dieses Problems wohl
bewusst. Gegen Schluss ihrer Abhandlung

über das Denken (Vom Leben des

Geistes) windet sie sich vor der Aufgabe,

einen Überblick auf die
vorhergegangenen Kapitel zu erstellen: «Wenn

wir uns jetzt dem Ende dieser Betrachtungen

nähern, so hoffe ich, dass kein
Leser eine schlüssige Zusammenfassung

erwartet, für mich stünde ein
solcher Versuch in flagrantem Wider¬

spruch zu dem, was hier beschrieben

worden ist.» Trotzdem kommt sie zum
Entschluss: «Da sich das, was jetzt
folgen soll, so stark auf meine vorangehenden

Überlegungen stützt, möchte ich
diese kurz in Aussagen zusammenfassen,

die nur als dogmatisch erscheinen

können, aber nicht so gemeint sind.»

Denken heisst also notwendig Ordnungen

schaffen, aber nicht, darin gefangen

zu bleiben. Schemen müssen stets

um- und abgebaut, verlassen oder neu

aufgesucht werden. Das bedeutet auch,
dass im Hinterkopf das Wissen um das

«nur scheinbar dogmatische» präsent
sein muss. Vor allem aber verlangt der

Umgang mit Arendts Hinterlassenschaft

ein eigenes Nach- und Weiter-

Denken, zu dem sie mit jeder Zeile ihres
Werkes auffordert.

Erste Verknüpfung:
«Condition Juive»
und «Condition Feminine»

Im Gegensatz zum Desinteresse an der
Position der Frauen in einer patriarchalen

Gesellschaft hat sich Hannah

Arendt intensiv mit derjenigen der
Juden in der antisemitischen Gesellschaft

beschäftigt. In ihrer Biographie der
deutschen Jüdin Rahel Vamhagen (1771-
1833) untersucht sie die beiden Optionen,

als kämpferischer Paria oder als

angepasster Parvenü zu leben. Varn-

hagens Lebensweg ist eine endlose



Hannah Arendt...

Suche nach einem eigenständigen und

doch integrierten Platz - sei es in den

literarischen Salons der Aufklärung und

der Romantik, sei es mittels Heirat,

Taufe und Namensänderung. Zurück

bleibt schliesslich die Einsicht, dass

sich das Judentum nicht abstreifen

lässt wie ein ungeliebtes Kleid, und

«auf ihrem Totenbett gestand sie sich

schliesslich ein: Was so lange Zeit meines

Lebens mir die grösste Schmach,

das herbste Leid und Unglück war, eine

Jüdin geboren zu sein, um keinen Preis

möchte ich das jetzt missen.»3 Anhand

dieses Schicksals kommt Hannah Arendt

zum Schluss, dass es nicht möglich ist,

auf selbstverständliche Weise mit einer

jüdischen Herkunft zu leben. Es bleibt
bloss die Möglichkeit, eine bewusste

Paria-Existenz zu führen.

Die Dialektik von Anpassung
und Widerstand
Dass die Widersprüche, die Rahel Varn-

hagens Leben beinhaltet, nicht mit der

politischen Gleichstellung der Juden ad

acta gelegt werden konnten, zeigt die

Geschichte des 20. Jahrhunderts auf

schreckliche Weise. Die politische
Emanzipation der Juden diente gleichzeitig
als Vorwand für antisemitische Kreise

«die Juden als allgegenwärtige Bedrohung

zu deklarieren».4 Die Wahl
zwischen Parvenü und Paria ist keine

wirkliche Wahl; sie zeigt bloss das

Dilemma zwischen Assimilation, die die

Verleugnung der jüdischen Zugehörig¬

keit verlangt, und der Emanzipation, die

die gesellschaftliche Ausgrenzung nach

sich zieht. Maja Wicki versteht den

Zusammenhang zwischen Widerstand

und Anpassung als dialektische

Bewegung. Dieser liege die existentielle

Erfahrung von Handlungsfreiheit und

Determination zugrunde. An diesem Punkt

stellt sich die (an den Hannah-Arendt-

Tagen unbeantwortet gebliebene) Frage,

ob sich aus der Analyse der «Condition

Juive» auch eine «Condition Feminine»

ableiten lässt.

Existentielle oder spezifisch
jüdische Erfahrung?

Obgleich eine Parallelisierung
verlockend erscheint, ist sie sicher nicht
einfach. Zusehr stützen sich Arendts

Analysen auf geschichtliche Bedingungen,

zusehr beharrt sie auf der Bedeutung

von Unterschieden, als dass sich

ihre Analyse des europäischen Judentums

einfach vom Inhalt lösen und als

Raster für ein anderes Phänomen

verwenden lässt. Andererseits sucht

Arendt nach einer sinnvollen Existenz

innerhalb unauflösbarer Widersprüche

wie Integration und Selbstverleugnung,
und rührt damit durchaus an die

Erfahrungen anderer Menschen. Würde

Arendts Auseinandersetzung mit der

Dialektik der Differenz, wie sie im Ge¬

gensatz zwischen Freiheit und Bedingtheit,

Natalität und Sterblichkeit gefasst

werden kann, «allein für die jüdische

Herkunft behauptet, würde die
rassistische Begründung einer grundsätzlichen

jüdischen Differenz übernommen»,

meint Maja Wicki dazu. Vielleicht

bietet gerade die Arbeit über Rahel

Varnhagen, in deren Schicksal sich

sowohl die «Condition Juive» wie auch die

«Condition Feminine» verbinden, eine

Möglichkeit, die beiden Fäden sorgfältig

und «nur scheinbar dogmatisch» zu

entwirren, und damit mehr über beide

Bedingtheiten und Freiheiten aus der

Sicht Arendts zu erfahren.6

jjjjjjjjjjjj^^

Technik- und Wissenschaftskritik
Es sei, als laufen wir uns selber in die

Falle, schreibt Arendt im Vorwort zu

ihrem Werk «Vita activa», «Sklaven [...]

unseres eigenen Erkenntnisvermögens



...IM Gewebe der Tradition

geworden [...], von allem Geist und

allen guten Geistern verlassene

Kreaturen, die sich hilflos jedem Apparat
ausgeliefert sehen, den sie überhaupt
nur herstellen können». In solchen Sätzen

tritt ein offenkundiges Staunen, ein

Kopfschütteln über die Gedankenlosigkeit

eines Prozesses zutage, der
mitnichten im Laufe der Geschichte, oder

im Wesen der Natur begründet liegt,
sondern ein Produkt vernunftbegabter
Menschen ist. Es ist, als würde die

Menschheit, anstatt ihre Werke
anzuerkennen, sie mittels einer Umkehrung zu

den Schöpfern ihres Schicksals erklären,

stellt Arendt fest. Dieser Umkehrung ist
auch Barbara Duden in ihrem Buch «Der

Frauenleib als öffentlicher Ort»

nachgegangen. Sie zeigt darin, wie mit Hilfe

moderner Apparaturen visuell nicht
Erkennbares zu Bildern verarbeitet wird,
von denen ein zwingender
Wirklichkeitsanspruch ausgehen soll.

DmeVeRVIELFÄLTIGUNG DER

Erscheinungen
Die Zeitschrift «Life» veröffentlichte
1990 Bilder einer menschlichen

Zeugung, die, analysiert Barbara Duden,

selber Zeugungen des Elektronenmikroskops

sind, Abbildungen «von
grundsätzlich Unsichtbarem. Was da an Ritzen,

Scharten und Fäden dargestellt wird, ist

wesentlich kleiner als eine Lichtwelle.
In Grössenordnungen, die kein Lichtstrahl

(erhellen) kann, registrieren
Elekronenbündel Intensitäten, werden

Magnetfelder vermessen, deren digitale

Anordnung auf dem Bildschirm nie

gesehene und durch Licht nicht auflösbare

(Oberflächen) darstellen.6 Der unentwegte

Versuch der Wissenschaft, hinter
die Erscheinungen zu gelangen, schreibt

Arendt, endet im steten Hervorbringen

neuer Erscheinungen: «Dass die moderne

Wissenschaft, die stets irgendwelchen

Äusserungen des Unsichtbaren -
Atome, Moleküle, Elementarteilchen, Zellen,

Gene - nachjagt, die Welt um eine

beispiellose Menge neuer wahrnehmbarer

Gegenstände vermehrt habe, ist
nur scheinbar paradox»,7 konstatiert sie.

Die Konstruktion von Wirklichkeit
Die Wissenschaft schaffe sich mittels
Laboratorien künstliche Welten mit

«ungeheur komplizierten Apparaturen,
mit denen sie das Nichterscheinende

zum Erscheinen zwingen möchte».8

Diese Neuerscheinungen bleiben
allerdings nicht hinter den Mauern der

Versuchsanstalten, sondern sie werden an
die eigentliche Welt vermittelt und als

Enthüllungen mit Wahrheitsanspruch,
als erwiesenes «So-ist-es» ausgegeben,

an das sich die Nichteingeweihten zu

gewöhnen haben: Das Ergebnis der

minutiösen und unhinterfragten
«Aufdeckarbeit» der Wissenschaften ist die

Produktion von Wirklichkeit, die frisch

aus dem Laboratorium in die Welt gegeben

wird. «Von der (wirklichen) Welt her

gesehen, ist das Laboratorium die Vor¬

wegnahme einer veränderten Umwelt»
stellt auch Hannah Arendt fest. Damit

betätigt sich die Wissenschaft als (Mit-)
Konstrukteurin von Wirklichkeit, eine

Funktion, die so leicht ins Manipulative
kippt, weil die Wissenschaft sich
beharrlich weigert, diese Selbstreflexion zu

leisten.

«Sehen auf Befehl»
Duden zeigt am Beispiel der
Schwangerschaft, wie das Vorstössen der Technik

die Wahrnehmung verändert. Die

Menschen werden im Verlaufe des

Jahrhunderts mehr und mehr auf ein «Sehen

auf Befehl» getrimmt: Das Kind
existiert, ist Mädchen oder Knabe, ist
gesund etc. wenn der Ultraschallbefund

es «sagt». Die schwangere Frau wird
über das Leben in ihrem Leib aufgeklärt,

während ihre Eigenwahrnehmung

gegen die scheinbare Effektivität
der Geräte kaum noch eine neue Aussage

ans Licht bringen kann. Anhand der

Notizen eines Arztes, aufgezeichnet

anfangs des 18. Jahrhunderts, zeigt
Duden, wie sich Diagnose und Behandlung
damals an der Selbstwahrnehmung der

Frau orientiert haben. Arzt und Patientin

haben sich, auch wenn sie

abweichende Begriffe benutzen, noch in
denselben Bedeutungshorizonten bewegt.

Der Verlust der Sprache

Die Basis einer gemeinsamen Sprache

(also eines gemeinsamen Bedeutungshorizontes)

betrachtet auch Arendt als

grundlegend, weil jedes menschliche

Handeln auf der Verständigung durch

Sprache beruht. Diese Basis sieht sie

gefährdet durch die Eigendynamik einer

7



Strassenschild in
Hannah Arendts
Ceburtsstadt Hannover

codifizierten Sprache der Wissenschaften.

«Es zeigt sich nämlich, dass die

(Wahrheiten) des modernen
wissenschaftlichen Weltbildes, die mathematisch

beweisbar und technisch
demonstrierbar sind, sich auf keine Weise

mehr sprachlich oder gedanklich
darstellen lassen.»10 Der Verlust der Sprache

macht die Rückbersetzung von dem, was
die Wissenschaft eigentlich «macht»,

d.h. einen denkenden Nachvollzug
unmöglich. Weder die Selbstreflexion der

Wissenschaften noch ein Risiko- und

Ethikdialog mit der Gesellschaft sind

möglich, wenn die Sprache durch unendliche

Verschlüsselungen sprachlos wird.

Dritte Verknüpfung:
Anfangen und Handeln
Im Anfangen, in der Fähigkeit nämlich,

Handlungen zu initiieren und eigene

Fäden ins Gewebe menschlicher

Angelegenheiten zu schlagen, kommt bei

Arendt die Freiheit der Menschen zum

Vorschein. Arendts Idee des Anfangens,

kritisiert Christina Thürmer-Rohr,

kümmert sich allerdings nicht um die

vorausgehende Selektion. Handelnkönnen

ist in einer von Machtstrukturen
durchsetzten Gesellschaft keine
allgemeine Freiheit, sondern ein Privileg ein¬

zelner. Dies zeige die Verhinderung,

Boykottierung und Beschneidung von

Neuanfängen, die aus einer

Heimatlosigkeit heraus geschehen. Versuche,

ein Stück Welt zu schaffen, werden oft

in die Wertlosigkeit zurckgedrängt.

Anfangen bedeutet aber auch Altlasten
mitzuschleppen, blinde Flecken zu

tradieren, Grenzen zu erstellen, Bewertungen

vorzunehmen, alte und neue
Normen zu etablieren. Als Beispiele nennt
Thürmer-Rohr den Ausschluss der

Schwarzen aus der Unabhängigkeitsbewegung

Amerikas oder derjenige von

Frauen aus der französischen Revolution.

Aus der Freiheit des Anfangens
der einen kann Unfreiheit für andere

resultieren.

Wider den Dogmatismus

Andererseits, betont Thürmer-Rohr,

kommt in Arendts Konzept des Anfangens

ein Zutrauen zur Welt zum Tragen,

das es sich nicht bequem macht in
unverrückbaren Überzeugungen oder starren

Wahrheiten. Arendts «amor mundi»

sucht die Lebendigkeit gemeinsamen

Handelns und scheut sich nicht vor
dessen Unvollkommenheit, Brüchigkeit
oder der Möglichkeit des Scheiterns:

Fäden können reissen und Löcher

entstehen, denn dem Gewebe menschlicher

Angelegenheiten liegt kein
göttliches Schnittmuster zugrunde.

In einheitlichen Konzepten hingegen

verliert das Handeln seine Offenheit, es

wird zu Gewalt, «zum Nicht-Handeln,

zu totalitärem Denken, also zur
Ideologie, zu eindimensionalem Denken, also

zum Nicht-Denken»." Arendt sträubt
sich gegen das Verwenden fixer
Variablen für Menschengruppen, weil sie

deren Verschiedenheit zum Verschwinden

bringen. Pluralität ist eine

Grundbedingung menschlichen Zusammenlebens

- und ein Grundrecht aller
Menschen. Um diese Differenziertheit stets

neu zu denken braucht es eine unentwegte

Wachheit und die «amor mundi»,
die Liebe zur Welt.

Neubewertung des Handelns
Diese Haltung kann Kritik und Anregung

implizieren: Einerseits bezeichnet

sie die Gefahren, denen auch feministisches

Denken ausgesetzt ist, sei es in

der Verwendung fixer Geschlechterkategorien

oder einer ausschliessenden

Identitätspolitik. Andererseits, und in

diesem «andererseits» sehe ich eine

grosse Chance, zeigt Hannah Arendt
eine andere Sicht und eine neue Bewertung

von Handlungen: Der Wert einer

Handlung misst sich nicht an der Kom-

promisslosigkeit, der Schnelligkeit und

der Effizienz, mit der ein Ziel erreicht

wird: «Das ursprünglichste Produkt des

Handelns ist nicht die Realisierung vor-

gefasster Ziele und Zwecke, sondern

die von ihm ursprünglich gar nicht
intendierten Geschichten, die sich ergeben,

wenn bestimmte Ziele verfolgt
werden».12 Vielleicht kann ein solcher

Blick ein anderes Bild der Neuen

Frauenbewegung zum Vorschein bringen,

einer Bewegung, die doch so viele

Ziele nicht erreicht hat, die sie anvisier-

8



Kolumne
VOn JUDITH JAKOSKA

te: Das Patriarchat ist nicht abgeschafft,
die jungen Frauen sind seltsam
unmotiviert, der Frauenpower hat Stromausfall,

die feministische Krise ist ausgerufen,

der Backlash triumphiert. Aber:

Unglaublich viele Anfänge von Frauen

sind in das Geschichtsgewebe der letzten

Jahrzehnte eingeflochten und sichtbar

präsent: in den Zeitungen, den

Bibliotheken, den Programmen, den

Köpfen, der Sprache, den Bildern, den

Blicken, den Haltungen, dem Selbstverständnis.

Eine Ent-Krampfung weg von
nie erreichten Zielen und Zurück zum

Wagnis des risikoreichen, gemeinsamen,

unabsehbaren Handelns -
vielleicht ist dies die (ge)wichtigste Perle,

die Hannah Arendt uns hinterlässt. •
1 Zitiert nach Ludz, Ursula: Hannah Arendt. Un¬

abhängig weiblich, in: Du, 11/93.

2 Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes

(VLG), S.208.

3 Arendt, Hannah: Rahel Varnhagen, S. 15.

4 Wicki, Maja: Natalität als dialektischer Begriff -
Emanzipation und Assimilation. Referat an den

Hannah-Arendt-Tagen in Zürich.

5 Ursula Ludz erwähnt im ihrem Artikel im Du Nr.

1 1/93 zwei Autorinnen, Ann M. Lane und Maria

Markus, die eine «Parallelisierung von Judentum

und Frauentum, Zionismus und Feminismus»

in Arendts Werk aufzeigen.

6 Duden, Barbara: Der Frauenleib als öffentlicher

Ort, S. 28.

7 VGL, S. 65.

8 VLG, S. 65.

9 VLG, S. 66.

10 Arendt, Hannah: Vita Activa (VA), S. 9.

1 1 Thürmer-Rohr, Christina: Die Anstössigkeit der

Freiheit des Anfangens. Referat an den

Hannah-Arendt-Tagen in Zürich.

12 VA, S. 174.

Der Frauenbonus herrscht offenbar nach wie vor. Wie käme es sonst, dass nicht nur eine

abtretende Ordinaria und Vizerektorin breite AAedienbeachtung findet, sondern eine n.a. aoP

em. (emeritierte nebenamtliche ausserordentliche Professorin) gleich noch dazu? Zeitungen
leben im allgemeinen davon, dass sie das Nichtalltägliche bringen. Was an den abtretenden

Professorinnen ist das Nichtalltägliche? Dass sie endlich abtreten, oder dass es sie überhaupt

gegeben hat? Dass es nie mehr welche davon geben wird, oder dass jetzt das Zeitalter der

Professorinnen anbricht? Natürlich hängt es mit der noch bestehenden deutlichen

Untervertretung von Frauen in höheren akademischen Rängen zusammen. Noch??

Wie war das also in meiner Generation? Als ich Anfang der 50er Jahre «Das andere

Geschlecht» von Simone de Beauvoir las, ärgerte mich, dass sie sich im Philosophischen so

oft auf Sartre berief statt auf sich selbst. Daran erinnere ich mich, nicht an feministische

Impulse, die ich erhalten hätte. Vielleicht ist das typisch: Frauenkarrieren waren durchaus

möglich, es gab väterliche/brüderliche Förderer, die unsereine in der beruflichen Welt als

ihresgleichen ansahen. In der privaten dann wurden wir mit Handküssen geehrt und allem,

was daraus folgt - das schien sehr selbstverständlich. Freilich, ein übergrosser Andrang von

karrierelustigen Frauen war nicht auszumachen, und daher von Bedrohung - etwa durch

Quoten! - keine Spur.

Solch paradiesische Zustände sind vorbei, die jungen Frauen haben vom Baum der Erkenntnis

gegessen und wissen, dass sie gleich (oder different??) sind, jedenfalls aber gleichberechtigt
und dadurch auch ein bisschen gleichverpflichtet, zum Beispiel Professorinnenstellen in

Besitz zu nehmen. Gleichverpflichtet? Ja, das finde ich, auch wenn das mit «grenzenlosen

Ansprüchen und Erwartungen» einhergeht, wie mir jüngst eine junge Freundin vorwarf. Frau

kann jedoch die einen Erwartungen den anderen Ansprüchen opfern, wie es die Redaktorin

dieser Zeitschrift tat, als sie mich um einen Beitrag bat. Ursprünglich wollte sie ein Interview

mit mir machen. Das wäre ihre Arbeit gewesen. Aber ich hatte sie gerade in meiner üblichen

Art gedrängt, möglichst rasch das Lizentiat abzuschliessen, um dann gleich zur Dissertation

überzugehen. Daraus folgerte sie nun logisch: Machen Sie den Beitrag doch bitte selbst, dann

kann ich rascher an meine Arbeit gehen. -
Einverstanden!

JUDITH JÄNOSKA, geboren 1931 in Graz, habilitierte ebenda in philosophischer Soziologie. Sie war von 1972 bis 199b

nebenamtliche ausserordentliche Professorin für soziologische Theorie an der Universität Bern.

9


	Hannah Arendt - Querdenkerin im Gewebe der Tradition

