
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 21 (1995)

Heft: 5

Artikel: Leidenschaftliche Selbstverschwendung : ein Porträt der
Psychoanalytikerin Sabina Spielrein (1885-1941)

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leidenschaftliche Selbstverschuienl

VON LISA SCHMUCKLI Ein Porträt der Psychoanalutikerin Sahina Spielrein (1885-1341)

Sabina Spielrein war eine Frau, die den «schielenden Blick»1 mehrfach praktizierte:

Als Medizinerin schielte sie auf die erst im Entstehen begriffene Wissenschaft

der Psychoanalyse und verknüpfte diese zugleich mit philosophischen und ihren

eigenen Erkenntnisinteressen. Als Frau gehörte sie zu den ersten Studentinnen

in Zürich und musste sich schielend zwischen ihrem Beruf, ihrer Herkunftsfamilie

und deren Erwartungen auf ihre eigene Familiengründung herumschlängeln. Als

Jüdin stand sie am Rande einer Gesellschaft, die immer gefährlicher und tödlicher

in präfaschistische Zeiten driftete. Sie war eine der ersten Psychoanalytikerinnen

und vertrat damit eine Grenzwissenschaft, die den Körper und seine Fantasien

zur Sprache zu bringen versuchte. Bekannt jedoch wurde sie vor allem in der Rolle

der Geliebten von Carl Gustav Jung. Gerade diese Rolle liess die Person Sabina

Spielrein immer wieder in Vergessenheit sinken: Sie, die sich lebenslang gegen

die männlichen Projektionen von Weiblichkeit gewehrt und unablässig um ihre

Subjektivität und um die Anerkennung ihrer Persönlichkeit gekämpft hatte, sie

soll ihren Platz in der Geschichte der Psychoanalyse «verloren» haben? Lisa

Schmuckiis Text verfolgt die eigenständigen Ideen der Sabina Spielrein.

Die kulturgeschichtliche Figur der Eva

ist für Sabina Spielrein die (erste) Frau,

die aufgrund ihrer Neugier aus dem

Paradies vertrieben wurde. In Eva sieht

Spielrein einen Destruktionsprozess

verkörpert, den sie zu einem Kern ihrer
theoretischen Überlegungen macht. In
ihrer Schrift «Die Destruktion als

Ursache des Werdens» - von Freud im

Publikationsorgan seiner psychoanalytischen

Gesellschaft veröffentlicht -
entwickelt Spielrein ihre Idee einer

Dialektik oder genauer: einer
Pendelbewegung zwischen Destruktion und
Werden. Dass Eva immer noch eine

weitere Frage offen hat, dass keine

Antwort sie allzu schnell in dümmliche
Zufriedenheit versetzt und dass sie mit
Neugier ihre eigene Denk- und
Lustfähigkeit bezeugt, hat ihre Vertreibung
aus dem Paradies zur Strafe. Eine Eva,

die wissbegierig auftritt und nicht
gewillt ist zu warten, bis man ihr Wissen

anbietet, verstösst gegen das Gesetz

1 Vgl. Weigel/Stephan 1983, S. 83ff.

des Vaters. Als wissbegierige Frau

setzt sie sich nicht nur als Subjekt, sie

setzt sich zugleich als begehrende
Frau. Diese wünschende und wissende

Eva wird in der äusseren Realität zu

einer fallenden Frau, zur sündigen Eva,

die die Grenzlinien überschreitet.
Eine weitere Variante des Destruktionstriebs

stellt Spielrein anhand der

«Baummenschen» dar. Die Baummenschen

sind Gnome aus dem Wald -
Spielrein hatte sie in rabbinischen

Schriften entdeckt -, die bis zum Nabel

in die Erde eingegraben sind. Die Erde,

symbolisch die Mutter, nährt diese

Baummenschen durch den Nabel. Wird

diese Lebensschnur durchtrennt, sterben

die Baummenschen. Das Herauszerren

der Baummenschen versteht

Spielrein als symbolische Opferung, als

Beschneidung oder gar Kastration,

ähnlich der jüdischen Beschneidung,

vergleichbar aber auch mit der Entbindung

des Kindes von der Mutter.

Kritik an der eindimensionalen Definition der Frau

Ihr Kommentar zu dieser halb realen,

halb symbolischen Ordnung: «Man

entmannt sich, i.e. tötet symbolisch die

Sexualität in sich, damit man nicht in

Wirklichkeit destruiert wird; ohne

Destruktion ist ja das Werden unmöglich.»

In einer eigentlichen Selbstdisziplinie-

rung kann so einer realen (Selbst-)De-

struktion vorgebeugt werden. Und
damit frau sich vor der Selbstzerstörung

wehren kann, muss sie, so Spielrein,

symbolische Arbeit leisten, also reale

und fiktive Kinder (wie z.B. Texte)
entbinden: Spielrein weigert sich, den

16



Antagonismus zwischen Familie und

traditioneller Privatheit auf der einen

und Kultur und Öffentlichkeit auf der

anderen Seite auf die Geschlechter

aufzuteilen, sondern will für sich/für die

Frau beide Seiten und somit den Spagat

beanspruchen: Sie will als Frau auch

Kultur betreiben.

Destruktion und Werden führen in der

Erinnerung nur allzu oft zur Mutter
zurück. Dazu assoziert und beschreibt

Spielrein folgende Situation aus der

Analysestunde: «Ein Mädchen liest mit

grosser Freude Hexengeschichten; es

stellt sich heraus, dass sie als Kind gern
eine Hexe nachahmt, und die Analyse
ergibt, dass die Hexe in der Phantasie
des Mädchens die Mutter vertritt, mit
welcher sich erstere identifiziert. Die

Hexengeschichten sind demnach für
das Mädchen nur insofern lustbetont,
als das Leben der Mutter, welches das

Mädchen durchmachen möchte, für sie

lustbetont ist.» Nicht die Kombination
und Assoziationskette von «Mutter-
Hexe» ist hier neu, originell ist jedoch
Spielreins Pointierung, dass diese
Assoziation für das Mädchen eine
lustvolle ist.

Sich zu erkennen und auszuleben
bedeutet für Spielrein, sich sowohl vom
Begehren, d.h. von den eigenen symbolischen

Arbeiten her zu definieren, sich
aber auch vom Tode her zu verstehen,
einem Tod jedoch, der die eigene
Herkunft mitreflektiert. Es gibt für sie den
Destruktionstrieb nicht isoliert und
losgelöst, sondern nur in Verbindung mit
dem «Werdetrieb».

LBbenserhaltendE Selhstdif f ErEnziErung

Damit bemühte sie sich im Gegenzug
zu zeitgenössischen Strömungen, den
Destruktionstrieb nicht als Domestizie-

Das einzige Fntn. das Yen Sabina Spielrein enistierb

Sabina (links) mit ihrer Hlutter und der jüngeren Schwester Emilia.

SABINA SPIELREIN stammte aus einer reichen russisch-jüdischen Familie aus Rostow am Don.

Wie in russisch-jüdischen Elternhäusern üblich, erhielt auch die Tochter eine glänzende

Ausbüdung; bevor sie sich jedoch den russischen Studentinnen anschliessen konnte, die an die

Universität in Zürich zogen, verlangten ihre Eltern, dass sie an der Psychiatrischen Klinik Burg-

hölzii wegen ihrer Hysterie behandelt werde. Nach nur zehnmonatiger Behandlung bei Carl

Gustav Jung galt Sabina Spielrein als für so weit geheilt, dass sie sich für ein Medizinstudium

immatrikulieren konnte. 1911 promovierte sie über Schizophrenie. Aufgrund dieser Dissertation

wurde sie in die psychoanalytische Gesellschaft aufgenommen, was für sie nicht nur Anerkennung,

sondern auch Eintritt in einen neuen, gesellschaftlich noch unsicheren Berufsstand

bedeutete.

Im selben Sommer heiratete sie überstürzt den Rabbiner Paul Scheftel. Diese Heirat beendet die

Tagebuchaufzeichnungen von Sabina Spielrein. Ihre biografische Spur verschwimmt: Sie war
Mutter zweier Töchter geworden und schon bald nach Rostow zurückgekehrt. Zurück in
Russland, war sie beteiligt am Aufbau und an der Institutionalisierung der Psychoanalyse und

übersetzte Jungs Werk in die russische Sprache. Zu ihrer kaum möglichen Verortung hält sie selbst

fest: «Bin ich vom Contakt mit dem Leben ausgeschaltet, dann heisst es, dass ich in das Leben

nicht hineinpasse, dass ich auf immer verloren bin. » Zuletzt wurde Sabina Spielrein im Sommer

1941 mit ihren beiden Töchtern in einem Zug von Jüdinnen und Juden gesehen, die von den

faschistischen Besatzern durch die Strassen von Rostow getrieben und anschliessend von den

Nazis in der Synagoge erschossen wurden.

17



Leidenschaftliche

rungsversuch des Todes zu denken. Ihr

Konzept des Destruktionstriebs will
weder die Sterblichkeit besiegen noch

die Sexualität unterwerfen und kontrollieren;

es will eine Ahnung vom Tod,

der immer auch das Fremde, Unheimliche,

Andere darstellt, vermitteln und

diese Ahnung als bewusste

Auseinandersetzung mitten ins Leben
hineinstellen. Denn indem sie auf den

Destruktionstrieb als Part des Werdetriebs

besteht, holt sie zugleich den Eros aus

der Verdrängung hervor.

Die zweite entscheidende Idee aus «Die

Destruktion als Ursache des Werdens»

ist die Vorstellung des Individuums als

Dividuum. Spielrein bestimmt dieses

Dividuum in seinem Verhältnis zur

Artpsyche und zur Selbstfremdheit. Das

Dividuum befindet sich in einem

permanenten Selbstdifferenzierungsprozess,

in dem es kontinuierlich Ähnlichkeiten

zerstört und Gleichheiten kritisiert, um

sich Offenheit für Veränderungen zu

ermöglichen. Das Dividuum, das um
ihre/seine Mehrfachmöglichkeiten weiss

und zugleich eine - wie Spielrein es

nennt - «Verdichtung von verschiedenen

Personen zu einer» darstellt und

verkörpert, muss sich gegen die

Vereinnahmung durch die Artpsyche wehren.

Artpsyche und Ichpsyche stehen einander

als antagonistische Strömungen

entgegen, und die Artpsyche versucht,

die Ichvorstellungen zu einem unper-

18

sönlichen, typisierten, kontrollierten
und vor allem allgemeingültigen
Vorstellungsbild zu machen.

In ihrem Sog und Unterwerfungsdrang
versucht die Artpsyche, die individuellen

Differenzen und Imaginationen
abzuschleifen und zu nivellieren, auf dass

die Ichpsyche sich unter die Artpsyche
subsummieren lässt. Gerade dieser

Wunsch der Artpsyche stellt eine

Bedrohung für das Dividuum dar, da «die

Auflösung im Ähnlichen nicht brüsk

zerstörend, sondern unbemerkt vor sich

geht. Und doch, was bedeutet diese

Auflösung für die Ichpartikel, wenn
nicht den Tod?». Die Unterwerfung
unter die Artpsyche und die

Gleichschaltung gemäss dem Ähnlichkeitstypus

bedeuten letztlich die Aufgabe
des Dividuums und damit seinen sozialen

und individuellen Tod. Gegen diesen

Tod kann frau/man nur Widerstand

leisten, indem frau/man sich kontinuierlich

selbst differenziert.

Spielrein kombiniert die Erkenntnis des

Dividuums mit der Einsicht in eine

Selbst-Differenz oder Selbstfremdheit.

Denn die vorherrschende Empfindung
eines Dividuums mitten in diesen

Gefühlsverwirrungen und Sprachmöglichkeiten

ist folgende: «Die Welt verändert

sich, unheimlich fremd, es ist wie ein

Theaterspiel; gleichzeitig damit drängt
sich die Erkenntnis auf: (Ich bin mir

ganz fremd.)» In einer sich so rasant

und unübersichtlich verändernden Welt

fühlt sich die/der Einzelne wie in einem

Theaterspiel: Die Grenzen zwischen

Fiktion und Realität, zwischen Fantasien

und Wirklichkeiten, zwischen Innen

und Aussen verschwimmen und drohen

sich aufzulösen. Es setzt der Prozess

der Fiktionalisiemng der Realität ein.

Und wie im Theater ist jene Situation

höchster Verdichtung und Konzentration

spürbar, die jederzeit durch eine

noch so kleine Zufälligkeit oder
Unachtsamkeit zusammenstürzen kann.

HippmomEnt der SelhstuiahrnEhmung

Spielrein notiert: «Jede Vorstellung

erreicht ihr Lebensmaximum, wenn sie

am intensivsten auf ihre Umgestaltung

zur Wirklichkeit wartet; mit der

Realisierung wird sie zugleich vernichtet» -
und sogleich erscheint eine neue

Vorstellung. Die alte Vorstellung wird in

einem neuen Erinnerungsbild
aufgehoben. In diesem Theaterspiel aber, das

eine Intensivierung oder aber eine

Erkaltung der Welt bedeuten kann,

wird die Welt einer/einem unheimlich:

Sie ist nicht mehr heimelig, frau/man ist

in ihr nicht mehr heimisch. In einer
solchen Welt wird das Dividuum fremd

und selbst-fremd. Die Selbstfremdheit

zeigt sich, so Spielrein, letztlich nochmals

in einer Differenz, nämlich in der

Differenz zwischen Gedanken und

Personen. Die Gedanken selbst gehören

nicht mehr zur denkenden Person - es

entsteht ein derart loses Spiel, dass es

leicht auseinandertreiben könnte. Gerade



Selbst verschuuendung

in diesem Auseinanderschweben
zwischen einer Person und verschiedensten

Gedanken kann die einzelne

Person vielfältig werden, kann also die

«Polyphonie des Anderen»2 entstehen.

Sabina Spielrein hatte sich - indirekt -
in ihrer Studie um den Destruktionsund

Werdetrieb auch um eine Theorie

der Weiblichkeit bemüht. Konsequent

ging sie dabei primär von sich selbst
und ihren eigenen Erfahrungen,
Wahrnehmungen, Erlebnissen und Reflexionen

aus. So notierte sie in ihr Tagebuch:
«Ich muss Menschen mit heissen

Strebungen um mich haben, ich muss
das Leben vieler Einzelner erleben, ich

muss von tiefen und grossen Gefühlen
beseelt werden, ich muss Musik, muss
Kunst um mich haben. Wahrhaftig, ich
könnte nie befriedigt werden. »

Die Frage nach dem Frau-Sein

Leidenschaft ist das Thema ihrer
Weiblichkeitsvorstellungen: In der Leidenschaft

zeigt sich bei Frauen oft die
Angst vor den eigenen Gefühlen, die
Angst vor dem ungestümen Begehren,
die Angst, als Frau derart intensive und
kräftige Gefühle überhaupt in sich zu
haben. Das Ich-Erleben als Frau wird
zerrissen zwischen inneren Gefühlen
und äusseren Realitäten. Spielrein
beschreibt, dass Frauen zusätzlich zur
Angst, von einer eigenen Leidenschaft
zerstört zu werden, auch die Angst vor
den gesellschaftlichen Reaktionen kennen,

falls sie diese Leidenschaft
ausleben und realisieren würden. Im
Schatten der Leidenschaft schleicht
sich der Destruktionstrieb ein und mit
ihm konkrete oder sublimierte Zer-

störungs- und vor allem Todesfanta¬

sien. In der Angst vor den Reaktionen

der Öffentlichkeit erkennt Spielrein eine

«soziale Gefahr», die darin besteht,
dass Mädchen und junge Frauen, die

dabei sind, ihr Begehren, ihre Stärken

und Möglichkeiten, ihre Sexualität, ihren

Körper und ihre eigene Sprache zu
entdecken, beschnitten und zur Anpassung

gezwungen werden. Damit ist die

Frage nach weiblicher Lust und Begehren

gestellt: Wie können Mädchen und
Frauen frech, neugierig und zugreifend
sein, ohne ihre Sensibilität und Emotionalität

aufgeben zu müssen? Und wie
können Mädchen und Frauen diese

inneren Widerstreite aushalten?

Wider die lisziplinierung der Leidenschaften

Ausgelebte Leidenschaftlichkeit berührt,

umfängt, hält, begehrt, schaut, nimmt
wahr, spielt, streichelt und sucht

Worte, um sie sofort wieder als zu

knapp zu verwerfen. In dieser
Leidenschaftlichkeit verbergen sich Lust und
Wahnsinn. Beide jedoch «verweisen auf

etwas jenseits der Symbolisierungs-

fähigkeit»3: Sehen und Tasten zeigen
sich gerade in der Lust, im Er- und
Begreifen nicht nur des anderen Körpers,
sondern auch der Umgebung und der

Welt. Aber durch das Auge, den Blick,

wurde im Vergleich zu den aktiven
Tastsinnen Begehren, Leidenschaft und
Sexualität distanziert und kontrollier¬

bar gemacht. Die Berührung, die
Leidenschaft intensivieren und zugleich
die Ohnmachtserfahrung verschärfen

kann, steht hier dem Sehen gegenüber,
das die Erfahrung der Ohnmacht

begrenzt. Leidenschaft jedoch ist ein zu

starkes Gefühl, als dass es sich durch
das Auge allein disziplinieren liesse.

Mit Sabina Spielrein ist Leidenschaft
ohne Berührungsängste und
Vernichtungsfantasien möglich, sofern eine

«Neudifferenzierung» stattfinden kann:

eine Neudifferenzierung, die auf (weibliche)

Opfergaben verzichtet und die

Rollen im Liebesspiel und im sozialen

Kontext zwischen Frau/Mann, Frau/
Frau, Mann/Mann neu mischt; eine

Neudifferenzierung, die ein Dividuum in
ihrem/seinem permanenten Verände-

rungs- und Bewegungsprozess unterstützt

und sich auf neue Möglichkeiten
zu öffnen versteht. 0

Verwendete und weiterführende Literatur

Braun, Christina von: Ceci n'est pas une femme.

Betrachten, Begehren, Berühren - Von der Macht

des Blickes, in: Lettre International, 25, Berlin 1994,

S. 80-84.

Carotenuto, Aldo (Hg.): Tagebuch einer heimlichen

Symmetrie. Sabina Spielrein zwischen Jung und

Freud, Freiburg 1986 (Enthält Spielreins
Tagebuch).

Spielrein, Sabina: Sämtliche Schriften, Freiburg
1987.

Stephan, Inge: Die Gründerinnen der Psychoanalyse.

Eine Entmythologisierung Sigmund Freuds in

zwölf Frauenporträts, Stuttgart 1992.

Weigel, Sigrid: Bilder des kulturelles Gedächtnisses.

Beiträge zur Gegenwartsliteratur, Dülmen 1994.

Weigel, Sigrid/Stephan, Inge: Die verborgene Frau,

Berlin 1983.

19
2 Weigel 1994, S. 239.

3 Braun 1994, S. 81.


	Leidenschaftliche Selbstverschwendung : ein Porträt der Psychoanalytikerin Sabina Spielrein (1885-1941)

