Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 21 (1995)

Heft: 5

Artikel: Die Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen : Feminismus als
emanzipatorisches Projekt

Autor: Wicki, Maja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

llie topie zur gesellschattlichen Praxis machen

Feminismus als emanzipatorisches Frojekt

VON MAJA WICKI

Im theoretischen Zwischen-Raum, der sich auftut zwischen dem historischen

Bewusstsein der gescheiterten Revolutionen und der tédglichen feministischen

Kleinarbeit, setzt die Philosophin und Journalistin Maja Wicki mit ihren Uber-

legungen ein: Nur wenn der Wert eines jeden Menschenlebens als gleich an-

erkannt wird, konnen auch die spezifischen Forderungen nach Aufhebung der

Diskriminierung von Frauen formuliert und einklagbar gemacht werden. In dem

Sinn versteht die Autorin Feminismus als ein gesellschaftliches Projekt, das tiber

die sogenannte Frauenfrage hinaus zu politischen Interventionen befdhigt und

auf die Emanzipation der ganzen Bevolkerung aus einer menschenunwiirdigen

Zeitwirtschaft zielt.

Frauen, die politische Verantwortung
iibernehmen, begegnen taglich verhar-
teten Strukturen, Klischees, Kalkiils
und Widerstdanden aller Art. Nicht nur
die Veranderungen des Geschlechter-
verhaltnisses im gesellschaftlichen All-
tag, in den Arbeitsverhaltnissen und in
den privaten Beziehungen werden ab-
geblockt, sondern auch politische Ent-
scheidungen. Dies gilt vor allem in

Bereichen, in denen es um Macht geht,

um Wahlvorteile, um Entscheidungs-

macht und um Finanzmacht. Konkrete
Beispiele sind die Revisionen in den
Sozialversicherungen oder die dringend
notwendigen neuen Gesetzesarbeiten
(insbesondere die Mutterschaftsver-

sicherung). Ebenso betroffen ist der

Asyl- und Migrationsbereich, wenn es
um die Offnung und Regulierung im
Sinne von mehr Menschlichkeit und
mehr Gerechtigkeit geht. Oder die Wirt-
schafts- und Aussenbeziehungen in
Hinblick auf eine — nicht allein monetéar
bestimmte — Partizipation und Mitver-
antwortung in der Gestaltung Europas
und des Verhaltnisses zur tibrigen Welt.
In allen Bereichen formieren sich Ver-
hinderungsversuche gegen emanzipa-
torische Verdnderungen, die aus der
patriarchalen «mancipation, aus der
patriarchalen Verfiigungs- und Inter-
pretationsmacht. zu mehr Freiheit und
zu mehr Eigenbestimmung, damit zu
mehr personaler Wiirde und zu mehr
Lebensqualitdat flihren sollen. Diese
Verhinderungsversuche konzentrieren
sich meiner Ansicht nach auf drei
grundsatzliche Zusammenhaénge, die in
ihrer wechselseitigen Abhangigkeit
analysiert und umgesetzt werden mis-
sen, damit Verdnderungen erreicht
werden — nicht im «utopos», nicht im
«nirgendwon einer fernen Zukunft und
nicht allein in unseren Phantasien, son-
dern — von der Vorstellung einer lebens-

werten Zukunft her — in unserer un-

mittelbaren Gegenwart, in unserer poli-
tischen und gesellschaftlichen Praxis.
Diese drei Zusammenhange sollen im
folgenden analysiert werden: 1. Bediirf-
nisinterpretation und Verteilung der
offentlichen Finanzen, 2. Definition und
Verteilung von Macht, 3. Menschenbild
und Wert der Zeit.

Tweifacher Russchluss der Stimmlosen

Hannah Arendt hat in ihrem 1958 erst-
mals erschienenen Werk «Vita activa»
die beiden Bereiche menschlicher Orga-
nisation — den politischen und den ge-
sellschaftlichen — klar geschieden. Die
Merkmale, die sie fiir die Unterschei-
dung herausarbeitet, sind im wesent-
lichen seit der Antike die gleichen. Die
«polis», der Bereich des politischen Ent-
scheidens und Handelns, ist gekenn-
zeichnet durch Freiheit, durch gleiche
Rechte und durch Sprachbefdhigung.
Urspriinglich — und bis in die jlingste
Zeit —ist dies ein Bereich, der ausschliess-
lich den Ménnern zusteht. Daran ander-
ten auch die grossen Revolutionen
nichts. Von «liberté, égalité, fraternité»
waren die Frauen ausgeschlossen und
erst recht die Kinder und «das Ge-
sinde». Von gleichen Rechten sind
diese «Ungleichen» auch heute noch
weit entfernt, obwohl die Frauen — das
heisst die Staatsbilirgerinnen — in der
Schweiz seit 25 Jahren tiber das Stimm-
und Wabhlrecht verfiigen. Doch die for-
male Rechtsgleichheit ist noch keine



Garantie fiir den tatsachlichen Einfluss
auf die politischen Verhaltnisse. Zusatz-
lich bedarf es einer spezifischen Befahi-
gung, welche die Rechte erst wirksam
werden lasst: der «Sprachfahigkeity,
der Fahigkeit, die eigene Stimme, die
eigenen Forderungen vernehmbar zu
machen und auf nachhaltige Weise mit
anderen Stimmen zu verbinden. Den
Feministinnen der «ersten Stunde», die
noch keine Rechte hatten, war dies
bewusst. Sie richteten Rede- und De-
battierzirkel ein, libten das offentliche
Reden und ermutigten sich gegenseitig.
Um die Missstdnde zu beseitigen, for-
mulierten sie Bildungspostulate oder
richteten selbst Bildungs- und Weiter-
bildungsstétten fiir Arbeiter und Arbei-
terinnen ein.

Der zweite Bereich, den Hannah Arendt
als den des «oikos» oder des Haushalts
bezeichnet, den Bereich des Gesell-
schaftlichen, war (oder ist) der Bereich,
in dem Frauen, Kinder und «Gesinden
(in der Antike die Sklaven, heute die
Migrantinnen, die Asylsuchenden und
Flichtlinge) ihren Platz hatten (oder
noch haben). Was den ersten Bereich
auszeichnet — Freiheit und Gleichheit
der Stimme - fehlt hier ganzlich. Hier
hat nur jemand eine Stimme: der Haus-
haltsvorstand, der «pater familiasn.
Nach den jahrhundertelang zementier-
ten Gepflogenheiten der patriarchalen
Gesellschaft iibt dieser das Recht der
Bediirfnisdefinition und -interpretation
der Familienmitglieder aus. Als Mit-

1  Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Ge-
schlecht. Edition Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1994

glied der «polis», des politischen Gremi-
ums der «Sprachfahigen», und zugleich
als Haupt des «sprachlosen Haushalts»
bestimmt er, was die Frau, die Kinder
und «das Gesinde» brauchen, immer in
Abhangigkeit davon, was er selbst
braucht.

Staat definiert Lebensqualitit

In Analogie zu diesem «Familienmodell»
bestimmt der Staat oder dessen Funk-
tionare auf den verschiedenen Ebenen,
in welcher Hohe wer welche Soziallei-
stungen braucht oder nicht braucht —
mit anderen Worten: wem welche Le-
bensqualitat zusteht. Dieses Modell hat
sich bis heute gehalten, auch hier in der
Schweiz. Die reaktiondren Krafte versu-
chen, die in den letzten Jahren erstark-
ten Stimmen der Frauen im 6ffentlichen
Raum zu tiibertonen und diejenigen
Frauen zu diffamieren und auszuschal-
ten, die sich zu ihrer «Sprachfahigkeit»
bekennen und diese in den Dienst der
noch stummeren und rechtloseren Mit-
glieder der Gesellschaft stellen. Die
jingsten verbalen Attacken auf «die
Frauen» im Zusammenhang mit der 10.
AHV-Revision (etwa in Nr. 2 von «facts»),
die standige Verunglimpfung der «Femi-
nistinnen» durch die Boulevardblatter
sind nur einige besonders schrille Tone.
Sie sollen von massgeblichen Tatsachen

ablenken, etwa der zunehmenden Zahl

Fai aus Turin von Eva Lurbriggen

von Sozialhilfeempfdngern und -emp-
fangerinnen in unserem Land (Ende
1993 gesamtschweizerisch rund 180000
Personen, Ende 1994 schon tiber 300000).
Die Pauperisierung von Frauen und
Menschen fallt dabei besonders ins
Gewicht. Andererseits verschweigen
sie, dass die blirgerlichen Abstriche in
der Sozialpolitik nur dank der unent-
geltlichen Leistungen von Frauen im
sogenannten «informellen Sektor» (der
laut Mascha Madorin etwa 2,5 % des
Bruttosozialprodukts ausmacht) nicht
zu einem sozialen Notstand fiihren.

Solange Frauen ihre Bediirfnisse nicht
selber definieren und interpretieren,
werden diese nach mannlichen Eigen-
nutzkriterien bestimmt und ausgelegt,
egal, ob im Rahmen des privaten oder
offentlichen Haushalts. Die Kriterien fir
die Verteilung und Zweckbestimmung
der oOffentlichen Finanzen sind dafir
Abbild und Konsequenz. Nancy Fraser
weist dies in ihren (1989 in Amerika,
1994 in Deutschland erschienenen) Un-
tersuchungen fiir die Verhaltnisse in
den USA nach.! Die Ergebnisse ihrer
Untersuchung gelten im Prinzip auch

fiir Europa und fiir die Schweiz.

brundrechte einklaghar machen

Doch lassen sich die Bediirfnisse der
Frauen iberhaupt auf einen Nenner
bringen? Sind Lebensentwiirfe und
Lebensbedingungen von Frauen nicht

allein schon in der Schweiz allzu unter-



Feminismus in den 90ern

e

[Nisshrauch van Macht kann nicht durch Abstinenz korrigiert werde

schiedlich, geschweige in Europa (in-
klusive Ost- und Stidosteuropa mit den
heute undurchschaubaren und fiir die
nachste Zukunft kaum einschatzbaren
Destabilisierungen), geschweige in den
anderen Kontinenten? Meiner Ansicht
nach miissen die unterschiedlichen Be-
diirfnisse der Frauen nicht auf einen
Nenner gebracht werden. Sie sollen in
ihrer Besonderheit, das heisst gemaéss
ihrer spezifischen Prioritat, in Forderun-
gen eingehen. Denn es ist vor allem die
Frage der Prioritat, welche die Unter-
schiede ausmacht. Die Bediirfnisse
selbst — dies beweisen auch die Unter-
suchungen von Susanne Schunter-Klee-
mann fir die meisten europdischen
Lander? — haben ausnahmslos mit Grund-
rechtsméngeln zu tun, mit der unge-
niigenden rechtlichen Anerkennung,
Absicherung und Erfiilllung der Grund-
bediirfnisse.

Die universale Erklarung der Grund-
rechte ist wertlos, wenn diese nicht
durch die verfassungsmassigen oder
gesetzlichen Garantien der einzelnen
Staaten oder transnationaler Verbande
einklagbar werden. Solche Garantien
kommen jedoch nur durch die Anerken-
nung der wichtigsten Bedirfnisse als

universale Bediirfnisse zustande. Daher

2  Herrenhaus Europa — Geschlechterverhéltnisse

im Wohlfahrtsstaat, Edition Sigma, Berlin 1992

sollten sich die Frauen trotz aller Diffe-
renzen in der Prioritdtenfrage zu einer
gemeinsamen Erklarung ihrer wichtig-
sten, unverzichtbaren Bedirfnisse eini-
gen, um ihren Forderungen nach Reali-
sierung und offentlicher Finanzierung
ihrer spezifischen Rechtsanspriiche in
den einzelnen Landern mehr Durchset-
zungskraft zu verleihen.

Ich will diesen Katalog der Grundbe-
diirfnisse nun nicht ausformulieren,
sondern nur auf die Vorarbeiten hinwei-
sen, die Simone Weil mit ihrem letzten
Werk «L'enracinement» geleistet hat,
das sie 1943, kurz vor ihrem Tod im Exil
in London, vollendet hat und das 1948
durch Albert Camus verodffentlicht wur-
de. Sie macht darin deutlich, dass
Grundbediirfnisse nicht nur die mate-
rielle Existenzsicherung betreffen. Sie
sind ebenso sehr geistiger Art, betref-
fen den Hunger nach personalem
Respekt, nach Wissen, nach Bildung,
nach Freiheit, nach Sicherheit, nach
Verantwortung, nach sinnvoller Arbeit,
nach Frieden, nach zwangsfreier und
demiitigungsfreier Einordnung in kol-
lektive Zusammenhéange, auch den Hun-
ger nach Schonheit. Wenn ich mir zum
Beispiel Lebensbedingungen vergegen-
wartige, wie ich sie in Flichtlings-
lagern gesehen habe, wo die Menschen
zwar ein Dach iiber dem Kopf haben
und den Hunger stillen konnen, wo
aber kein bisschen Schonheit, kein
bisschen Freiheit, keinerlei sinnvolle
Arbeit, kein bisschen Sicherheit ist,
weiss ich, in welchem Ausmass Millio-
nen von Erwachsenen und Kindern in
der Erfullung ihrer Grundbediirfnisse auf

unertragliche Weise zu kurz kommen.

Macht beruht auf Sprachfahigheit

Die Mitglieder der antiken «polisy,
weist Hannah Arendt nach, waren in
der Lage, ihre gleichen Rechte und Frei-
heiten zu erhalten, weil sie der Sprache
machtig waren, das heisst der Kunst
des Argumentierens, des Uberzeugens
und Verhandelns, der Biindnisbildung
und der Durchsetzung von Entschei-
den. Macht, nach Hannah Arendt, ist
somit auf direkte Weise mit Sprach-
fahigkeit verkniipft. Sie bedeutet, ganz
direkt, mitreden konnen im Chor derje-
nigen, die das Sagen haben. Ich dehne
Hannah Arendts Definition noch aus:
Macht ist verkniipft mit Kompetenz,
nicht nur mit Sprach-, sondern auch mit
Sachkompetenz, mit Urteilskompetenz,
mit Gerechtigkeitskompetenz, mit
menschlicher Kompetenz.

Da wahrend Jahrhunderten Macht zu-
gleich patriarchale Macht bedeutete
und immer zugleich Herrschaft, das
heisst ein System von Machtmiss-
brauch implizierte, ist flir Generationen
von Frauen (und fiir Generationen von
Feminismustheorien) der Machtbegriff
negativ besetzt. Macht und Missbrauch
von Macht sind jedoch nicht dasselbe.
Wenn Macht als Kompetenz definiert
wird, ist der Begriff sogar positiv zu ver-
stehen. Missbrauch von Macht kann
nicht durch Abstinenz von Macht korri-
giert werden, sondern allein durch eine
andere Art der Machtausiibung, durch

Macht im Dienst des «bien communy,



des Allgemeinwohls, das sich am Wohl
der schwachsten Mitglieder der Gesell-
schaft misst. Frauen miissen umdenken:
Macht nicht fiirchten, ihren Anspruch
auf Macht geltend machen und gewillt
sein, Macht auszuiiben, zumal Macht,
die mit 6ffentlichen Amtern in demokra-
tischen Verhéltnissen zusammenhéangt,
immer als Mandat auf befristete Zeit
verliehen wird. Zum Mandat gehort
auch, dass die Art und Weise der
Machtausiibung rechenschaftspflichtig
ist. Doch da Macht mit Kompetenz ver-
knlipft ist, ist auch diese Rechen-
schaftspflicht nicht zu flirchten.

Da es darum geht, die Gegenwart von
der Zukunft her zu verdndern, ist femi-
nistische Machtpartizipation dringlich
und unaufschiebbar. Nur wenn Frauen
in den machtausiibenden Gremien mit-
reden, lassen sich Konzepte einer le-
benswerteren, einer friedlicheren und
gerechteren Gesellschaft verwirklichen,
in welcher die Differenz von Geschlecht,
Alter, Pass und Stand nicht zu einer
Differenz von personalem Respekt, von
Handlungsméglichkeiten und Rechten,
kurz von Lebenscualitat fithrt. Nur wenn
sie selbst Macht ausiiben und gewillt
sind, Biindnisse einzugehen mit jenen
Ménnern, welche die gleichen emanzi-
patorischen Ziele anstreben, konnen
Frauen eine andere Art des politischen

Handelns vorschlagen und vorleben.

Bedingungen feministischer Machtpartizipation

Wie aber sollen Frauen dies lernen, wie
sollen sie diese spezifische Befdhigung
trainieren und erlangen? Die erste Vor-
aussetzung besteht darin, die Forde-
rung ernst zu nehmen, die eigenen
Bediirfnisse zu priifen, sie selber zu

definieren, zu interpretieren und zu

formulieren. Die zweite, den eigenen
Widerspruch zu «dem, was ist», zu er-
grinden und zu begrinden. Die dritte,
den Schritt in die Offentlichkeit zu
wagen und — nach einem Wort Rosa
Luxemburgs — «laut zu sagen, was ist».
Die vierte, den Mut, den dieser Schritt
in die Offentlichkeit kostet, als Motor zu
beniitzen, um die eigene Kompetenz in
Hinblick auf eine emanzipatorische Ver-
anderung der Gesellschaft einzusetzen.
Immer wieder erinnere ich mich in die-
sem Zusammenhang an jene Frauen,
die ohne Theorie und ohne andere Vor-
bereitung als die Unertréaglichkeit der
Verhaltnisse gewagt haben, eine Gegen-
macht zu diesen Verhaltnissen her-
zustellen. Unter den vielen will ich nur
einige nennen: Olympe de Gouges, die,
selbst nicht einmal des Schreibens
fahig, die Hintansetzung der Frauen im
Bereich der Bildung und der politischen
Mitsprachemoglichkeiten nicht ertrug,
der Revolution der Méanner die Men-
schenrechtserkldrung der Frauen ent-
gegenstellte und dafiir mit dem Leben
zahlte. Oder Flora Tristan, die als eine
der ersten feministische Postulate mit
sozialistischen verband. Oder Bertha
von Suttner, die Friedenskampferin.
Oder Rosa Luxemburg, die furchtlose
Mahnerin gegen die Instrumentalisie-
rung der Menschen in der industriellen
Produktion und im Krieg. In jingster

Zeit die Frauen in Sizilien, die offentlich

ie Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen

das Gesetz der «omerta» brachen und
gegen die Mafia aufstanden. Frauen in
Sarajevo, in Belgrad, in Moskau und
anderswo, die eine Gegenstimme zur
Kriegspropaganda und zur nationalisti-
schen Aufhetzung venehmen lassen
und damit eine moralische Gegenmacht

darstellen.

Feminismus als gesamtyesellschaftliches Projekt

Die personlichen Erfahrungen, der ge-
sellschaftliche und politische Alltag, die
rechtsstaatlichen Verhaltnisse, wie sie
hier und heute gelten, konfrontieren
uns unablassig mit der offensichtlichen
Ungleichwertung und Entwertung von
Menschen. Sie sind Ausdruck eines
implizit rassistischen Gesellschaftssy-
stems, das sich aber auf demokratische
Weise vorweg als Rechtssystem konsti-
tuiert. Die offentlich geduldete und
praktizierte Verachtung und Diskrimi-
nierung von Menschen, die als «Rand-
standige»n bezeichnet werden, pragt
unsere gesamte schweizerische Realitat.
Der Hinweis auf das so knapp positive
Resultat der Antirassismus-Abstim-
mung oder auf die desastrose Zustim-
mung zu den Zwangsmassnahmen im
Auslanderbereich ist eigentlich tber-
flissig. Ebenso miissig ist es, an feh-
lende Unterzeichnung wichtiger inter-
nationaler Konventionen durch die
Schweiz zu erinnern, etwa der Kinder-
rechtskonvention oder der Sozialcharta.
Die asyl- und fliichtlingspolitischen Tat-
sachen gentigen: Sie sind ein Hohn auf
alle Grundrechtsdeklarationen, nicht

nur in der Schweiz, sondern in allen



lie Utopie ...

Landern Europas. Ausser fir die ganz

wenigen Menschen, die als Fliichtlinge
anerkannt werden und die damit eine
Art von «normalem» Auslanderstatus
erhalten, gelten fiir die meisten, fir
Tausende von Menschen, eine Vielzahl
von genau definierten Bedingungen.
Diese werden als «Status L» oder «F»
oder mit anderen Abkiirzungen be-
zeichnet. Sie bedeuten eine Vielzahl
von Formen gesellschaftlicher Aus-
grenzung: Arbeitsverbot, standige Zu-
mutung von Untatigkeit, Verbot des
Zusammenlebens von Familien, kollek-
tive Wohnverhaltnisse, die nicht die
geringste Privatheit zulassen, demi-
tigende Taschengeldzuteilungen, keine
freie Berufswahl fiir Jugendliche. Sie
beinhalten auch die standige Unsicher-
heit bezuglich der Dauer des Aufent-
halts, die Angst vor einer Riickschaf-
fung in das Land, in dem Leben und
Sicherheit so gefdhrdet waren, dass
Flucht und Exil unausweichlich wurden.
Hinzu kommt das standige Misstrauen,
die stdndigen Vorwiirfe des Schmarot-
zertums, die standige Entwertung und
Herabsetzung der menschlichen Per-
son. Alle diese Verletzungen mensch-
licher Grundbediirfnisse und Grund-
rechte, die durch Gesétze, durch
Weisungen eidgendssischer oder kanto-
naler Amter und durch eine allgemeine
Praxis legitimiert werden, bedeuten
letztlich, dass kein Verlass auf irgend-
welche Deklarationen universeller Rech-
te besteht.

g

imwertung des Zeithegritts

Wenn Feminismus als emanzipato-
risches Projekt heute neu definiert
werden soll, muss auf zentrale Weise
das bedingungslose und uneinge-
schrankte Bekenntnis zum gleichen
Wert eines jeden Menschen die poli-
tischen Konzepte und alles zwischen-
menschliche, gesellschaftliche und po-
litische Handeln bestimmen. Nur so
konnen Forderungen, welche die spezi-
fische Rechts- und Lebenssituation von
Frauen betreffen, iiberhaupt auf glaub-
wiirdige Weise formuliert werden. Dies
betrifft nicht zuletzt die Forderung nach
einer menschengerechten Wertung der
Zeit — einer Wertung, die nicht standes-
massig und einkommensmassig unter-
schiedlich definiert ist, sondern die uni-
versalen Kriterien zu geniligen vermag.
Das bedeutet, dass der Warencharakter
der Zeit aufgehoben werden muss —
eine revolutionare Forderung. Sie folgt
jedoch notwendig aus der Forderung
nach dem gleichen Respekt vor jedem
Menschenleben. Es ist absurd, dass
Lebenszeit fiir einen vorlaufig aufge-
nommenen Flichtling wahrend Jahren
als Zeit der Untatigkeit, als «leere» Zeit
und damit als wertlos gelten soll, oder
dass eine Woche erschopfender Arbeit
am Fliessband gleichviel «wert» sein
soll wie eine einzige Stunde eines Bank-
generaldirektors oder eines Marketing-
managers. Da jeder Existenz auf gleiche
Weise die ungleiche Frist zwischen
Geburt und Tod als Sinnauftrag aufge-
geben ist, wird die Ungleichwertung
der Zeit zur Ursache der tiefsten Ent-
fremdung. Thre Verwandlung zur wert-
losen oder wertvollen Ware verursacht

schwerwiegendste individuelle und

kollektive Leidenserscheinungen, De-

pressionen und kompensatorische

Selbstwertbestatigungen, Sinnleere und
Gewalt.

Als Thema fiir die gemeinsame eman-
zipatorische Arbeit mochte ich daher
vorschlagen, dass wir Modelle einer
gerechten Zeitwertung entwickeln, nicht
als Utopien, sondern als Vorgaben mog-
licher, das heisst realisierbarer poli-

tischer Forderungen. ()

Dieser Text ist die gekiirzte Version eines Textes, den
Maja Wicki am 21. Mai an einer Tagung in der Paulus
Akademie gehalten hat. Die Tagung trug den Titel
«Feminismus im Kreuzfeuer — Kritische Betrachtung einer

Demontage und Biindnisse wider die Ent-Mutigung».

MAJA WICKI-VOGT, Jahrgang
1940, studierte Philosophie,
allgemeines Staatsrecht/Men-
schenrechte und Politische Wis-
senschaften. Sie arbeitete als
freie Journalistin und Kolum-
nistin, spater als Redaktorin bei
verschiedenen Schweizer Tages-
und Wochenzeitungen. Ausser-
dem hatte sie Lehrauftrige in
Philosophie und Publizistik an
den Universititen Zirich und
Bern sowie Gastvorlesungen an
verschiedenen ausldndischen
Universititen. Sie war drei Jahre
bei der Schweizerischen Fliicht-
lingshilfe titig. Heute arbeitet
sie als freie Journalistin und
Publizistin. Sie ist Mutter von

vier Kindern, geschieden.



	Die Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen : Feminismus als emanzipatorisches Projekt

