
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 21 (1995)

Heft: 5

Artikel: Die Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen : Feminismus als
emanzipatorisches Projekt

Autor: Wicki, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feminismus in den 90ern Die Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen

Feminismus als emanzipatorisries Projekt

VON MAJA WICKI

Im theoretischen Zwischen-Raum, der sich auftut zwischen dem historischen

Bewusstsein der gescheiterten Revolutionen und der täglichen feministischen

Kleinarbeit, setzt die Philosophin und Journalistin Maja Wicki mit ihren

Überlegungen ein: Nur wenn der Wert eines jeden Menschenlebens als gleich an¬

erkannt wird, können auch die spezifischen Forderungen nach Aufhebung der

Diskriminierung von Frauen formuliert und einklagbar gemacht werden. In dem

Sinn versteht die Autorin Feminismus als ein gesellschaftliches Projekt, das über

die sogenannte Frauenfrage hinaus zu politischen Interventionen befähigt und

auf die Emanzipation der ganzen Bevölkerung aus einer menschenunwürdigen

Zeitwirtschaft zielt.

Frauen, die politische Verantwortung
übernehmen, begegnen täglich verhärteten

Strukturen, Klischees, Kalküls

und Widerständen aller Art. Nicht nur
die Veränderungen des Geschlechterverhältnisses

im gesellschaftlichen
Alltag, in den Arbeitsverhältnissen und in

den privaten Beziehungen werden
abgeblockt, sondern auch politische
Entscheidungen. Dies gilt vor allem in

Bereichen, in denen es um Macht geht,

um Wahlvorteile, um Entscheidungsmacht

und um Finanzmacht. Konkrete

Beispiele sind die Revisionen in den

Sozialversicherungen oder die dringend

notwendigen neuen Gesetzesarbeiten

(insbesondere die Mutterschaftsversicherung).

Ebenso betroffen ist der

Asyl- und Migrationsbereich, wenn es

um die Öffnung und Regulierung im
Sinne von mehr Menschlichkeit und

mehr Gerechtigkeit geht. Oder die

Wirtschafts- und Aussenbeziehungen in

Hinblick auf eine - nicht allein monetär

bestimmte - Partizipation und

Mitverantwortung in der Gestaltung Europas

und des Verhältnisses zur übrigen Welt.

In allen Bereichen formieren sich

Verhinderungsversuche gegen emanzipa-

torische Veränderungen, die aus der

patriarchalen «mancipatio», aus der

patriarchalen Verfügungs- und

Interpretationsmacht, zu mehr Freiheit und

zu mehr Eigenbestimmung, damit zu

mehr personaler Würde und zu mehr

Lebensqualität führen sollen. Diese

Verhinderungsversuche konzentrieren

sich meiner Ansicht nach auf drei

grundsätzliche Zusammenhänge, die in
ihrer wechselseitigen Abhängigkeit
analysiert und umgesetzt werden müssen,

damit Veränderungen erreicht

werden - nicht im «utopos», nicht im

«nirgendwo» einer fernen Zukunft und

nicht allein in unseren Phantasien,
sondern - von der Vorstellung einer lebenswerten

Zukunft her - in unserer un¬

mittelbaren Gegenwart, in unserer
politischen und gesellschaftlichen Praxis.

Diese drei Zusammenhänge sollen im

folgenden analysiert werden: 1

Bedürfnisinterpretation und Verteilung der

öffentlichen Finanzen, 2. Definition und

Verteilung von Macht, 3. Menschenbild

und Wert der Zeit.

Zweifacher Ausschluss der Stimmlosen

Hannah Arendt hat in ihrem 1958

erstmals erschienenen Werk «Vita activa»

die beiden Bereiche menschlicher
Organisation - den politischen und den

gesellschaftlichen - klar geschieden. Die

Merkmale, die sie für die Unterscheidung

herausarbeitet, sind im wesentlichen

seit der Antike die gleichen. Die

«polis » der Bereich des politischen Ent-

scheidens und Handelns, ist
gekennzeichnet durch Freiheit, durch gleiche

Rechte und durch Sprachbefähigung.

Ursprünglich - und bis in die jüngste

Zeit - ist dies ein Bereich, der ausschliesslich

den Männern zusteht. Daran änderten

auch die grossen Revolutionen

nichts. Von «liberte, egalite, fraternite»

waren die Frauen ausgeschlossen und

erst recht die Kinder und «das

Gesinde». Von gleichen Rechten sind

diese «Ungleichen» auch heute noch

weit entfernt, obwohl die Frauen - das

heisst die Staatsbürgerinnen - in der

Schweiz seit 25 Jahren über das Stimm-

und Wahlrecht verfügen. Doch die

formale Rechtsgleichheit ist noch keine



Garantie für den tatsächlichen Einfluss

auf die politischen Verhältnisse. Zusätzlich

bedarf es einer spezifischen Befähigung,

welche die Rechte erst wirksam
werden lässt: der «Sprachfähigkeit»,
der Fähigkeit, die eigene Stimme, die

eigenen Forderungen vernehmbar zu

machen und auf nachhaltige Weise mit
anderen Stimmen zu verbinden. Den

Feministinnen der «ersten Stunde», die
noch keine Rechte hatten, war dies

bewusst. Sie richteten Rede- und
Debattierzirkel ein, übten das öffentliche
Reden und ermutigten sich gegenseitig.
Um die Missstände zu beseitigen,
formulierten sie Bildungspostulate oder
richteten selbst Bildungs- und
Weiterbildungsstätten für Arbeiter und
Arbeiterinnen ein.

Der zweite Bereich, den Hannah Arendt
als den des «oikos» oder des Haushalts
bezeichnet, den Bereich des
Gesellschaftlichen, war (oder ist) der Bereich,
in dem Frauen, Kinder und «Gesinde»
(in der Antike die Sklaven, heute die
Migrantinnen, die Asylsuchenden und
Flüchtlinge) ihren Platz hatten (oder
noch haben). Was den ersten Bereich
auszeichnet - Freiheit und Gleichheit
der Stimme - fehlt hier gänzlich. Hier
hat nur jemand eine Stimme: der
Haushaltsvorstand, der «pater familias».
Nach den jahrhundertelang zementierten

Gepflogenheiten der patriarchalen
Gesellschaft übt dieser das Recht der
Bedürfnisdefinition und -Interpretation
der Familienmitglieder aus. Als Mit-

Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs,
Geschlecht. Edition Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1994

glied der «polis», des politischen Gremiums

der «Sprachfähigen», und zugleich
als Haupt des «sprachlosen Haushalts»

bestimmt er, was die Frau, die Kinder

und «das Gesinde» brauchen, immer in

Abhängigkeit davon, was er selbst
braucht.

Staat definiert Lebensqualität

In Analogie zu diesem «Familienmodell»

bestimmt der Staat oder dessen
Funktionäre auf den verschiedenen Ebenen,

in welcher Höhe wer welche Sozialleistungen

braucht oder nicht braucht -
mit anderen Worten: wem welche

Lebensqualität zusteht. Dieses Modell hat
sich bis heute gehalten, auch hier in der

Schweiz. Die reaktionären Kräfte versuchen,

die in den letzten Jahren erstarkten

Stimmen der Frauen im öffentlichen
Raum zu übertönen und diejenigen
Frauen zu diffamieren und auszuschalten,

die sich zu ihrer «Sprachfähigkeit»
bekennen und diese in den Dienst der

noch stummeren und rechtloseren
Mitglieder der Gesellschaft stellen. Die

jüngsten verbalen Attacken auf «die

Frauen» im Zusammenhang mit der 10.

AHV-Revision (etwa in Nr. 2 von «facts»),

die ständige Verunglimpfung der
«Feministinnen» durch die Boulevardblätter
sind nur einige besonders schrille Töne.

Sie sollen von massgeblichen Tatsachen

ablenken, etwa der zunehmenden Zahl

FaH ais Turin von Eva Zurfariggen.

von Sozialhilfeempfängern und -emp-
fängerinnen in unserem Land (Ende

1993 gesamtschweizerisch rund 180000

Personen, Ende 1994 schon über 300000).

Die Pauperisierung von Frauen und
Menschen fällt dabei besonders ins

Gewicht. Andererseits verschweigen
sie, dass die bürgerlichen Abstriche in
der Sozialpolitik nur dank der
unentgeltlichen Leistungen von Frauen im

sogenannten «informellen Sektor» (der
laut Mascha Madörin etwa 2,5 % des

Bruttosozialprodukts ausmacht) nicht
zu einem sozialen Notstand führen.

Solange Frauen ihre Bedürfnisse nicht
selber definieren und interpretieren,
werden diese nach männlichen
Eigennutzkriterien bestimmt und ausgelegt,
egal, ob im Rahmen des privaten oder

öffentlichen Haushalts. Die Kriterien für
die Verteilung und Zweckbestimmung
der öffentlichen Finanzen sind dafür
Abbild und Konsequenz. Nancy Fräser

weist dies in ihren (1989 in Amerika,
1994 in Deutschland erschienenen)

Untersuchungen für die Verhältnisse in
den USA nach.1 Die Ergebnisse ihrer

Untersuchung gelten im Prinzip auch

für Europa und für die Schweiz.

Grundrechte einklaghar machen

Doch lassen sich die Bedürfnisse der
Frauen überhaupt auf einen Nenner

bringen? Sind Lebensentwürfe und
Lebensbedingungen von Frauen nicht
allein schon in der Schweiz allzu unter-

5



Feminismus in den 90ern

«Issfarauch von lacht kann nicht durch flostinenz korrigiert uierdei

schiedlich, geschweige in Europa
(inklusive Ost- und Südosteuropa mit den

heute undurchschaubaren und für die

nächste Zukunft kaum einschätzbaren

DeStabilisierungen), geschweige in den

anderen Kontinenten? Meiner Ansicht

nach müssen die unterschiedlichen
Bedürfnisse der Frauen nicht auf einen

Nenner gebracht werden. Sie sollen in

ihrer Besonderheit, das heisst gemäss

ihrer spezifischen Priorität, in Forderungen

eingehen. Denn es ist vor allem die

Frage der Priorität, welche die

Unterschiede ausmacht. Die Bedürfnisse

selbst - dies beweisen auch die

Untersuchungen von Susanne Schunter-Klee-

mann für die meisten europäischen

Länder2 - haben ausnahmslos mit

Grundrechtsmängeln zu tun, mit der

ungenügenden rechtlichen Anerkennung,

Absicherung und Erfüllung der

Grundbedürfnisse.

Die universale Erklärung der Grundrechte

ist wertlos, wenn diese nicht

durch die verfassungsmässigen oder

gesetzlichen Garantien der einzelnen

Staaten oder transnationaler Verbände

einklagbar werden. Solche Garantien

kommen jedoch nur durch die Anerkennung

der wichtigsten Bedürfnisse als

universale Bedürfnisse zustande. Daher

2 Herrenhaus Europa - Geschlechterverhältnisse

im Wohlfahrtsstaat, Edition Sigma, Berlin 1992

sollten sich die Frauen trotz aller

Differenzen in der Prioritätenfrage zu einer

gemeinsamen Erklärung ihrer wichtigsten,

unverzichtbaren Bedürfnisse einigen,

um ihren Forderungen nach

Realisierung und öffentlicher Finanzierung

ihrer spezifischen Rechtsansprüche in

den einzelnen Ländern mehr

Durchsetzungskraft zu verleihen.

Ich will diesen Katalog der Grundbedürfnisse

nun nicht ausformulieren,

sondern nur auf die Vorarbeiten hinweisen,

die Simone Weil mit ihrem letzten
Werk «L'enracinement» geleistet hat,

das sie 1943, kurz vor ihrem Tod im Exil

in London, vollendet hat und das 1948

durch Albert Camus veröffentlicht wurde.

Sie macht darin deutlich, dass

Grundbedürfnisse nicht nur die materielle

Existenzsicherung betreffen. Sie

sind ebenso sehr geistiger Art, betreffen

den Hunger nach personalem

Respekt, nach Wissen, nach Bildung,
nach Freiheit, nach Sicherheit, nach

Verantwortung, nach sinnvoller Arbeit,
nach Frieden, nach zwangsfreier und

demütigungsfreier Einordnung in
kollektive Zusammenhänge, auch den Hunger

nach Schönheit. Wenn ich mir zum

Beispiel Lebensbedingungen vergegenwärtige,

wie ich sie in Flüchtlingslagern

gesehen habe, wo die Menschen

zwar ein Dach über dem Kopf haben

und den Hunger stillen können, wo
aber kein bisschen Schönheit, kein

bisschen Freiheit, keinerlei sinnvolle

Arbeit, kein bisschen Sicherheit ist,

weiss ich, in welchem Ausmass Millionen

von Erwachsenen und Kindern in

der Erfüllung ihrer Grundbedürfnisse auf

unerträgliche Weise zu kurz kommen.

lacht beruht auf Sprachfähigkeit

Die Mitglieder der antiken «polis»,

weist Hannah Arendt nach, waren in

der Lage, ihre gleichen Rechte und
Freiheiten zu erhalten, weü sie der Sprache

mächtig waren, das heisst der Kunst

des Argumentierens, des Überzeugens

und Verhandeins, der Bündnisbildung
und der Durchsetzung von Entscheiden.

Macht, nach Hannah Arendt, ist

somit auf direkte Weise mit
Sprachfähigkeit verknüpft. Sie bedeutet, ganz

direkt, mitreden können im Chor

derjenigen, die das Sagen haben. Ich dehne

Hannah Arendts Definition noch aus:

Macht ist verknüpft mit Kompetenz,

nicht nur mit Sprach-, sondern auch mit

Sachkompetenz, mit Urteilskompetenz,

mit Gerechtigkeitskompetenz, mit

menschlicher Kompetenz.

Da während Jahrhunderten Macht

zugleich patriarchale Macht bedeutete

und immer zugleich Herrschaft, das

heisst ein System von Machtmissbrauch

implizierte, ist für Generationen

von Frauen (und für Generationen von

Feminismustheorien) der Machtbegriff

negativ besetzt. Macht und Missbrauch

von Macht sind jedoch nicht dasselbe.

Wenn Macht als Kompetenz definiert

wird, ist der Begriff sogar positiv zu

verstehen. Missbrauch von Macht kann

nicht durch Abstinenz von Macht korrigiert

werden, sondern allein durch eine

andere Art der Machtausübung, durch

Macht im Dienst des «bien commun»,

6



Bit Utopie zur gesellschaftlichen Prais machen

sondern allein durch eine andere Art der lachtausiihunn.»

des Allgemeinwohls, das sich am Wohl

der schwächsten Mitglieder der Gesellschaft

misst. Frauen müssen umdenken:

Macht nicht fürchten, ihren Anspruch
auf Macht geltend machen und gewillt
sein, Macht auszuüben, zumal Macht,
die mit öffentlichen Ämtern in demokratischen

Verhältnissen zusammenhängt,
immer als Mandat auf befristete Zeit
verliehen wird. Zum Mandat gehört
auch, dass die Art und Weise der

Machtausübung rechenschaftspflichtig
ist. Doch da Macht mit Kompetenz
verknüpft ist, ist auch diese

Rechenschaftspflicht nicht zu fürchten.
Da es darum geht, die Gegenwart von
der Zukunft her zu verändern, ist
feministische Machtpartizipation dringlich
und unaufschiebbar. Nur wenn Frauen
in den machtausübenden Gremien
mitreden, lassen sich Konzepte einer
lebenswerteren, einer friedlicheren und
gerechteren Gesellschaft verwirklichen,
in welcher die Differenz von Geschlecht,

Alter, Pass und Stand nicht zu einer
Differenz von personalem Respekt, von
Handlungsmöglichkeiten und Rechten,
kurz von Lebensqualität führt. Nur wenn
sie selbst Macht ausüben und gewillt
sind, Bündnisse einzugehen mit jenen
Männern, welche die gleichen emanzi-

patorischen Ziele anstreben, können
Frauen eine andere Art des politischen
Handelns vorschlagen und vorleben.

BedingungEn feministischer Hlachtpartizipatian

Wie aber sollen Frauen dies lernen, wie
sollen sie diese spezifische Befähigung
trainieren und erlangen? Die erste

Voraussetzung besteht darin, die Forderung

ernst zu nehmen, die eigenen
Bedürfnisse zu prüfen, sie selber zu

definieren, zu interpretieren und zu

formulieren. Die zweite, den eigenen

Widerspruch zu «dem, was ist», zu

ergründen und zu begründen. Die dritte,
den Schritt in die Öffentlichkeit zu

wagen und - nach einem Wort Rosa

Luxemburgs - «laut zu sagen, was ist».

Die vierte, den Mut, den dieser Schritt
in die Öffentlichkeit kostet, als Motor zu

benützen, um die eigene Kompetenz in
Hinblick auf eine emanzipatorische
Veränderung der Gesellschaft einzusetzen.

Immer wieder erinnere ich mich in
diesem Zusammenhang an jene Frauen,

die ohne Theorie und ohne andere

Vorbereitung als die Unerträglichkeit der

Verhältnisse gewagt haben, eine Gegenmacht

zu diesen Verhältnissen
herzustellen. Unter den vielen will ich nur
einige nennen: Olympe de Gouges, die,

selbst nicht einmal des Schreibens

fähig, die Hintansetzung der Frauen im

Bereich der Bildung und der politischen
Mitsprachemöglichkeiten nicht ertrug,
der Revolution der Männer die

Menschenrechtserklärung der Frauen

entgegenstellte und dafür mit dem Leben

zahlte. Oder Flora Tristan, die als eine

der ersten feministische Postulate mit
sozialistischen verband. Oder Bertha

von Suttner, die Friedenskämpferin.
Oder Rosa Luxemburg, die furchtlose
Mahnerin gegen die Instrumentalisierung

der Menschen in der industriellen
Produktion und im Krieg. In jüngster
Zeit die Frauen in Sizilien, die öffentlich

das Gesetz der «omerta» brachen und

gegen die Mafia aufstanden. Frauen in
Sarajevo, in Belgrad, in Moskau und

anderswo, die eine Gegenstimme zur
Kriegspropaganda und zur nationalistischen

Aufhetzung venehmen lassen

und damit eine moralische Gegenmacht
darstellen.

Feminismus als gesamtgesellschaftliches Projekt

Die persönlichen Erfahrungen, der
gesellschaftliche und politische Alltag, die

rechtsstaatlichen Verhältnisse, wie sie

hier und heute gelten, konfrontieren

uns unablässig mit der offensichtlichen

Ungleichwertung und Entwertung von
Menschen. Sie sind Ausdruck eines

implizit rassistischen Gesellschaftssystems,

das sich aber auf demokratische
Weise vorweg als Rechtssystem konstituiert.

Die öffentlich geduldete und

praktizierte Verachtung und Diskriminierung

von Menschen, die als

«Randständige» bezeichnet werden, prägt
unsere gesamte schweizerische Realität.

Der Hinweis auf das so knapp positive
Resultat der Antirassismus-Abstim-

mung oder auf die desaströse Zustimmung

zu den Zwangsmassnahmen im
Ausländerbereich ist eigentlich
überflüssig. Ebenso müssig ist es, an
fehlende Unterzeichnung wichtiger
internationaler Konventionen durch die

Schweiz zu erinnern, etwa der
Kinderrechtskonvention oder der Sozialcharta.

Die asyl- und flüchtlingspolitischen
Tatsachen genügen: Sie sind ein Hohn auf
alle Grundrechtsdeklarationen, nicht

nur in der Schweiz, sondern in allen

7



Die Utopie

Ulacht bedeutet, mitreden zu können im Chor

derjenigen, die das Sauen haben. »
k!\ ¦ -¦|y| Üt

Ländern Europas. Ausser für die ganz

wenigen Menschen, die als Flüchtlinge

anerkannt werden und die damit eine

Art von «normalem» Ausländerstatus

erhalten, gelten für die meisten, für

Tausende von Menschen, eine Vielzahl

von genau definierten Bedingungen.

Diese werden als «Status L» oder «F»

oder mit anderen Abkürzungen
bezeichnet. Sie bedeuten eine Vielzahl

von Formen gesellschaftlicher

Ausgrenzung: Arbeitsverbot, ständige

Zumutung von Untätigkeit, Verbot des

Zusammenlebens von Familien, kollektive

Wohnverhältnisse, die nicht die

geringste Privatheit zulassen,

demütigende Taschengeldzuteilungen, keine

freie Berufswahl für Jugendliche. Sie

beinhalten auch die ständige Unsicherheit

bezüglich der Dauer des Aufenthalts,

die Angst vor einer Rückschaf-

fung in das Land, in dem Leben und

Sicherheit so gefährdet waren, dass

Flucht und Exil unausweichlich wurden.

Hinzu kommt das ständige Misstrauen,
die ständigen Vorwürfe des Schmarotzertums,

die ständige Entwertung und

Herabsetzung der menschlichen Person.

Alle diese Verletzungen menschlicher

Grundbedürfnisse und Grundrechte,

die durch Gesetze, durch

Weisungen eidgenössischer oder kantonaler

Ämter und durch eine allgemeine
Praxis legitimiert werden, bedeuten

letztlich, dass kein Verlass auf irgendwelche

Deklarationen universeller Rechte

besteht.

Umwertung des Zeithegriffs

Wenn Feminismus als emanzipato-

risches Projekt heute neu definiert

werden soll, muss auf zentrale Weise

das bedingungslose und
uneingeschränkte Bekenntnis zum gleichen

Wert eines jeden Menschen die

politischen Konzepte und alles

zwischenmenschliche, gesellschaftliche und
politische Handeln bestimmen. Nur so

können Forderungen, welche die

spezifische Rechts- und Lebenssituation von

Frauen betreffen, überhaupt auf

glaubwürdige Weise formuliert werden. Dies

betrifft nicht zuletzt die Forderung nach

einer menschengerechten Wertung der

Zeit - einer Wertung, die nicht standes-

mässig und einkommensmässig
unterschiedlich definiert ist, sondern die

universalen Kriterien zu genügen vermag.
Das bedeutet, dass der Warencharakter

der Zeit aufgehoben werden muss -
eine revolutionäre Forderung. Sie folgt
jedoch notwendig aus der Forderung
nach dem gleichen Respekt vor jedem
Menschenleben. Es ist absurd, dass

Lebenszeit für einen vorläufig
aufgenommenen Flüchtling während Jahren

als Zeit der Untätigkeit, als «leere» Zeit

und damit als wertlos gelten soll, oder

dass eine Woche erschöpfender Arbeit

am Fliessband gleichviel «wert» sein

soll wie eine einzige Stunde eines

Bankgeneraldirektors oder eines Marketingmanagers.

Da jeder Existenz auf gleiche
Weise die ungleiche Frist zwischen

Geburt und Tod als Sinnauftrag aufgegeben

ist, wird die Ungleichwertung
der Zeit zur Ursache der tiefsten
Entfremdung. Ihre Verwandlung zur wertlosen

oder wertvollen Ware verursacht

schwerwiegendste individuelle und

kollektive Leidenserscheinungen,
Depressionen und kompensatorische

Selbstwertbestätigungen, Sinnleere und

Gewalt.
Als Thema für die gemeinsame eman-

zipatorische Arbeit möchte ich daher

vorschlagen, dass wir Modelle einer

gerechten Zeitwertung entwickeln, nicht

als Utopien, sondern als Vorgaben
möglicher, das heisst realisierbarer
politischer Forderungen. •
Dieser Text ist die gekürzte Version eines Textes, den

Maja Wicki am 21. Mai an einer Tagung in der Paulus

Akademie gehalten hat. Die Tagung trug den Titel

«Feminismus im Kreuzfeuer -Kritische Betrachtung einer

Demontage und Bündnisse wider die Ent-Mutigung».

MAJA WICKI-VOGT, Jahrgang

1940, studierte Philosophie,

allgemeines Staatsrecht/Menschenrechte

und Politische

Wissenschaften. Sie arbeitete als

freie Journalistin und Kolumnistin,

später als Redaktorin bei

verschiedenen Schweizer Tagesund

Wochenzeitungen. Ausserdem

hatte sie Lehraufträge in

Philosophie und Publizistik an

den Universitäten Zürich und

Bern sowie Gastvorlesungen an

verschiedenen ausländischen

Universitäten. Sie war drei Jahre

bei der Schweizerischen

Flüchtlingshilfe tätig. Heute arbeitet

sie als freie Journalistin und

Publizistin. Sie ist Mutter von

vier Kindern, geschieden.


	Die Utopie zur gesellschaftlichen Praxis machen : Feminismus als emanzipatorisches Projekt

