
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 20 (1994)

Heft: 10

Artikel: Blick-Wechsel : vom Umgang mit dem Bild der Frauen in der Kunst -
aber was geschieht, wenn sie selbst sich ins Bild setzt?

Autor: Pantellini, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blick-UJEchsßl

von claudia pantellini Uom Umgang mit dem Bild der Frau in der Kunst -
aber inas geschieht, u/enn sie selbst sich ins Bild setzt?

Ein Blick auf die abendländische Kunstproduktion der letzten Jahrhunderte genügt,

um festzustellen: Die Frau ist das Thema der Kunst schlechthin. Das weibliche

Modell wurde je nach Zeitgeschmack zur holden Grazie stilisiert oder als lüsterene

Sirene dämonisiert. Als treue Gefährtin entband die Frau den Künstlergatten aller

profanen Verpflichtungen und ward ihm nebst Haushälterin auch inspirierende

Muse. Als Kunstmäzenin hat sie die brotlose Existenz eines manchen Malergenies

gesichert und bedeutende Sammlungen zusammengetragen. Das ist die eine Seite

der Medaille. Die andere glänzte durch Abwesenheit: Als tätige und anerkannte

Künstlerinnen waren Frauen in der Kunstgeschichte bis weit in unseres Jahrhundert

hinein kein Thema. Erst in den siebziger Jahren wurde die Frage nach dem

Ort der Kunstproduktion von Frauen im theoretischen Diskurs erörtert und als

Leer-Steile in Texten und Objekten dokumentiert. EMI-Mitarbeiterin Claudia

Pantellini hat diese Frage wiederaufgenommen und auf die Positionen von

Künstlerinnen der neunziger Jahre hin untersucht. Aus dieser Beschäftigung ist nicht

nur der folgende Text, sondern, in Zusammenarbeit mit drei weiteren

Kunstwissenschaftsstudentinnen, auch eine Führung durch die aktuellen Ausstellungen

des Basler Museums für Gegenwartskunst entstanden.

Vor rund zwei Jahren untersuchte eine

Arbeitsgruppe von Kunstwissenschaftsstudentinnen

eine Auswahl von
bildlichen Darstellungen nackter Frauen

aus der Sammlung des Basler

Kunstmuseums (vgl. EMI 1/93). Der Rundgang

mit dem Titel «nAckt» führte zu

verschiedenen Aktbildern aus verschiedenen

Epochen, die aber - wen
wundert's - bis auf eine Ausnahme allesamt

von Männern gemalt wurden. Die Akte
verschiedenster Stilrichtungen glichen
sich in der Darstellung aufreizender

Nackheit wie auch dem ihnen
eingeschriebenen voyeuristischen Blick, der

den Frauen bis in intimste Räumlichkeiten

folgt. So einseitig die Wahrnehmung

ist, so eindimensional erscheint

auch das Abgebildete: Die Polarisierung

von Weiblichkeit in die Ursünderin

Eva und die Jungfrau Maria spiegelt
sich in verschiedenen Nuancen wieder.

Der unverhüllten und sexuell freizügigen

Frau haftet immer der Ruch des

Lasters an, im Gegensatz zur züchtigen
Gattin, die stets sittsam bekleidet auftritt.

Der Fülle von dargestellten (nackten)

Frauen steht, nicht nur in der Sammlung

des Baslers Kunstmuseum, eine

äusserst bescheidene Anzahl von
ausgestellten Künstlerinnen entgegen. Ein

einziger weiblicher Halbakt einer

Künstlerin liess sich im Sammlungsbestand

finden: Paula Modersohn-Becker.

Nacktheit ist bei Modersohn-Becker

weniger ein erotisches Moment als

vielmehr der Ausdruck des primären Zu-

standes des Menschen. Bar jeglicher

Hülle, vor sich selbst und der Betrachterin

bis auf die Haut blossgelegt, nähert

sich die Malerin in einem Akt der

Selbstbefragung schrittweise ihrer
Persönlichkeit. Zum ersten Mal verschmilzt

hier der nackte Frauenkörper mit einem

weiblichen Individuum, wird er zum Ort

einer persönlichen Identität.

Bilder aus dem Innern der Körper

Paula Modersohn-Becker ist in jeder
Beziehung eine Ausnahmerscheinung. Als

Frau, die sich den gesellschaftlichen

Zwängen ihrer Zeit nicht unterwarf und

ihre Leidenschaft, die Malerei, zum Beruf

machte. Und als Künstlerin, die den

eigenen Körper in den Schaffensprozess

miteinbezieht und ihn von innen nach

aussen ertastet, war sie gar eine

Pionierin.

Im Zuge der Emanzipationsbewegung
der 60er und 70er Jahre eroberten sich

Künstlerinnen den weiblichen Körper

zurück und luden ihn mit neuer Bedeutung

auf. Die Frau als Objekt der Kunst

war ihnen Kritik und Ansatzpunkt
zugleich. Im «ersten feministischen Kino»,

dem «Tapp- und Tastkino» aus dem

Jahre 1968, rezipierte Valie Export,

Videokünstlerin der ersten Stunde, die

Kunstware Frau. Ein Kasten, den sie

sich vor die Brust geschnallt hatte, bot

dem Strassenpublikum die Gelegenheit,

durch zwei Schlitze ihre - nicht

Paula ttlodersohtrBecker

Selbstbildnis, 19D6



sichtbaren Brüste - zu betasten; eine

Filmvorstellung dauerte 12 Sekunden.

Ziel der Aktion war es, öffentlich zu

machen, was sich sonst in geheimen
Gedanken abspielt. Das Publikum durfte

die Künstlerin anfassen, also mit den

Händen tun, was es sonst mit den Augen
zu tun pflegt. In letzter Konsequenz

verweist Valie Export damit auf den

Umstand «dass die Frau ihren eigenen
Körper von aussen betrachtet, als

entfremdet. Den Körper von innen betrachten

hiesse, ihn ja in Ausdrücken und
Bedürfnissen zu empfinden [...]; aber
diese Bedürfnisse des weiblichen Körpers
sind ja in der Kultur tabuisiert, gekappt.
Also ist dies der Frau nicht möglich. »

Der Bogen von Paula Modersohn-
Becker zu Valie Export scheint im ersten
Moment vielleicht etwas überspannt.
Bei beiden aber wird eine Wahrnehmung

von Körperlichkeit sichtbar, die
sich deutlich von der herkömmlichen,
männlichen Optik unterscheidet. Beide
formulieren Bilder, mit denen sich jene
innere Betrachtungsweise des weiblichen

Körpers adäquat nach aussen
übersetzen liesse.

Gibt es eine mßiblichßflsthßtik?
Die Suche nach einer genuin weiblichen
Körpersprache, nach Körperbildern und
einer weibliche Ästhetik war das
zentrale Thema der siebziger Jahre,
bestimmt aber längst nicht mehr das
zeitgenössische Schaffen von Künstlerinnen.
Die Töchtergeneration - die erste, die
auf weiblichen Vorbilder zurückblicken
kann - hat sich von diesen emanzipiert,
gerade auch von den Vorstellungen
einer typisch weiblichen Wahrnehmung

und ihren Auswirkungen aufs
künstlerische Schaffen. Einige der Hap-

lialie Export

Tapp- und Tastkinn. 1968

penings, Performances, Installationen

aus den Siebzigern, die sich auschliess-

lich mit den sogenannt «weiblichen

Erfahrungsbereichen» (Menstruation,
Küche, Kreissaal) auseinandersetzten,
wirken heute in ihrer Einseitigkeit
plakativ. Sie sind eher als (nach wie vor
berechtigte) politische Postulate zu

werten, denn von künstlerischer
Bedeutung. Die Vision einer feministischen

Kunst (sofern damit einzig ein

Katalog feministisch relevanter Inhalte

gemeint ist) ist mittlerweile leise zu
Grabe getragen worden: ein Eingeständnis

an die Komplexität der zeitgenössischen

Kunst, die unter dem alleinigen
Kriterium von Weiblichkeit nicht
adäquat erfasst werden kann.

An diesem Punkt setzt der zweite
kunsthistorische Rundgang mit dem

Titel «Blickwechsel» an, der diesmal im

Museum für Gegenwartskunst in Basel

stattfindet. An ausgewählten Werken

von zwei zeitgenössischen Künstlerinnen

und einem Künstler soll untersucht
werden, inwiefern sich mit den
Kategorien von weiblicher oder männlicher

Wahrnehmung und Ästhetik überhaupt
(noch) arbeiten lässt.

UidEO-Gladiatorin

der TDchtErgEnEration
Das Werk der Videokünstlerin, Musik-

performerin und Fümemacherin Pipilotti
Rist, ihr Umgang mit den
«Frauenbildergeschichten» der frühen siebziger
Jahre, scheint mir geradezu exemplarisch

für das weibliche Kunstschaffen
der neunziger Jahre. Rist erweist den

Künstlerinnen der Gründerinnenzeit
Reverenz, indem sie etwa Ulrike Rosenbach,

Friederike Petzold und Valie

Export ihre Vorbilder nennt, aber die

9



Ulrike Rosenbach

Uideostills aus «Glauben Sie nicht, dass

ich eine Amazone bin», 1975

Abrechnung mit den überkommenen

Frauen- und Männerbildern ist nicht

mehr ihre Sache. Rist, nach eigenem

Bekunden die «Video-Gladiatorin» der

Gegenwart, setzt Frau-Sein unter
positiven Vorzeichen um. Mit Lust und

Freude inszeniert sie den weiblichen

Körper porentief und erkundet auf
physischen Forschungsreisen die winzigsten

Hautfalten. In ihrem «Blut»-Clip

nimmt sie sich des Tabuthemas

Menstruation an; der rote Saft schäumt

in einer wahren Blutorgie, während ein

Frauenchor ermunternd «Say Yeah»

singt. Bei der Behandlung ihrer Themen

sind Pipilotti Rist, wie sie selbst sagt,

Humor und Leichtigkeit wichtig. Bei

allem Humor erinnert die Blutorgie an

archaische Rituale, die mittels hochraf-

Pipilotti Rist

Uideostills aus «Pickelporno». 1992 loben!

und «leibesbrief», 1992 lunten]

10

finierter Technik in der Videoästhetik

der neunziger Jahre auferstanden sind.

Es sind dies komplexe emotionelle Bilder,

die an unerschlossene Gefühlszonen

und die ursprüngliche Sinnlichkeit
weiblicher Lust rühren. Bilder, die, so Rist,

von den Frauen zugeschüttet worden

sind und nun mit Macht wieder
aufbrechen. Körperbilder aus der Zone des

Vorbewussten, die im Körper als

Schwingung, Erregung, Wärme
wahrnehmbar sind. Rist lässt sie, dank Phantasie

und High-Tech, sichtbar werden.

Heues SElustuErständnis

Was bleibt denn nun übrig von der

heiss diskutierten «weiblichen Ästhetik»?

Oder anders gefragt: Lässt sich

die durch Geschichte und Sozialisation

spezifisch geprägte, unterschiedliche

Wahrnehmung von Männern und Frauen

nicht doch am unterschiedlichen

Umgang mit künstlerischen Inhalten und
Formen festmachen? Genau an diesem

Scheidepunkt bewegt sich das Schaffen

von Pipilotti Rist. In ihre Clips und Filme

bezieht Rist explizit weibliche

Erfahrungen ein, sie macht aber gleichzeitig
Gebrauch von der äusserst aufwendigen

Technik des Videosynthesizers und

bewegt sich dort in einem traditionellerweise

sehr «unweiblichen» Bereich.

Die Kulturwissenschaftlerin Silvia Bovenschen

hat 1976, auf dem Höhepunkt der
Debatte um die weibliche Ästhetik, diese

Vorstellung als eine «aparte Variante

der Kunstproduktion» endgültig
verabschiedet. Wir können diese Frage, mit
Bovenschen gesprochen, lediglich
bezüglich des «ästhetischen Sensoriums

und der Formen des sinnlichen Erkennens»

bejahen. Es ist dies aber keine

Erkenntnis, die sich uns in der Rezeption

weiblichen Kunstschaffens wie ein

roter Faden aufdrängen würde. Die

Frage nach den weiblichen Formen

sinnlichen Erkennens muss vor jedem

Kunstwerk neu durchgespielt werden,

ohne die Erwartung, das «Andere» in

der Kunst von Frauen müsste uns beim

ersten Blick ins Auge springen. Und

überhaupt: Wenn das Geschlecht eine

mögliche Kategorie in der Kunstproduktion

und -rezeption sein soll, muss das

ebenso für die Kunst von Männern
gelten, darf sich weibliche Ästhetik nicht

in Abhängigkeit zum Gegengeschlecht

definieren.

Das neue Selbstverständnis der

Töchtergeneration bringt es mit sich, dass

Frauen gar nicht mehr daran denken,

sich auf irgend etwas - sei es nun
Geschlecht, Formen oder Inhalte -
reduzieren zu lassen. Sie sind, wenngleich

noch lange nicht in allen Kunstinstitutionen,

gleichberechtigt vertreten,
überaus erfolgreich und setzen wichtige
Akzente in der Kunst der Gegenwart.
Sehen wir uns also an, was Künstlerinnen

heute produzieren. •

Zitate aus
Silvia Bovenschen: Über die Frage: Gibt es eine

weibliche Ästhetik?, in: Ästhetik und Kommunikation,

Nr. 25, 1976, S. 74ff.

Pipilotti Rist - Der Reiz des Unsauberen, Ein Interview

von Anne Reich, in: Kunstbulletin, Dezember

1992, S. 16-25.

Der Rundgang «Blickwechsel» findet statt am 21.

Dezember und 4. Januar um 18.30 Uhr im Museum für

Gegenwartskunst in Basel. Anmeldung unter Tel.

061/261 56 36.


	Blick-Wechsel : vom Umgang mit dem Bild der Frauen in der Kunst - aber was geschieht, wenn sie selbst sich ins Bild setzt?

