
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 20 (1994)

Heft: 10

Artikel: Welches Unrecht? Welche Frauen? Welche Gesellschaft? : Christina
Thürmer-Rohr zur Dekonstruktion der Kategorie Geschlecht

Autor: Thürmer-Rohr, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feminismus in den 90ern

rß c h t III ß 1 ch

Christina Thurmer-Rohr zur DekanstruktiDn der Kategorie Geschlecht

«Die Frauenbewegung» besteht aus einem hochgradig heterogenen und
spannungsreichen Spektrum von Kritik, Theorien, Strategien, Lebensformen. Der

kleinste gemeinsame Nenner ist das Bewusstsein einer ungerechten
Geschlechterordnung. Die Konsequenzen aus dieser allgemeinsten Einsicht fallen aber so

unterschiedlich aus, dass von «der Frauenbewegung» immer weniger die Rede

sein kann. Differenzen - meist unausgesprochen - tauchen auf bei den Fragen:
Welches Unrecht? Welche Frauen? Welche Gesellschaft? Welche Veränderungen?
Ist es überhaupt vertretbar, «die Frau» bzw. «die Frauen» als eine «Klasse» mit
gemeinsamen Merkmalen zu begreifen? Spiegelt sich in dieser Klassifizierung
hinterrücks eine Orientierung am biologischen Geschlecht, die die Frauenunterdrückung

gerade begründet hat? Könnte das Festhalten an unterstellten oder

erhofften Gemeinsamkeiten gerade ein politisches Handeln behindern statt
umgekehrt? Was bedeutet Dekonstruktion der Geschlechterordnung im Zusammenhang

mit einer Herrschaftskritik an der westlichen Moderne? Welchen Einfluss
hat eine postmoderne Mentalität auf die feministische Kritik? Wird Gesellschaftskritik

mit der Postmoderne zur antiquierten Tätigkeit?
Mit diesen Fragen leitete Christina Thürmer-Rohr kürzlich in Bern ein Referat

zum Stand, sprich zur Stagnation, der Frauenbewegung ein. Diese Stagnation
könne mit einer Differenzierung des Feminismus überwunden werden, meinte
die Sozialwissenschafterin an der Technischen Universität Berlin. Lest, was für
Christina Thürmer-Rohr, die uns schon einmal mit der These der Mittäterschaft
von Frauen aufrüttelte, «Feminismus in den 90ern» bedeutet.

Neben dem traditionellen liberalen

Feminismus, der von der Gleichheit der

Geschlechter ausgeht, und einem gyno-
zentrischen Feminismus, der die

grundlegende Ungleichheit der Geschlechter

behauptet, existiert heute die

dekonstruktivistische, postmoderne Position.

Sie bestreitet, dass die Kategorie
Geschlecht überhaupt irgendeine Gemeinsamkeit,

eine Geschlechtsidentität stifte,

bestreitet, dass «Geschlecht» also zwei

grosse Einheiten bilde, nach denen

Menschen überhaupt sinnvoll klassifiziert

werden können. Die Klassifizierung

in zwei Geschlechter ist demnach

nicht Abbild von Natur, sondern Ergeb¬

nis eines Herrschaftsprozesses und durch

nichts anderes als durch Herrschaft zu

legitimieren. Das Raster «männlich -
weiblich» und die Tatsache, dass Frauen

und Männer faktisch verschieden

sind bzw. genötigt werden, verschieden

zu sein, verraten nichts anderes als

einen kulturellen Herstellungsakt, der

eine lange Geschichte der Über- und

Unterordnung abbildet, einen historischen

Gewaltakt. Geschlecht ist ein Kon-

strukt. Und die Geschlechtseinheiten,
die das Konstrukt tatsächlich
produziert oder zu produzieren scheint,

müssen demontiert, konterkariert,
dekonstruiert werden, die Herstellungsverfahren

als Herrschaftsakte vorgeführt
und entlarvt werden. Geschlecht ist
eine aufzulösende Kategorie.
Diese Ansätze irritieren die gewohnte
Geschlechterordnung. Sie stören die

alte feministische Vorstellung, dass die

Grenzen der politischen und persönlichen

Gegnerschaften durchs Geschlecht

gesetzt seien. Sie lösen die heillose

Fixierung auf alle ordnungsschaffenden

Typisierungen auf. Sie führen damit

auch zu keinen übersichtlichen, leicht

handhabbaren und umsetzbaren

Konsequenzen. Die Kritik richtet sich gegen
eine Übereinkunft, die sich verführen

lässt, die hergestellte Differenz
zwischen den Geschlechtern mit einer

essentiellen Differenz zu verwechseln.

Mit dieser Verwechslung werden die

real vorfindbaren polaren Unterschiede

«männlich - weiblich» nicht mehr als

Herrschaftsergebnisse deutlich gemacht.

Das gewaltsame Klassifikationsprodukt

wird vielmehr angenommen, wird als

Essential kultiviert. Die Kategorie

«Frauen» oder «Weiblichkeit» kann

eigentlich nur als provokativer Hinweis

auf eine historische Geschlechtskrankheit,

einen willkürlichen Geschlechterentwurf

und eine diesem Entwurf

entsprechende gemeinsame Unterdrük-

kungsgeschichte gemeint sein. Wenn

sie aber zur Akzeptanz einer tatsächlichen

Einheit «Frauen» wird, die sich

von einer Einheit «Männer» wirklich

und essentiell unterscheiden soll, dann

wird das Konstrukt auch mit feministischer

Hilfe immer wieder neu erzeugt,

dramatisiert, belebt. Die heterosexuelle

Matrix wird ununterbrochen reproduziert,

das Gefängnis des Geschlechts

ständig neu geschaffen. Geschlecht ist

aber nicht etwas, was wir haben und

sind, sondern etwas, was wir tun.1



Keine Sinei-, sondern

Uielgeschlechtlichkeit
Die Frage nach dem Geschlecht und der
Differenz zwischen den Geschlechtern
wird in diesem Ansatz weitgehend
gegenstandslos bzw. sie verliert ihren
alten zentralen Stellenwert. Denn diese

Frage setzt bereits ein klassifizierendes
Denken voraus, das selbst ins Zentrum
der Kritik geraten, also selbst Ausdruck
des Herrschaftsaktes ist. Die Rede vom
Geschlecht setzt etwas voraus, das

nicht substantiell existiert. Und so gäbe
es auch keinen Grund mehr anzunehmen,

dass das Konstrukt «Männer»
ausschliesslich dem männlichen Körper
zukommt oder die Kategorie «Frauen»
und «Weiblichkeit» nur dem weiblichen
Körper.2 In den Mittelpunkt gerät jetzt
die Differenz unter Frauen, die Differenz

also innerhalb dieser konstruierten
Scheineinheit, die Demontage dieser
eingebildeten Einheit. Es gibt keine
Zweigeschlechtlichkeit, sondern Viel-
geschlechtlichkeit, und es gibt so viele
Identitäten, wie es Frauen gibt. Die
These lautet, dass jeder Versuch, der
Kategorie «Frauen» einen universellen
oder spezifischen Gehalt zuzuweisen,
gerade nicht das schafft, was sie garantieren

will, nämlich Solidarität, sondern
zwangsläufig Zersplitterung.3 Das
bedeutet nicht, dass wir den Terminus
«Frauen» nicht verwenden dürften oder
dass wir den Tod dieser Kategorie
verkünden müssten. Aber ginge der
Feminismus davon aus, dass die Kategorie

«Frauen» nichts Feststehendes
bezeichnet, sondern ein unabsehbares
Feld von Differenzen, dann würde sich
dieser Terminus in einen Schauplatz
ständiger Offenheit und Umdeutbarkeit

verwandeln. Die Risse zwischen den
verschiedenen Frauen werden damit
zur Möglichkeit, das Konstruierte der

Kategorie «Frauen» zu erkennen, statt
sie retten zu wollen. Damit wären neue
und unbekannte Handlungsfähigkeiten
zu gewinnen. Die ständige Spaltung
sollte also als Grundlage feministischer
Theorie bejaht werden.

Denken der Differenz

contra Herrschaft

Ich fühle mich der postmodernen
«Schule» und dem mit ihr verbundenen
Jargon nicht verpflichtet. Aber ich
möchte mich auf den Differenzgedanken
einlassen. Denken der Differenz heisst,
Einheiten und Identitäten auflösen, die
immer ausschliessenden und keineswegs

nur beschreibenden Charakter
haben (Nation, Volk, Rasse, Geschlecht
etc.). Es ist antiherrschaftlich, zerstreuend,

anspruchs-los, nicht expansiv, es

destabilisiert eine Ordnung, auf die

jede Herrschaft über Andere angewiesen

ist. Das Denken der Differenz ist für
eine feministische Reflexion nur dann

zugänglich zu machen, wenn wir, Frauen
der westlichen Welt, uns nicht nur als

Beschädigte patriarchaler Gewalt und
als Benachteiligte patriarchaler Dominanz

begreifen, sondern als Mitglieder
einer Kultur, an deren Herrschaftspraktiken

auch wir mitagieren. Die
grundlegende Herrschaftskritik trifft somit
auch uns. Denken der Differenz ist kein
Denken aus der Position von Opfern. Es

ist eine Position aus der Perspektive
derjenigen, die sich auch selbst als

Herrschaftsträgerinnen und -mitträge-
rinnen erkennen, eingebunden in die

Dominanzkultur, selbst an ihr mitwirken,

selbst von ihr profitieren, selbst
den Mythen anheimfallen. Das Denken
der Differenz ist somit ein Versuch, die

Dekonstruktion von Herrschaftsdenken
selber in auflösenden und in sehr

zurückgenommenen Denk- und
Handlungsweisen praktizieren zu wollen.
Daraus ergeben sich eine Reihe von
Fragen an die gegenwärtige feministische

Theorie und Politik. Die wesentliche

Frage betrifft das Verständnis von
Herrschaft. Ich gehe davon aus, dass

feministische Kritik Herrschaftskritik
bedeutet. Was aber wird im traditionellen
Feminismus unter Herrschaft verstanden?

Die feministische Kritik war
angetreten, die Männerherrschaft
zurückzuweisen. Es ist eine Kritik an
Unterdrückungen und Erniedrigungen, mit
der ein Geschlecht, das männliche, in
einem langen historischen Prozess und
mit Erfolg das andere, das weibliche, an
den Rand zu drängen, auszunutzen, zu
funktionalisieren und kleinzuhalten
versuchte. Der Akzent dieser Kritik liegt
auf dem sexistischen Anteil der
Herrschaft, und diese Kritik ist weder überholt

noch steht sie in irgendeiner Weise
in Frage.

Aber die Herrschaft, die das

Organisationsprinzip der patriarchalen Moderne4

ausmacht, ist nicht nur im Verhältnis
Mann-Frau lokalisiert, erst recht nicht
nur in dem Verhältnis weisser Mann-
weisse Frau, Mittelschichtsmann-Mittel-

5



Feminismus in den 90ern

¦»Mfin I vi TOP M f

schichtsfrau. Sie hat nicht nur die

Unterdrückung von Frauen zum Ziel.

Sie zeigt sich in allen materiellen,
ideologischen, wissenschaftlichen,
technologischen, ästhetischen, sprachlichen,

psychischen Ausdrucksformen
westlicher Kultur, die auf einer «männlichen

Monokultur» basiert. Die Ideologie vom
unendlichen Wirtschaftswachstum, das

Verhältnis zur Natur als Objekt der

Ausbeutung, die Entwicklung von Waffen-

und Grossforschungssystemen, das

Verhältnis zu sogenannten unterentwickelten

Ländern als Kolonien der Bereicherung,

schliesslich das Verhältnis zu den

Frauen als Objekten der Diskriminierung

sind Ausdruck des historischen

Alleingangs eines Geschlechts und

Ausdruck einer Geschlechterkonstruktion,

die dieses eine Geschlecht zum

Subjekt der Geschichte autorisiert hat.

Diese moderne Herrschaft basiert im

wesentlichen auf drei grossen
Fundamenten: Auf sexistischer, rassistischer

und kapitalistischer Ideologie und Praxis.

Frauen: Beherrschtsein und

Herrschen

Deren Ausführende können wir nicht

bequemerweise in irgendeiner Zentrale

oder einfach «oben» bei «den Herrschenden»

lokalisieren. Die Praktiken, mit
denen die Kultur innerhalb und ausserhalb

der eigenen Grenzen Andere unterwirft,
ausnimmt und stigmatisiert, sind in das

SeLbstverständnis der Kulturangehörigen

eingegangen. Sie realisieren sich

nicht nur in den politischen und ökonomischen

MakroStrategien, sondern in den

Mikrotechniken von Hinz und Kunz, von

6

jedermann und jedeihau. Die Ansprüche
der westlichen Dominanzkultur, ihre

Vorteile und Schäden, sind nicht mehr

Massen- und geschlechtssauber zugeteilt.

Auch Frauen machen an fast jedem

gesellschaftlichen Ort die Doppelerfahrung,

von Schäden bedroht zu sein und

an der Schadensverursachung mitzuwirken

oder eigenen Nutzen am Schaden

Anderer zu erwirken. Frauen sind

Unterworfene, Teilhabende, Ausführende

zugleich, Benachteiligte und Komplizin in
einer Person.

Wenn wir diesen Ausgangspunkt
akzeptieren, dann bedeutet das, dass

feministischer Protest sich nicht nur auf

die Taten und Handlungen richten

kann, die uns selbst treffen, sondern

ebenso auf diejenigen, an denen wir
selbst bzw. die eigene Kultur beteiligt
sind und die Andere treffen. Damit

stellt sich die Eindeutigkeit feministischer

Unrechtsordnung in Frage, die

immer eindeutige Täter und Opfer zu

kennen meinte. In Frage stellen sich

jene Generalisierungen und Totalisierungen,

mit denen die Schmerzen, die

die Geschlechterpraxis verursacht, zum

Massstab für Schmerzen überhaupt
werden. In Frage stellt sich auch die

Bedeutung der Eigenerfahrung und des

Eigeninteresses. Denn nur wer sich

eindeutig auf der Seite der Unrechterleidenden

ortet, gewinnt auch das

moralische Recht, dem Eigeninteresse

bedingungslos Vorrang und höchste

politische Würde zu verleihen.

Feminismus braucht neues

Unrechtsbewusstsein

In Frage stellt sich vor allem jene
feministische Norm, Frauen als die Anderen

zu kennzeichnen, «die Frau» als das

Andere des Mannes, das Weibliche als

das Andere aeo Männlichen, als aas

diskriminierte, randständige, abgewertete

andere Geschlecht. Die Anderen,

das sind im Feminismus wir Frauen,
gemeint als Anklage oder gesagt im Stolz.

Nun betrifft aber die Logik des Patriarchats

der Moderne nicht nur das

Geschlechterverhältnis. Das Ernstnehmen

dieser Einsicht heisst, dass der Gegenstand

feministischer Kritik dieses System

ist, die Handlungen aller Mitagierenden

an diesem System, den modernen
westlichen Gesellschaften. Feminismus heisst

damit Gesellschaftskritik. Gegenstand

feministischer Theorie und Politik ist

nicht nur die Frau als Objekt der

Diskriminierung, sondern ebenso die westliche,

weisse, christliche Kultur als

Subjekt der Diskriminierung Anderer,

das heisst derjenigen, die von dieser

Kultur als Andere konstruiert werden.

Aus diesem Verhältnis der westlichen

Moderne zu den von ihr definierten

Anderen können westliche Frauen sich

nicht länger als die Anderen
herausdefinieren. Im Verhältnis zu den Anderen

der eigenen Kultur gibt es wohl

wenige Beispiele für einen durchschlagenden

qualitativen Geschlechterunterschied.

Rassistische und klassistische

Ideologie ist nicht nur eine

Herrschaftspraxis der Männer. Ein Feminismus,

der die Herrschaftsnormen
durchbrechen will, müsste für ein anderes

Unrechtsbewusstsein eintreten.
Die Überwindung eines antisexistisch

verengten Unrechtsverständnisses würde

eine bewusste Umorientierung vom

Problem-Haben zum Problem-Sein (nämlich

für Andere) bedeuten. Mit einem

Denken, das die gewohnten Koordina-



Mete Unrecht? Welche Franen?

ttiiisy's'teüifc mäiinlieh-weiblich nicht

nur gleich- oder umwerten will, sondern

der Kategorie Geschlecht die klassifika-

torische Relevanz überhaupt abspricht,

wäre die (weisse, westliche) Frau nicht

mehr die eindeutig Andere. Andere

wäre sie allenfalls unter allen Anderen,
ohne festen Platz und vertrauten sozialen

Ort. Das Anderssein verlöre seine

stigmatisierende Bedeutung, wenn alle

sich als Fremde erkennen und wenn
das Andere auch zum Anderen in uns

würde, zum Uneigenen, das jedes Subjekt

ausserhalb von sich selbst und in
sich selbst respektieren müsste - eine

Form von Freiheit.

Heue, TUEchsBlndE Bündnisse
Es wird immer wieder gesagt,
postmodernes Denken gebe die normative
Seite des Feminismus preis. Es

dekonstruiere nicht nur die Kategorie
Geschlecht, sondern auch jede Kritik, jede
Wertsetzung, jede Positionierung und
Position. Einige befürchten, die Auflösung

der Ordnungskategorien könnte
auch die Auflösung von
Unrechtsbewusstsein zur Folge haben. Das Ziel
der feministischen Bewegung, die
Aufhebung von Unterdrückung, werde
mitdemontiert, werde zu einer
antiquierten Utopie der aufklärerischen
Moderne, und dieser Abschied von der
Utopie mache handlungsunfähig. Die
Frage ist meines Erachtens, was einer
glaubwürdiger und wirkungsvoller
erscheint: Herrschaftskritik oder
Herrschaftsabsage. Ich bin mir da keineswegs

sicher. Postmoderner Feminismus
führt nicht zu Partei und Programm,
nicht zu Gemeinschaften, nicht zu
stabilen Gruppen, nicht zu Kontinuitäten.
Aber zu neuen Bündnissen, wechseln¬

den vielleicht, und das Auseinandergehen

wird nicht zum Verhängnis,
sondern zum neuen Versuch. Die

Zusammenschlüsse ergeben sich nicht aus der

«Identität» einer Gruppierung, sondern

aus der Sache. Denken, dass wir
verschieden sind, bedeutet, dass an alle

Begegnungen neue Anforderungen

gestellt sind. Es verlangt Offenheit,

Respekt, Neugierde, die Fähigkeit zum

Zuhören, Zweifel gegenüber jedem

Urteil, das ein Vorurteil sein könnte.

Denken der Differenz macht fremd, weil
niemand sich mehr im und hinter dem

angeblich Gleichen verstecken kann,

niemand voraussetzen kann, die Anderen

zu kennen. Es ist die ständige Position

des Nicht-Vertrautseins, der

Unberechenbarkeit, des Immer-wieder-neu-

Anfangens, die Position von
Neuankömmlingen. Denn wer
Selbstverständliches in Frage stellt, muss fremd

sein und fremd sein wollen, aussen-

stehend im Inneren, fragebedürftig und

uneingebunden, störrisch gegenüber
allen Vereinnahmungen - keine Position

der Macht.

Dekonstruktion macht uns

glaubwürdig
Feministisches Denken der Differenz
bedeutet nicht, die Zeit der Absetzung sei

nun vorbei, gegen die Kooperation mit
Männern sei nun endlich nichts mehr
einzuwenden. Denn diesem Kooperationsversuch

wäre vorausgesetzt, dass auch

Männer mit der Dekonstruktion von
«Männlichkeit», einer androzentrischen

und ethnozentrischen Identität, Ernst

machen, Ernst machen mit der Absage

an Herrschaft. Und sie hätten viel mehr

und vermutlich noch viel folgenreicher zu

dekonstruieren als die Frauen. Sie müssten

sich von Privilegien verabschieden,

kulturellen und persönlichen, Privilegien

aus Beton - eine Infragestelllung, die auf

die Totale zielt. «Der Mann» muss sehen,

dass er und sein Konstrukt in erster Linie

ein Problem ist - für Andere. Und zu diesen

Anderen gehören die Frauen. Selbst

wenn die Dekonstruktionsversuche

einseitig blieben und ausgerechnet von
denjenigen vorangetrieben würden - den

Frauen -, die die patriarchale Realität

zumindest nicht erfunden und nur mittelbar

zu verantworten haben - auch dann

müssten wir sie tun. Auch der einseitige
Versuch würde zumindest unserer

Glaubwürdigkeit dienen. Und was ihm

folgen würde, wissen wir nicht. •
flnmerkungen
1 Hagemann-White, Carol /Rerrich, Maria S.:

FrauenMännerbilder. Forum Frauenforschung Bd.

2, Bielefeld 1989.

2 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter,

Frankfurt a.M. 1991.

3 Butler, Judith: Kontingente Grundlagen: Der

Feminismus und die Frage der «Postmoderne», in:

Benhabib, Seyla / Butler, Judith et al.: Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der

Gegenwart, Frankfurt a.M. 1993.

4 List, Elisabeth: Die Präsenz des Anderen.

Theorie und Geschlechterpolitik, Frankfurt a.M.

1993.

' frlDC ilTrlTDPflir 1 1 1 D I P r! f?
Dieser Text ist die stark gekürzte Version eines

Referates, das Christina Thürmer-Rohr am 7. November in

Bern gehalten hat. Sie wurde von der Tageszeitung «Der

Bund» gebeten, an einem «Frauenaniass» zum Stand

der Frauenbewegung Stellung zu nehmen.

CHRISTINA THÜRMER-ROHR,

geb. 1936, Prof. Dr. phil. und

dipl. psych., ist Vertreterin des

Schwerpunktes feministischer

Forschung im Studiengang

Erziehungswissenschaften an der

Technischen Universität Berlin. In ihrem neuen Buch,

«Verlorene Narrenfreiheit», wirft sie der westlichen

Industriegesellschaft und dem Feminismus Egozentrismus

und Ausgrenzung «des Anderen» vor.


	Welches Unrecht? Welche Frauen? Welche Gesellschaft? : Christina Thürmer-Rohr zur Dekonstruktion der Kategorie Geschlecht

