
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 20 (1994)

Heft: 5

Artikel: Frauen in schwierigen Fremdheiten

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feminismus in den 90ern

VON LISA SCHMUCKLI

fysiOAL&tb in,

Der Westen hat während des Kalten Krieges ohne Unterbruch für Freiheit, offene

Grenzen und den Traum von Wohlstand und Gleichheit für alle Menschen geworben.

Nun ist der Ernstfall eingetreten: kommen diese Versprechen nicht zu den

Menschen, suchen die Menschen die Einlösung der Versprechen im Westen selbst.

«Eine multikulturelle Gesellschaft» analysieren die einen, «Zwangsmassnahmen

für Ausländerinnen» propagieren die politisch Mächtigeren - und gewinnen die

scheinbare Debatte um die sogenannte «innere Sicherheit der Bevölkerung». Dabei

nehmen sie als «Nebenerscheinungen» nicht nur rassistische und sexistische

Äusserungen, sondern auch tätliche Gewalt gegen Fremde stillschweigend in Kauf.

Der Umgang mit dem, was uns fremd erscheint, muss diskutiert werden, auch unter

Feministinnen. Wir sollten nicht riskieren, unser - weisses, abendländisches -

Verständnis von Feminismus für das einzig denkbare halten zu wollen. Die

Annäherung an andere Feminismen muss dabei «wohlwollend», «interessiert»

und «sorgfältig», und also frei von Kolonisationsabsichten oder hierarchischen

Vorbehalten sein. Lisa Schmuckli ist mit ihrem Text der Vision vom multikulturellen

Zusammenleben nachgegangen.

WoAM, tylCLLUWL MÜAMM, >VtalUiiWAri<t

cLqa& Uta- Wt4AA-<Stin, Uvi fytiau,-Sein &kt*tA&

tytiaou-Szin Uta- WziAA-Stin*

PAT ARMSTRONG

Die Erfahrung der Fremdheit ist Frauen

so vertraut, dass sie kaum auf die Idee

kommen, daraus eine eigenständige

Reflexion und politische Praxis zu

machen, geschweige denn, sich darin

fortschrittlich zu fühlen. Die eigene

Kultur wird im Patriarchat fremd: Frauen

erfahren in ihrem Denken und an ihrem

Körper einen Entfremdungsprozess von

ihrer eigenen, verschütteten Kultur.

«Ihr Emanzipationsprozess, der ja vor

allem eine Emanzipation gegenüber

den kulturellen Zumutungen ihrer eigenen

Gesellschaft ist, hat zugleich eine

tiefe Verunsicherung bezüglich ihrer

eigenen Identität als Frau erzeugt»,

schreibt die in Deutschland lebende

iranische Soziologin Farideh Akashe-

Böhme. Ausländerinnen erleben diese

Selbstentfremdung und brüchige Identität

nicht nur als Frauen im Patriarchat,

sondern auch als Fremde im Gastland -
mit einer zum Schweigen gebrachten

Kultur des Herkunftslandes.

Die Realitäten Schwarzer Frauen,

Muslimas, Frauen anderer Herkunft werden

im fremden Gastland negiert und
unsichtbar gemacht. So beschrieb die

afroamerikanische Anwältin Anita Hill, die

den jetzt gewählten US-Bundesrichter

Clarence Thomas der sexuellen Belästigung

bezichtigt hatte, die Situation des

Hearings mit den Worten: «Weil ich und

meine Realität nicht mit dem

übereinstimmten, was sie [die 14 weissen

Senatoren des Hearings] als (ihre)

Realität erachteten, mussten ich und

meine Realität von den Mitgliedern des

4

* in: Feministische Theologie im europäischen Kontext,

Mainz 1993



Senatskommitees mit Hilfe der Presse

und anderer Medien umgebaut werden. »

(in: Schwarzer Feminismus, Berlin 1993)

Die Realitäten Schwarzer Frauen sind
geprägt durch eine doppelte Orientierung:

Mal sind Schwarze Feministinnen
solidarisch mit den schwarzen Männern,

mal sind sie den weissen Feministinnen

näher. «Dieser Zustand von
Zugehörigkeit und zugleich
Nichtzugehörigkeit», so die afroamerikanische
Soziologin Patricia Hill Collins, «bildet
einen integralen Bestandteil des
oppositionellen Bewusstseins Schwarzer
Frauen» (in: Schwarzer Feminismus,

s
1993). Diese wechselnde Zugehörigkeit
demonstrierte das bereits erwähnte
US-Hearing vortrefflich: Perfekt lief die
Verbrüderung der Männer unter sich
gegen Anita Hill, während die Solidarität

unter Schwarzen gebrochen wurde.
Der Richter Thomas wurde zum guten
Republikaner und die Anwältin Hill z;ur

teuflisch-schwarzen, hysterischen Frau,
Karriereneiderin und Nestbeschmutzerin.
Der Kreis der Männer schloss sich; frau
hatte sich nur noch zwischen republikani¬

scher oder afroamerikanischer und
frauensolidarischer Politik zu entscheiden.

Trotzdem gibt es die Zugehörigkeit
Schwarzer Frauen zu schwarzen Männern,

nämlich angesichts der gemeinsamen

Geschichte der Sklaverei: Beide

waren der unmenschlichen Behandlung
durch weisse Männer und weisse Frauen

unterworfen, beide hatten unter
diesem Entmenschlichungsprozess gelitten.

In diesem Sklavensystem bestand
kein Grund, sich als Mann über die Frau

zu erheben: Beide waren sie aufeinander

angewiesen - gegen die Brutalität
der Weissen und gegen die totale
Integration beider als Produktivkraft der sie

ausbeutenden, weissen Wirtschaft.
Schwarze Frauen waren als Sklavinnen

eigentlich keine Frauen mehr. Als Sklavin

stand die Schwarze Frau nicht nur
in einer männlichen, weissen Hierarchie,
sondern war dem schwarzen Mann in
der unterdrückten Stellung der Sklaverei

gleichgeschaltet. Ihr einziger Autono¬

miebereich war das häusliche Leben im
Sklavenviertel. Dort musste die Schwarze

Frau wiederum erst Frau werden.
Und sie konnte, hatte sie genügend
Energien für diese Selbstherstellung, in
diesem Autonomiebereich auch ihre
kulturelle Identität im kleinsten Masse

weiterpflegen.
Sie konnte Geschichten erzählen und

alltägliche Situationen der Subversion

beschreiben, wie dies die Bürgerrechtskämpferin

Annie Adams tat: «Als ich

neu war in der Fabrik, hatten wir
getrennte Waschräume. [...] Dasselbe

war mit den Toüetten. Ich musste die

Toiletten für den Inspektionsraum
saubermachen, und wenn ich damit

fertig war und zum Waschraum gehen
durfte, hatte ich den ganzen Weg die

Treppen runter bis zum Keller. Also

fragte ich meinen Boss: <Was soll dieser
Unterschied? Wenn ich da reingehe und
denen die Toilette saubermachen kann,

warum kann ich sie dann nicht auch

benutzen?) Schliesslich habe ich damit
angefangen, einfach auf diese Toüetten

zu gehen. Ich beschloss, nicht mehr

5



Feminismus in den 90ern *h6x Dia. Jt£u)il

eine Meile weit zum Waschraum zu
gehen.» (in: Schwarzer Feminismus, 1993)

Mit solch subversiven Erzählungen und

alltäglichen Geschichten formulieren

Schwarze Frauen ihre eigenen
Sichtweisen, setzen eine eigene Definition

ihres gesellschaftlichen Status und

stellen eine andere soziale Ordnung als

die herkömmliche dar. Ihr Widerstand

gegen die Unterdrückung als Schwarze

Frauen oder als moderne Sklavinnen

wird zur provokanten Selbstsorge: Sie

schonen ihre Kräfte und setzen sie dort

ein, wo sie es selbst bestimmen. Und

als Mütter und Erzählerinnen können

sie ihre Töchter warnen.

/V[ütte/v a*vd die,

«Meine Vergangenheit war meine Mutter;

ich konnte ihre Stimme hören, und

sie sprach weder Englisch zu mir, noch

in dem französischen Patois, das sie

manchmal sprach, noch in sonst einer

Sprache, die der Zunge bedurfte; sie

sprach zu mir in einer Sprache, die jedes

weibliche Wesen verstehen konnte.

Und das war ich ohne Zweifel - ein

weibliches Wesen. Oh, es war zum

Lachen, denn ich hatte so viel Zeit

damit verbracht, zu sagen, dass ich

nicht wie meine Mutter werden wollte,
dass mir die Pointe der Geschichte

entgangen war: Ich war nicht wie meine

Mutter - ich war meine Mutter. Und

nun begriff ich, warum sie auf meine

wenigen schwachen Versuche, eine

Linie zwischen uns zu ziehen, immer

nur geantwortet hat: <Du kannst
weggehen, aber du entkommst nicht der

Tatsache, dass ich deine Mutter bin;

mein Blut fliesst in deinen Adern, ich

habe dich neun Monate in mir getragen.)
Wie sollte ich eine solche Äusserung

deuten, wenn nicht als Verurteüung zu

lebenslänglicher Strafe in einem

Gefängnis, dessen Gitter stärker waren als

jedes Eisen, das man sich vorstellen

kann? Ich hatte in diesem Augenblick
eine Sammlung von Briefen, die sie mir

geschrieben hatte... Ich dachte daran,

die Briefe zu öffnen, nicht um sie zu

lesen, sondern... um sie anzuzünden

und ungelesen zurückzuschicken. [...]

Ich wusste, wenn ich nur einen

einzigen las, würde ich vor Sehnsucht nach

ihr sterben», schildert Lucy im
gleichnamigen Roman der aus der Karibik in

die Staaten emigrierten Autorin Jamaica

Kincaid ihren Versuch, der Mutter aus

der sicheren Ferne als Au-paü-Mädchen

in New York zu entkommen.

Auch bei Lucy wurde der Haushalt von
Frauen, nämlich ihrer Mutter, den

Tanten, den Kusinen organisiert. Die

Interaktion zwischen Mutter und Tochter

muss im Kontext des Netzwerkes

der Schwarzen Famüien betrachtet
werden: Die Mütter geben ihren Töchter

ein bestimmtes Wissen und konkrete

Erfahrungen gerade zu Themen wie
«Männer» oder «Ehe» mit. Als
Haushaltsvorstand, Mutter und Erzählerin

sind sie es, die kulturelle Werte und
Überlebenstechniken vermitteln und
ein anderes Bild von Familie vorleben.

Gerade Schwarze Familien demonstrieren

- entgegen soziologischen Forschungen

an weissen Familien -, dass ein

«vaterloser» Haushalt nicht automatisch

die Auflösung der Familie bedeutet.

(Weisse Forscher sprechen nur allzu

gerne von «schwarzer sozialer Devianz»,

anstatt dieses für sie abweichende
Verhalten als eine von ihnen verschiedene

Lebensweise zu betrachten und zu

akzeptieren.) So zeigt eine amerikanische

Untersuchung, dass 72% Schwarzer

Mütter ihren Töchtern negative
Botschaften über Männer vermitteln und

dass zugleich die Töchter (17jährig und

älter) mit überwältigender Mehrheit

(94,5%) grossen Respekt vor ihren Müttern

haben. Und die Töchter schätzen

an ihren Mütter am meisten ihre
Ehrlichkeit. Wenn nun diese Ehrlichkeit als

Tendenz, «klar zu sagen, was ist»,

interpretiert werden darf, bemühen

sich die Mütter, ihre Töchter auf eine

weisse Gesellschaft mit Rassismus/

Sexismus vorzubereiten, in der die

Solidarität unter Schwarzen Frauen

schlicht eine Notwendigkeit darstellt.

Die Schwarzen Mütter versuchen also,

den Töchtern den Einstieg in die Realität

Schwarzer Frauen so zu ermöglichen,

dass sie sie weder idealisieren

noch verleugnen müssen, sondern dass

sie vorbereitet sind und sich dieser Welt

gewachsen fühlen.

Tochter Rebecca sagt zu ihrer Mutter

Alice Walker: «<Mami, in deinem Auge

ist eine Welt.) (So wie: (Jetzt erschrick

nur nicht gleich, und tu nichts Unbesonnenes.))

Und dann sanft, aber mit

tiefem Interesse: iMami, wie ist die

Welt in dein Auge gekommen?)»

PollüA deA. Vt^JtüUuAU^AV
Dieselben Vorurteile, die bewirken,
dass Afroamerikanerinnen mit Rasta-

Locken schikaniert und ausgegrenzt
(und wie dies Audre Lorde erzählte: am



Einreisen nach Gorda gehindert) werden,

bewirken ebenso, dass auf verschleierte

Muslirnas mit Fingern gezeigt und ihre

Unterdrückung am Tschador festgemacht

wird. In diesen Vorverurteüungen,
die an Haaren, einzelnen
Kleiderstücken, an Verschleierungen oder

Enthüllungen festgemacht werden,

vergessen europäische Frauen ihre eigenen

Kleiderdiktate. Die Auseinandersetzung

mit islamischen, religiösen
Kleidersitten kann nur geführt werden,
wenn auch die westeuropäische Klei-

dersittenvergesslichkeit wieder erinnert
wird. Dass Kleidung heute eine Frage
der individuellen Freiheit ist, beruht auf
historischem Vergessen und auf einer
Kurzsichtigkeit. Zum einen vergisst
frau, dass historisch die Kleidervorschriften

von der Obrigkeit, sei dies die
Kirche oder die politische Macht,
festgesetzt worden sind. Diese

Kleidergesetzgebungen hatten die soziale
Stellung der Frauen abzubilden und die

gesellschaftliche Sittlichkeit zu schützen.

Das Erscheingungsbild der Frauen
war geprägt von einer Mode, die ihre
Verfügbarkeit und Hilflosigkeit unterstrich

und sie ausschliesslich als
Geschlechtswesen darstellte. Noch in den
sechziger Jahren durften Frauen nicht
in Hosen am Arbeitsplatz erscheinen.
Diese Kleiderpolitik diente also der sozialen

Unterordnung unter die männliche
Dominanz und der Fremdbestimmung.
Zum andern wird auch die eigene
(Mode-)Kurzsichtigkeit verleugnet: In
jeder Peergroup gilt eine ganz bestimmte

Kleidervorschrift, versucht frau, über

die Kleider zur Gruppe zu gehören oder

sich von anderen Gruppen zu distanzieren.

Wie eine Frau wann mit welchen
Kleidern erscheint, kann zu einem

Politikum werden. (Nicht nur die Farbe

Lila, auch der Stü kann Subversion in
eigener Sache werden.)
Die islamische Sitte, ein Kopftuch zu

tragen, um die Haare zu verdecken,
kann auch als ein Akt der Selbstbestimmung

gelten. «Seit sie [die türkischen
Frauen] ihre Heimat verlassen haben,

verfielen sie in Passivität, verloren sie

ihre sozialen Kontakte, die Anerkennung

durch die Arbeit, verloren auch

ihren relativ grossen Spiehaum in der

Familie und unter Frauen. Hierher

verpflanzt, sprachlos, in einer totalen

Abhängigkeit, die Welt nicht mehr

verstehend, von der Welt nicht mehr

verstanden, drehen sie den Spiess um,

um nicht ganz kaputtzugehen, nicht
seelisch gänzlich zu krepieren. Sie

bekennen sich offensiv zum Islam, tragen
Kopftücher, lehnen jegliche (westliche)

Normen und Werte ab...» (in: Schwierige

Fremdheit, Frankfurt 1993.) Die

Verschleierung, interpretiert die in
deutscher Sprache schreibende türkische
Schriftstellerin Saliha Scheinhardt, wird
zum Selbstschutz angesichts des

Unterganges einer verständüchen Welt und
der Entstehung einer fremden Realität.
Die Verschleierung kann so zum Schutz

auch vor Aggressionen und Resignation,

vor Depression und Krankheit
werden, die sich als Selbsthass gerade
wieder gegen die Frauen richten
könn(t)en. So versuchen die Frauen,
nicht ohne Verzweiflung, ihre
Andersartigkeit bezüglich der Herkunft und
ihrer Religion zu ihrer Stärke zu machen.

Dabei geht allerdings leicht vergessen,
dass die Verschleierung der islami¬

schen Frauen von islamischen Männern
bewusst unterstützt wird (und ihnen

am meisten dient) und dass die

Verschleierung die kritische Auseinandersetzung

mit dem Patriarchat und den

verhinderten individuellen
Entwicklungsmöglichkeiten nicht ersetzt.

Die Verschleierung kann ebenso

einsichtig interpretiert werden als Verbot

an die Frauen, öffentlich zu werden.
Frauen gehören zum Haus, zum Eigentum

des Mannes und haben deshalb

kein Recht auf öffentliche Räume.

Farideh Akashe-Böhme analsysiert die

Verschleierung als Entsexualisierung
der Frauen: «Es ist zu vermuten, dass

das Verschleierungsgebot für die Frauen

in einer verschleierten Männerangst
sein wahres Motiv hat: Die Angst vor
den Frauen, die sie begehren könnten,
also Angst vor ihrem eigenen Begehren,

aber auch die Angst vor der
weiblichen Sexualität.» Männer verschleiern
Frauen, um sich weder mit dem eigenen

Begehren noch mit dem eigenständigen
Begehren der Frauen auseinander setzen

zu müssen. (Gerade Normen und
Verbote, die das weibliche Begehren
verschwinden lassen sollen, kennt auch
das Christentum. Begehren kann es im
Christentum nicht als solches geben; es

muss an die Ehe bzw. an die Fortpflanzung

im Rahmen der Ehe zurückgebunden

und neutralisiert werden.)
Obwohl es im Islam kein Keuschheitsgebot

gibt, wird die weibliche Sexualität

als destruktiv angesehen, da sie



Feminismus in den 90ern

Unordnung und Chaos schaffen kann.

Denn aktiv ausgelebte weibliche Sexualität

könne eine «fitna» (Rebellion,

Verschwörung) auslösen und damit die

soziale Ordnung gefährden. Männer

müssen also vor dieser weiblichen
aktiven Sexualität geschützt werden,

indem mann die Frauen verschleiert

und die Geschlechter trennt. Indem

mann sich vor den realen Frauen

schützt und sie verschleiert, versucht

mann, sich vor den eigenen Phantasien

über Frauen zu schützen! Und
lakonisch folgert die marokkanische

Soziologie-Professorin Fatima Mernissi: «Wenn

die Männer das schwache Geschlecht

sind, dann sind sie es, die Schutz brauchen

und folglich den Schleier tragen
müssen.»

Ob Kopftuch oder nicht: Entscheidend

ist die freie, persönliche Wahl jeder
einzelnen Frau - ohne Druck seitens eines

(Ehe-)Mannes oder der patriarchalen
Kultur. Denn zur Bedingung der
Möglichkeit weiblichen Subjektseins gehört
das Recht nicht nur auf Selbstbestimmung

und Selbstdarstellung, sondern

auch auf eine eigene Weltinterpretation.

Damit diese Rechte gewährleistet
werden, braucht es den politischen
Willen, allen Frauen die Menschen- und

Frauenrechte zu gewähren.

Und die Haltung weisser Feministinnen

zu Ausgrenzungen und Rassimus/Sexis-

mus? Ich hoffe, wir werden mit Audre

Lorde antworten können: «Meine

Antwort auf Rassimus ist glühender Ärger.

Ich habe mit diesem Ärger gelebt, habe

von diesem Ärger, unter diesem Ärger,

auf dem Gipfel dieses Ärgers gelebt,
habe diesen Ärger ignoriert und mich

an ihm genährt, ich habe gelernt,
diesen Ärger zu nutzen, ehe er meine

Visionen verzehrt... Früher tat ich es im

Stillen, dieser geballte Ärger machte

mir Angst. Aus meiner Angst vor
diesem Ärger habe ich nichts gelernt. Aus

eurer Angst vor diesem Ärger werdet
auch ihr nichts lernen. »

Wieviel Ärger erträgt das gemeinsame

Zusammenleben mit verschiedensten

Menschen unterschiedlichster Herkunft?

Wie können die Regeln des Zusammenlebens,

gerade auch in einem sozialen

und juristischen Sinne, ausgehandelt
werden? Wieviel «Machismo» ertragen
Feministinnen, wieviel Frauenrechte und

Frauenräume müssen die Männerkult-

Männer zugestehen? Wieviel Anpassung

ist nötig, wieviel Widerstand

möglich? Wieviel kulturelle Eigenstän-

gigkeit einzelner Gruppen verträgt ein

als unter einem selbstgegebenen
Gesetz stehendes «Volk»? Und wie kann

mit Ärger und Unverständnis gegenüber

fremden Kulturen öffentlich

umgegangen werden, so dass nicht mit
brutaler Gewalt reagiert werden muss,

sondern mit Debatten um individuelle
und kulturelle Bedürfnisse, mit Realisierungen

von Menschen- und Frauenrechten

und mit Strategien einer nicht

verdrängten und nicht verdrängenden

Politik, damit alternative Lösungsmodelle

multikulturellen Zusammenlebens

- in diesem «sozialen Ökosystem» -
erprobt werden können?

Die Vision eines multikulturellen
Zusammenlebens darf weder unsere eigene

Angst verleugnen noch den latenten

Sexismus/Rassismus im Negieren schüren,

noch neue ethnische Hierarchien,

kaschiert mit dem Decknamen der

Vielfältigkeit, produzieren. Multikulturalismus

plädiert für ein Recht auf Differenz,

das die politischen Menschen- und

Frauenrechte angesichts von verschiedenen

Ethnizitäten nicht suspendiert.
Der verschwiegene Ärger frisst sich in

Körper und Kopf ein - und explodiert als

Zeitbombe bei der nächstbesten

Gelegenheit völlig nutz- und sinnlos als

Selbsthass oder als Gewalt gegen
andere. Gezielt eingesetzt, kann unser

Ärger jedoch eine «machtvolle Quelle

des Fortschrittes und der Veränderung

werden» (Lorde). •

LISA SCHMUCKLI, 29, Philosophin mit den

Schwerpunkten feministische Philosophien und Erkenntnistheorien.

Sie ist Mitarbeiterin der Emanzipation.

VeAUMsridejje, JLite/uitu/i
Akashe-Böhme, Farideh: Frausein - Fremdsein,

Frankfurt 1993.

Habermas, Rebecca et. al. (Hg.): Schwierige Fremdheit.

Über Integration und Ausgrenzung in

Einwanderungsländern, Frankfurt 1993.

Joseph, Gloria (Hg.): Schwarzer Feminismus. Theorie

und Politik afro-amerikanischer Frauen, Berlin

1993.

Kincaid, Jamaica: Lucy, Frankfurt 1994.

Mernissi, Fatima: Geschlecht, Ideologie, Islam,

München 1991.

Schiele, Beatrix: Differenz und Solidarität, in:

Esser/Schottroff (Hg.): Feministische Theologie im

europäischen Kontext, Mainz 1993, S. 38-56.

Schultz, Dagmar (Hg.): Macht und Sinnlichkeit.

Ausgewählte Texte von Audre Lorde und Adrienne

Rieh, Berlin 1986.

Walker, Alice: Beim Schreiben der Farbe Lila, München

1987.


	Frauen in schwierigen Fremdheiten

