
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 19 (1993)

Heft: 3

Artikel: Theorie - Fiktion - Geschlecht

Autor: Kuoni, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FEMINISTISCHE THEORIE

THEORIE - FIKTION

Im Juni letzten Jahres fand am
Deutschen Seminar der Universität

Basel ein dreitägiges
öffentliches Kolloquium unter
dem Titel "Theorie -
Geschlecht - Fiktion" statt (vgl.
EMI 711992). Die Organisatorinnen,

ausschliesslich Studierende

und Assistentinnen, hatten

dazu zwölf Vertreterinnen
der feministischen Theoriebildung

eingeladen. Die an dieser

Veranstaltung gehaltenen Referate

sowie Auszüge aus den

mehrstündigen Diskussionsrunden

können nun in einem
Tagungsband nachgelesen werden.

VON MARTINA KUONI

Ueder
der drei Tage stand unter

einem thematischen Schwerpunkt.

Vormittags waren
einzelne Vorträge zu hören, während der
Nachmittag für Podiumsdiskussionen
reserviert war. Am ersten Tag galt das
Interesse der Referentinnen der
Auseinandersetzung mit Lacan und dessen
Psychoanalyse, mit dem Begriff des
Anderen als weibliche Kategorie oder als
Ausgrenzungsmotiv und der Verbindung

von psychotischen
Persönlichkeitsstrukturen und Textverfahren.

Nach dem Eröffnungsreferat der Basler
Philosophin Annemarie Pieper wurden
die Vorträge zu diesen Themen von der
Filmemacherin und Autorin Christina
von Braun, der Psychoanalytikerin
Edith Seifert und der Literaturwissen-
schafterin Marianne Schuller gehalten.
Nachmittags diskutierten die Tagesre-
ferentinnen unter Leitung von Bettine
Menke die angeschnittenen Fragen unter

Einbezug der Anwesenden weiter.
Die beiden folgenden Tage waren gleich
konzipiert. Der Samstag stand unter der
Frage "Durchzieht die Macht das

Körperinnere?" Die Literaturwissenschafterinnen

Bettine Menke und Sigrid Weigel

näherten sich dem Thema in der
Auseinandersetzung mit Jacques Derri-
das Theorie der Dekonstruktion bzw.
mit Walter Benjamins Weiblichkeitsbildern.

Die Historikerin Barbara Duden
zeichnete die technische Vermittlung
der Schwangerschaft nach, während die
Soziologin Gerburg Treusch-Dieter sich
die Implikationen der Gentechnologie
näher besah.
Den dritten Schwerpunkt schliesslich
bildeten Fragen nach weiblichen
Schreib- und Lektüreweisen, nach dem
Ort der Frau sowohl inner- wie ausserhalb

der Institution Universität oder
nach der Herkunft des Wissens. Die
Vorträge hielten an diesem Tag die
Philosophinnen Brigitte Weisshaupt und
Cornelia Klinger, die Autorin und Lite-
raturwissenschafterin Eva Meyer und
die Erziehungswissenschafterin Birge
Krondorfer.
Die Nachmittagsrunden waren jeweils
durch lebhafte Gespräche zwischen den
verschiedenen Positionen gekennzeichnet,

waren doch meist alle der zum
Kolloquium eingeladenen Referentinnen
neben einem zahlreichen Publikum
anwesend. Ausser den Vorträgen ist für
die Leserinnenschaft des Buches sicherlich

die (gekürzte) Wiedergabe dieser
direkten Begegnungen von besonderem
Interesse.
Im folgenden werden kurze Ausschnitte
aus dem Freitags- bzw. Sonntagspodium

wiedergegeben.

Eva Meyer: "Penthesilea" von Kleist ist
nicht nur ein Text, ein psychologischer
Text, sondern es ist, wie uns heute morgen

dargeboten wurde, Deine (Marianne
Schullers) Lektüre, und ich möchte

jetzt nicht die Frage stellen: Was hat
den Autor dazu bewogen, das zu schreiben,

welche historischen Redeweisen

und Herangehensweisen sind möglich,
sondern: Warum liest Du das denn jetzt
und heute so?

Marianne Schuller: Das finde ich
interessant, diese Frage, weil ich denke, daß
sie kein Bekenntnis erfordert - das war
glaube ich auch der Sinn dieser Frage -,
sondern das zeigt sich ja an der Art der

Lektüre, daß da offenbar Konnexe und
Übersprünge und Berührungen möglich
sind.

Eva Meyer: Und ich möchte darüber
hinaus auch diese Problematik anführen:

Was wird jetzt projiziert, welche

Abspaltungen entstehen da, also alle
diese Fragen, die immer noch von
einem bestimmten Wahrheitsanspruch
getrieben sind, nämlich was eine
angemessene Lektüre sei etc. Vielleicht
muss man davon ausgehen, daß man
diese Fragen gar nicht beantworten
kann, diese logischen und historisierenden

Antworten können wir auch gar
nicht mehr leisten, und vielleicht wollen
wir sie auch nicht mehr leisten. Was
mich mehr interessieren würde, wäre eine

Verschiebung dieser Fragestellung
zur sogenannten Wahrheit einer Lektüre

und zwar Deiner Lektüre.

Edith Seifert: Das geht doch dann in die

Richtung, daß der Text praktisch der
Andere wäre, und die Suche nach einer
Interpretation, nach anderen Herkünf-
ten, nach einem Ursprung des Textes,
sei es einer Autorenschaft oder einer
historischen Verursachung, wäre dann
das Thema: im Anderen das Andere
suchen; die Verursachung des Subjekts
noch verschieben über den Textrand
hinaus.

Marianne Schuller: Ich würde sagen, es

betrifft auch die Frage, die uns an
diesem Kolloquium hier bewegt, nämlich
die Frage: Wie ist zu schreiben und zu
reden und zu lesen? Und zwar jetzt
nicht im Sinne einer Normativität,
sondern wie findet das statt, z.B. eine Lektüre

der "Penthesilea", wo man
vielleicht die Frage der Abspaltung des

Textes zu einem Objekt des Wissens
nicht einfach wiederholt, sondern der
Textur selbst nachgeht - und das ist ja
nochmals eine andere Geschichte, als

diesen Typ von Wissensdiskurs, so

könnte man das ja auch übersetzen, zu

reproduzieren, der den Text wieder zu
einem abgeschlossenen, historisierbaren

Objekt konstituiert. Das ist ja auch
ein Vorgang. Dieses Objekt ist ja nicht
einfach da.

20



FEMINISTISCHE THEORIE

GESCHLECHT

DAS BUCH ZUR TAGUNG

Nathalie Amstutz IMartina Kuoni
(Hg.):
Theorie - Geschlecht - Fiktion.
Verlag StroemfeldlNexus.

Mit Beiträgen von Christina von

Braun, Barbara Duden, Cornelia

Klinger, Birge Krondorfer, Bettine

Menke, Eva Meyer, Annemarie

Fieper, Marianne Schüller,
Edith Seifert, Gerburg Treusch-

Dieter, Sigrid Weigel und Brigitte
Weisshaupt.
Ca. 240 Seiten, ca. Fr. 28.-

Auszug aus der Sonntagsrunde:

Birge Krondorfer: Ich verstehe das, was
ich gesagt habe, als eine Beschreibung
einer Genealogie der Wissenschaft als

Betrieb, der Wissenschaft als Wissenschaft

und der Wissenschaft als Wissen.
Es geht mir - wenn man das einmal
klassisch ausdrücken würde, mit Hegel
gesprochen - um so etwas wie die Bestimmung

und Reflexion der sittlichen Freiheit.

Das klingt jetzt sehr traditionell,
aber das meine ich auch so. Und das

heisst, nicht auf der Seite der Reflexion
sitzen zu bleiben - wo er (Hegel) dann

sagt, das wird dann halt die Reflexion
der Reflexion und das wiederum wird
dann so etwas wie eine schlechte
Unendlichkeit der Reflexion - sondern
das auch immer zu vermitteln zusammen

mit der Reflexion der sozialen
Wirklichkeit als sozialer Wahrheit. Und
die soziale Wahrheit ist realpolitisch
gesehen für uns immer noch nicht toll, ja,
das kann man wirklich einmal so sagen.
Und dann wäre die Frage, auch mit Hegel

gesprochen, ob es nicht möglich sei,

wenn man sich z.B. auf seine
Religionsphilosophie bezieht und wenn man die
verwirklichte sittliche Freiheit als die
Männerinstitution sieht - das hat er
natürlich nicht so gesehen, aber so kann
man das ja einmal lesen oder aufnehmen

- ob so etwas wie eine weibliche
Gemeinde, klingt auch sehr traditionell,
ob so etwas denkbar und praktizierbar
wäre, ohne irgendetwas zu restituieren.
Ja, ich meine nun wirklich im weitesten
Sinn, wo Transzendenz und Individualität,

dieser Widerspruch, durchaus
aufgenommen wird, ja, mit dieser ganzen
Komplexität von Realitäten, mit der wir
da umgehen müssen. Ich möchte das

immer auch mitbedenken und nicht nur
auf der Seite der Reflexion hängen, wie
sie auch immer heisst.

Gerburg Treusch-Dieter: Das ist ganz
wichtig, gerade als Hinweis auf die Frage

der Bedingung der Möglichkeit der
Wissensproduktion in der Institution
Universität. Und da sind Verbindungen
mit dem, was Marianne (Schuller)
meinte, mit dem Punkt der Identitätsstiftung.

Es scheint mir, daß man
beispielsweise einen Perspektivenwechsel
in der Weise vornehmen muss. Die
Institution Universität bringt ja nichts hervor.

Es ist wie gesagt ein
Dienstleistungsbetrieb, der nichts produziert
ausser menschliche, männliche, weibliche

Haltungen, Dispositionen zum
Verhalten. Und das mittels Wissen. Durch
die Art und Weise, wie Wissen vermit-

21

telt wird, nämlich hierarchisiert und unter

Leistungsdruck, der letztendlich in
dieser winzigen Technik der Prüfung,
wie Foucault das sagt, besteht. Und
dementsprechend werden dann
Normierungen aufgegeben, bzw. greifen
Normierungen per Zensur, die dann
Biographien besiegeln. Und mir
scheint, der Perspektivenwechsel könnte

unter anderem darin bestehen, daß

begriffen wird, daß die Studierenden in
dieser spezifischen Situation die
Arbeitgeberinnen sind, aber dastehen, als seien

sie diejenigen, denen alles gegeben
wird, als seien sie Mangelwesen und lebten

ganz und gar davon, daß ihnen gegeben

wird. Ja, man könnte sogar noch
den Vorwurf machen, daß sie nicht alles
nehmen. Genau besehen ist keine
Lehrposition, keine Bildungsanstalt,
insbesondere nicht das Bildungsmonopol des

Staates, aufrechtzuerhalten, wenn diese

Arbeitgeber/Innen, eben die männlichen

und weiblichen Studierenden,
nicht vorhanden sind. Das heisst, die
Institution Universität basiert in gewisser
Weise - in ihrer Hierarchisierung, in
ihrer Art und Weise der Wissensproduktion,

in ihrer Prüfungsmacht, in ihrem
Besiegeln-Können von Biographie - auf
dieser Verkehrung.
Die Identitätsstiftung könnte genau einmal

unterlaufen werden, wenn dieser
Perspektivenwechsel im Bewusstsein
der Lehrenden, insbesondere der
lehrenden Frauen, greifen würde. Denn in
dem Augenblick, wo diese Identifizierung

mit der Position der Lehrenden
stattfindet, ist schon alles verloren. Und
zu gewinnen wäre über diesen
Perspektivenwechsel.

Brigitte Weisshaupt: Wird dieser
Perspektivenwechsel geduldet? Die
Ausschlussmechanismen sind so perfekt, für
Frauen wie auch für Männer, für
bestimmte Personen, die sich so und so
verhalten. Und dazu gehören Frauen,
nicht weil sie sich selber so verstehen,
sondern weil sie quasi zu diesen Personen

gemacht werden. Wer duldet diesen
Perspektivenwechsel?
Wie kann man es erbringen daß er nicht
nur geduldet wird, sondern daß es
tatsächlich Strategien, Durchsetzungsstrategien

gibt - endlich - um da etwas zu
bewirken? Und das sehe ich nicht. Ich
sehe, daß Professorinnen angestellt
werden, gewählt werden: da ist eine an
einem Institut und die verhält sich
entweder verdeckend oder aber sie exponiert

sich, und dann exponiert sie sich
nicht lange. Ja, das ist wahr, das habe
ich alles in concreto mehrfach erlebt.


	Theorie - Fiktion - Geschlecht

