
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 19 (1993)

Heft: 3

Artikel: Die Alltagsdenkerin

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS INTERVIEW

ALLTAGSDENKERIN

Silvia Strahm Bernet, feministische

Theologin, freiberufliche
Publizistin, Autorin des
erfolgreichen Buches "Kopfüber in
den Tag", Ehefrau und Mutter
von zwei Kindern, ist eine
anregende und irritierende Quer-
denkerin: Sie durchquert mit
ihrem Denken ihren Alltag und
stösst auf spannende, interessante

Erkenntnisse.

VON LISA SCHMUCKLI

EMI: Wie bist Du dazugekommen,
neben all Deinen Verpflichtungen und
Engagements noch ein Buch zu schreiben

Silvia Strahm Bernet: Ich habe eine
Anfrage vom Exodus- Verlag erhalten.
Der Verlag feierte sein lOj ähriges
Jubiläum, und wahrscheinlich wollten sie
wieder einmal ein Frauenbuch herausgeben

(lacht). Sie fragten mich an, ob
ich Lust hätte, irgend etwas zu machen.
Ich hatte also völlig freie Hand. Dies
war einerseits schön, anderseits auch total

schwierig. Was soll ich bloss schreiben...

Zudem wusste ich, dass ich nur'
ein halbes Jahr Zeit haben würde. Deshalb

ist auch die Form mit den einzelnen
Texten entstanden. Es stellte sich aber
noch das Problem des Aufhängers. Ich
bin ja noch nicht so bekannt, dass ich
nach meinem 'Oeuvre' noch die 'Schriften'

herausgeben könnte (lacht). Daraus

wuchs die Idee des ABC als Hilfe für
mich, dem Buch eine Form zu geben.

Dieses ABC - Dein Buch heisst im
Untertitel "Ein kleines ABC für Alltags-
denkerinnen" - irritiert mich, denn es

kommt eine Ordnung herein, die Deiner

Vielfalt widerspricht.

Das ABC war für mich eine Schreibhilfe.
Die Themen, die dich beschäftigen,

sind nämlich einmal erschöpft, und für
eine wissenschaftliche Arbeit reichte
dieses halbe Jahr nicht aus. Es war spannend

zu überlegen: was soll ich zu Q
oder zu C machen? Das ABC wurde zur
Anregung, zu irgend einem Buchstaben
Assoziationen zu bündeln und einen
Begriff zu finden. Für mich war es eine
praktische Arbeitshilfe; ich hätte sonst
auch ein komisches Gefühl gehabt, Texte

aneinander zu reihen und herauszugeben.

Als wer denn gäbe ich diese Texte
heraus?

Im Untertitel kommt auch der Begriff
"AUtagsdenkerin " vor. Was ist für Dich
eine AUtagsdenkerin

AUtagsdenkerin... Für mich ist dies der
Versuch gewesen, mich gegenüber
jenen zu legitimieren, die wissenschaftlich
arbeiten, die jahrelang an einem Spe-
zialthema hinter ihrem Arbeitstisch
sitzen, sich vergraben und alle dazugehörigen

Bücher lesen können. 'AUtagsdenkerin'

beinhaltet, dass das Denken bzw.
der Text auch vorläufig ist, nicht das
Gesamte umfasst, sondern eine
Perspektive, ein Segment darstellt, das
neben anderen besteht. Es ist eine
Abgrenzung gegenüber wissenschaftlichen
Arbeiten. Wichtig ist mir gerade die
Kombination Alltag und Denken: Alltag

bedeutet nicht nur, von einem Tag in
den andern hineinleben, Alltag braucht
auch Strukturen, Reflexionen und
Vertiefungen. Deshalb auch dieser Titel:
Kopfüber in den Tag. Meine Assoziation

dazu war der Film 'Kopfüber in die
Nacht', in dem es um eine Doppelexi-

16



DAS INTERVIEW

Stenz geht, um ein Tag- und ein Nachtleben.

Kopfüber in den Tag ist für mich
ähnlich: mit dem Kopf voran in diesen
Tag hineinspringend.

Ausgangspunkt Deiner Texte ist oft eine

alltägliche Begebenheit, die Dich
beim Schreiben in die Tiefe führt. Die
Banalität ist Auslöser Deiner Reflexionen.

Alltag bedeutet allzu oft Stereotypie,
Wiederholung des Immergleichen,
Langeweile. Wenn man/frau so alltäglich

lebt - in der Familie mit Kindern,
Haushalt etc. -, muss man/frau dem ja
auch etwas abgewinnen. Du musst eben
diesen Alltag strukturieren, damit du
nicht untergehst im Immergleichen. Du
hast deine Inseln oder du vertiefst, was
du erlebst; du merkst auch, dass Alltag
Tiefendimensionen hat, dass er nicht
einfach langweilig ist. Die Klischees
über Alltag sind für mich oft eine
Verzeichnung und Verzerrung dessen, was
Alltag auch sein kann. Ähnlich den
Gewohnheiten. Gewohnheiten haben
denselben miesen Ruf: banal, langweilig,
keine Herausforderung mehr, hat nichts
mehr mit Leidenschaft und Gefühlen zu
tun, dämpft, etc. Für mich ist dies
überhaupt nicht so gleichförmig, vielmehr
haben auch der Alltag, die Gewohnheiten

Ausschläge.

Im Text 'Kirche als Kulisse ' erklärst Du,
weshalb Du noch als feministische
Theologin in dieser Kirche bist. Zum
einen zweifelst Du an der traditionellen
Kirche, zum andern beschreibst Du
Deine Kirche als einen "Raum, wo Fragen

bewahrt werden, die ich nicht
vergessen sehen möchte", wo vielfältige
Antworten bereitliegen und zum Den¬

ken anregen würden. Welche Fragen
siehst Du momentan in diesem Raum

Die brennendste Frage und das
drängendste Anliegen sind mir momentan
die Fragen nach der Gerechtigkeit: die

gesamten Gerechtigkeitstraditionen,
die beispielsweise das Christentum
tradiert hat und in dessen Kontext ich
Gerechtigkeit gelernt und erfahren habe;
die Frage nach der sozialen Gerechtigkeit,

vor allem auch die Option für die

Armen, wie es befreiungstheologisch
heisst. Dies scheint mir heute gerade
auch in unseren westeuropäischen
Gesellschaften wichtig zu werden - nicht
nur gegenüber der Länder im Süden,
sondern innerhalb unserer eigenen
Gesellschaften, in denen die Verteilungskämpfe

wieder unverholen hart
ausgefochten werden, in denen soziale
Fortschritte wieder abgebaut zu werden
drohen, um die so mühsam gekämpft worden

ist. Es sind die Gerechtigkeitstradi-

17



DAS INTERVIEW

tionen, die solche Optionen - wie zum
Beispiel das Solidaritätsprinzip -
aufrecht erhalten, die jetzt allmählich
verloren gehen.
Anderseits beschäftigt mich auch
folgender Fragekomplex: Welche Dimensionen

gibt es, die über das, was du
erlebst, siehst und fühlst, hinausgehen:
die ganz alten, zentralen Fragen also
nach der Herkunft und der Zukunft,
diese 'Sinnfragen'. Wenn ich sehe, wie
viele Menschen mit der Vorstellung zu
leben scheinen, mit ihnen höre die Welt
auf, wird für mich diese Sinnfrage wichtig.

Und auch die Frage nach der eigenen

Verantwortung, die ja nicht allein
dem eigenen Leben gelten sollte. Dieses
Gefühl der Dankbarkeit für diese Erde,
für mein Leben ist mir wichtig. Dass ich
die Möglichkeit habe, auf dieser Erde
zu leben, ist nicht selbstverständlich.
Dazu gehört auch die Frage nach dem
Tod. Es ist mir nicht gleichgültig, wie
ich mit den Gedanken an den Tod, auch
an meinen eigenen, umgehe. Die Frage
nach dem Tod kommt auch mit der
Lebensmitte näher... Diese Fragen sind
mir wertvoll und ich denke, dass es die
Religionen sind, die diese Fragen
transportieren. Das hat mich ursprünglich
auch zur Theologie geführt. Theologie,
nicht Philosophie ist der Raum bzw. die
Heimat solcher Fragen. Natürlich sind
diese Fragen für mich nicht immer
gleich drängend.
Aber auch die Frage nach dem Bösen
fasziniert mich. Was ist das Böse? Darf
man/frau dies überhaupt noch laut
fragen und sagen? Heute, wo ja kaum
mehr einer böse ist, sondern bloss noch
krank. Im Kontext der Religion aber
gibt es noch das Gute und das Böse,
nicht einfach das Gesunde und das
Kranke.
Die Antworten auf die Frage nach dem,-
was böse ist und woher es kommt, sind
mir oft auch zu problematisch vor allem
die schnellen, aber die Fragestellungen
sind wichtig, auch die moralischen.

ne solche Nadel die (verpönte) Mariolo-
gie (Lehre von Maria), an der frau die
Göttinnentraditionen fruchtbar und
verborgene Traditionen sichtbar
machen kann. Anhand dieser Mariagestalten

habe ich auch viel gelernt über die
Verschiedenheiten zwischen den
offiziellen Theologien und der Volksfrömmigkeit,

die sich ihre eigenen Wege
sucht. In den letzten Jahren merkte ich
für mich, dass ich mehr Sinn für
Traditionen bekam. Ein Zitat von Kafka wurde

mir wichtig, in dem er die "leere,
fröhliche Fahrt" beschreibt: Wenn du
dich von Traditionen völlig abkoppelst,
dann kommst du zügig voran, aber es
bleibt eine "leere, fröhliche Fahrt".
Dies ist ein schönes Bild für Traditionen:

Sie halten dich, du schleppst
Gepäck mit, sie bremsen dich auch, aber
gerade dieses Bremsen ermöglicht
Distanz und Reflexion.

Es kommt mir so vor, als ob Du uns mit
Deinen Texten erinnern willst, als ob
Du uns den Blick dafür schärfen möchtest,

was verloren zu zu gehen droht.
Siehst Du Dich als Mahnende,
Erinnernde?

Das stimmt, ja, das finde ich äusserst
wichtig. Gerade wenn die Tendenz
vorhanden ist, zu vereinfachen und zu
sagen, das ist idiotisch oder jenes ist
unterdrückerisch oder dies hat uns krank
gemacht - dann schaue ich gleich zweimal
hin. Nicht aus Trotz. Wenn man/frau et-

Du schreibst, feministische Theologinnen
seien Abenteuerinnen. Wo hast Du

Deine eigenen Abenteuer erlebt?

(Lacht.) Durch den Dschungel der
Theorien und die ganzen 2000 Jahre sich
durchgraben zu müssen, immer auf der
Suche nach der Nadel im Heuhaufen:
Hier muss doch noch etwas zu entdek-
ken sein, was für uns wichtig ist... dies
ist abenteuerlich! Lange war für mich ei-



DAS INTERVIEW

was allzu schnell wegwirft und beiseite
schiebt, werde ich sehr aufmerksam und
denke: Ist dies wirklich so? Ich möchte
nicht allzu schnell sagen, dies ist
unbrauchbar, heute macht man/frau es
anders. Gerade in der Theologie leben wir
von Traditionen und länger dauernden
Zeiträumen und Reflexionen. Ich habe
stark das Gefühl, dass alles zu schnell
geht. Wie es Sloterdijk treffend analysiert

hat: Dieser Drive in der
Zivilisationsgeschichte, ohne zu wissen, ob
man/frau dies wünscht; es ist ein
Mitgerissenwerden. Und hier zu bremsen, ob
es überhaupt sinnvoll ist, mit den
Gedanken auch aus den Traditionen zu
bremsen, ist mir ein Anliegen. Und
schliesslich haben unsere Vorgängerinnen

auch gelebt, gelitten und relevante
Erfahrungen gemacht, die ich ernstnehmen

will.

Geht es Diralso auch um eine 'Ethik der
Verlangsamung' bzw. um eine Ethik
der Langsamkeit'?

Ja, langsamer. Gerade in einer Zeit, die
so schnell ist. Vielleicht muss man/frau
dann in einer Zeit, die langsam ist,
wiederum schnell sein.

Auch hier greifst Du den Widerspruch
zwischen Beschleunigung und Verlangsamung

auf. Du machst in Deinen Texten

nicht nur Widersprüche und Zweifel
sichtbar, sondern beschreibst auch den
Versuch, das Unmögliche zu wagen,
nämlich diese Widersprüche und Zweifel

zusammenzuhalten. Und im Alltag?

Zweifel und Widersprüche werden
dann aufgeschoben, wenn im Moment
die Zeit der Reflexion fehlt und wenn
Handlungen anstehen. Gerade im
alltäglichen Zusammenleben mit Kindern
zweifelst du ständig, aber du bist auch
zum Handeln gezwungen. Du weisst

aber auch, dass diese Entscheidungen
vorläufig und revidierbar sind, sofern
du sie überdenkst.
Wichtig ist mir auch das Zweifeln als
Form der Distanz: Du gehst nicht völlig
auf in dem, was du gerade tust, kannst
einen Schritt zurücktreten, denkst: na-
ja, war nicht gerade toll, aber das nächste

Mal kannst du es ändern. Das Zweifeln

ist wie eine Bremse. Und ich merke,

ich zweifle eher dort, wo andere sich
ganz sicher und überzeugt geben
(lacht)...

das Zweifeln ermöglicht eine
selbstironische Haltung.

Gelassenheit und Selbstironie sind
beeindruckende Eigenschaften. Klar, du
bist das Zentrum der Welt, aber eigentlich

gibt es noch Millionen von anderen
solchen Zentren.
Jene, die keinen Zweifel kennen,
beängstigen mich auch. Jene, die klare
Vorstellungen haben, die alles genau
wissen, die andere überzeugen wollen.
All diese fundamentalistischen Positionen:

Von einem fixen Fundament kann
alles weitere abgeleitet und erklärt werden;

alles ist integrierbar, es gibt keine
Widersprüche mehr, es ist ein geschlos-
senens System.

Unter dem Stichwort "U wie Utopia"
beschreibst Du die Utopie im
Kinderzimmer, wenn zwei verschiedene Kinder

friedlich miteinander spielen. Wie
sähe für Dich eine Utopie unter Frauen
aus?

Eine ganz konkrete, kleine, praktische
Utopie ist für mich beispielsweise das
Zusammengehen an einer Sitzung, ohne

einander doof zu finden oder zu denken:

typisch sie! Der kleine Ort der
Sitzung, an dem verschiedenste, uneinige
Frauen zusammengehen, kann Ort der
Utopie werden. Hier bewahrheitet sich
das, was Frauen selbst an Utopie wollen.

Wenn es nicht einmal hier gelingt,
Verschiedenheiten auszuhalten und
nicht in Rivalitäten und Klischees
zurückzufallen...
Eigentlich hat dies schon Simone de
Beauvoir in 'Das andere Geschlecht' in
den 40er Jahren analysiert, weshalb solche

Schwierigkeiten unter Frauen
entstehen. Es ist ja gerade nicht so, dass
Frauen eine eindeutige, gemeinsame
Geschichte haben. Vielmehr
unterscheiden sie sich durch Klasse, Milieu

bzw. Schicht, Interesse, etc. Das
Geschlecht ist allein ein zu kleiner gemeinsamer

Nenner. Obwohl frau weiss, dass
Frauen als Frauen in einer patriarchalen
Gesellschaft eine Menge gemeinsamer
Probleme haben, sind sie derart
ausdifferenziert, vielfältig und treffen Frauen
auch in unterschiedlicher Intensität, so
dass die Gemeinsamkeit des Frauseins
als gemeinsame Basis zerfällt. Vielleicht
war es eine allzu grosse Illusion, so zu
tun, als wären alle Frauen gleich in Bezug

auf die Herrschaftsverhältnisse.
Aber es ist auch Tatsache, dass Frauen
uneins sind, rivalisieren. Rivalität
kommt von 'rivus' und bedeutet: aus
dem gleichen Bach schöpfen. Konkurrenz

dagegen kommt von 'concurrere'
und bedeutet: aufeinander losgehen,
zusammenstossen. Aufeinanderprallen
bedeutet für mich, dass frau zusammenkommt,

sich reibt, dass ein Austausch
stattfindet. Aus demselben Bach schöpfen

erscheint mir mehr wie: einander
das Wasser abgraben, wegraffen. Frauen

raffen sich um dieselben Ressourcen.
Rivalität missfällt mir sehr.
Fairness bekommt plötzlich einen sehr
hohen, utopischen Stellenwert. Fair
miteinander umgehen, in Fairness die
Vielfalt gegenseitig respektieren, dies
ist doch eine praktische Utopie für den
Alltag!
Ein toller Schluss- und zugleich
Anfangsgedanke!
Liebe Silvia, herzlichen Dank für dieses
Gespräch!

WM3

DAS BUCH
Silvia Strahm Bernet: Kopfüber in den Tag. Ein
kleines ABC für Alltagsdenkerinnen. Exodus-
Verlag, Freiburg 1992, ca. 23 Franken.

19


	Die Alltagsdenkerin

