
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 19 (1993)

Heft: 8

Artikel: "Wart meinen Tod ab und dann hör mich wieder..."

Autor: Boss, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INGEBORG BACHMANN

"WART MEINEN TOD AB UND
DANN HÖR MICH WIEDER

Geboren wurde sie 1926 in
Klagenfurt, dem österreichischen
Grenzland zum Osten Europas.

Das Fernweh und die
Sehnsucht nach Grenzüberschreitung

haben sie vom Ort
ihrer Kindheit aus überallhin
begleitet. Als Dichterin hat sie
stets leidenschaftlich Partei für
die Opfer unserer überzivilisierten

Gesellschaft genommen,
den Blick gerichtet aufeine Utopie

der Liebe statt der
herrschenden Macht - und doch im
ständigen Wissen um ihr Scheitern:

Ingeborg Bachmann. Für
die Unnachgiebigkeit, mit der
sie nach adäquatem sprachlichem

Ausdruck für die Erfahrung

der Welt suchte, spricht ein
Satz, den sie aus Flauberts
Mund übernahm - um damit ihre

eigenen Arbeit zu bezeichnen:

"Mit verbrannter Hand
schreibe ich über die Natur des
Feuers. " Leben und Schreiben
waren für sie untrennbar
miteinander verwoben, die
Feuersymbolik ihrer Dichtung wurde
zuletzt zur zerstörerischen
Wirklichkeit: Ingeborg Bachmann

starb 1973 an den Folgen
eines Brandunfalls. - Ihr Tod
jährt sich am 17. Oktober 1993

zum zwanzigsten Mal.

VON MONIKA BOSS

Die
Weissen kommen. Die Weis¬

sen gehen an Land. Und wenn
sie wieder zurückgeworfen

werden, dann werden sie noch einmal
wiederkommen, da hilft keine Revolution

und keine Resolution und kein De¬

visengesetz, sie werden mit ihrem Geist
wiederkommen, wenn sie anders nicht
mehr kommen können. Und auferstehen

in einem braunen oder schwarzen
Gehirn, es werden noch immer die
Weissen sein, auch dann noch. Sie werden

die Welt weiter besitzen auf diesem
Umweg." (Ingeborg Bachmann: "Der
Fall Franza", Roman)
Die Weissen: das sind die Zerstörer
einer ihnen fremden, noch intakten Kultur,

die Unterdrücker, die Mächtigen.
Und sie sind überall. Die Weissen:
Synonym für die Väter, die Männer, die
Faschisten. Ingeborg Bachmanns Angriff
ist total, bezogen auf Raum und Zeit.
Das Schicksal der Papua ist das Schicksal

der Naziopfer im Dritten Reich, und
es ist unser Schicksal als Frauen in einer
von Männern beherrschten Gesellschaft.

Die Kolonialherren haben die
Ureinwohner verschiedener Kontinente

versklavt und getötet, haben ihnen
die Bodenschätze geraubt, haben ihre
Welt und damit ihre Identität zerstört.

IMMER IST KRIEG

Genau dasselbe haben die Männer im
Lauf der Zeit den Frauen angetan.
Bachmann deckt das Verhältnis
zwischen Mann und Frau als ein imperialistisches

auf, ja sie benennt es sogar mit
dem Terminus für die extremste,
widerlichste Form von Imperialismus:
Faschismus. "Du sagst Faschismus, das ist
komisch, ich habe das noch nie gehört
als Wort für ein privates Verhalten...
Aber das ist gut, denn irgendwo muss es

ja anfangen, natürlich, warum redet
man davon nur, wenn es um Ansichten
und öffentliche Handlungen geht."
("Der Fall Franza") Zum gleichen Thema

sagte sie in einem Interview: "Der
Faschismus ist das erste in einer Beziehung

zwischen einem Mann und einer
Frau, und ich habe versucht zu sagen,

hier in dieser Gesellschaft ist immer
Krieg. Es gibt nicht Krieg und Frieden,
es gibt nur den Krieg."
Ein Opfer dieses Krieges ist die Frau.
Will sie nicht ganz auf ihre Magie
verzichten, sich nicht völlig an die männlichen

Normen anpassen, so bleibt ihr

4



INGEBORG BACHMANN

letztlich nur die Flucht in Krankheit und
Tod - als Folge einer von der Gesellschaft

verursachten Kränkung, die die
Zerstörung der weiblichen Identität
beinhaltet. Diese Zerstörung ist in ihrer
Ursache identisch mit derjenigen von
Natur und Welt.
Ingeborg Bachmann über ihren Roman
"Malina" : "Ich wollte zeigen, dass unsere

Gesellschaft so krank ist, dass sie
auch das Individuum krank macht. Man
sagt, es stirbt. Doch das ist nicht wahr:
Jeder von uns wird letzten Endes ermordet.

Diese Wahrheit nebelt man in der
Regel ein, und nur bei einer Bluttat
sprechen die Zeitungen davon. Das
weibliche Ich meines Buches wird
fortwährend in vielen 'Todesarten' ermordet.

Doch niemand fragt, wo dieses Töten

beginnt. Auch die Kriege sind in
meinen Augen nur die letzte Konsequenz

dieser verborgenen Verbrechen."

RADIKALER PROTEST

Krank und unglücklich in einer kranken,

verbrecherischen Gesellschaft: das
sind wir alle, Männer wie Frauen.
Dennnoch bleibt, "dass das Unglück
der Frauen ein besonders unvermeidliches

und ganz und gar unnützes ist."
(aus "Malina") Ein düsteres, wenig
hoffnungsvolles Bild. Ist sie, die es

zeichnet, eine Verzweifelnde? Bachmann

in einem Interview: "Ich selbst
bin ein Mensch, der nie resigniert hat,
überhaupt nie resigniert ist, sich das gar
nicht vorstellen kann. Ich stelle nur fest,
und ich stelle an sovielen Menschen,
und oft schon sehr früh, eine mich
erschreckende Resignation fest, das ist
es."
Sind Krankheit und Tod der heutigen
Gesellschaft auch ein Grundthema in
Bachmanns literarischem Schaffen, und
weiss sie sich selbst als Frau und als
Einzelmensch auch keinen Rat, so setzt sie
doch gegen alle Verzweiflung ungeheuren

Lebenswillen, radikalen Protest und
beeindruckenden schriftstellerischen
Mut. Denn ihre Chance als Dichterin
sieht sie nicht in der Veränderung der
Welt. Schreibend lassen sich die
bestehenden Machtstrukturen nicht auflö¬

sen, schreibend lässt sich das Chaos
nicht ordnen.
Aber es lässt sich formulieren. "Gelingen

kann ihm (dem Dichter), im
glücklichsten Fall, zweierlei: zu repräsentieren,

seine Zeit zu repräsentieren, und
etwas zu repräsentiern, für das die Zeit
noch nicht gekommen ist", so Ingeborg
Bachmann an den Frankfurter
Vorlesungen 1959/60, die unter gleichem Titel
publiziert worden sind. Das sprachliche
Kunstwerk vermittle "die Möglichkeit
zu erfahren, wo wir stehen und wo wir
stehen sollten, wie es mit uns bestellt ist
und wie es mit uns bestellt sein sollte

Es erzieht uns zu neuer Wahrnehmung,

neuem Gefühl, neuem Bewusstsein."

Dazu freilich taugt unsere Sprache
nicht, die eine Sprache der Herrschenden

und mithin der Männer ist, weil sie
in Phrasen und durch Gewohnheit
eingeschliffenen "Werten" die bestehenden

Verhältnisse zementiert. Dazu
bedarf es einer neuen Sprache. Ebenfalls
aus den "Frankfurter Vorlesungen"
stammt die folgende Aussage zu diesem
Thema: "Mit einer neuen Sprache wird
der Wirklichkeit immer dort begegnet,
wo ein moralischer, erkenntnishafter
Ruck geschieht, und nicht, wo man
versucht, die Sprache an sich neu zu
machen, als könnte die Sprache selber die
Erkenntnis eintreiben und die Erfahrung

kundtun, die man gehabt hat. Wo
nur mit ihr hantiert wird, damit sie sich
neuartig anfühlt, rächt sie sich bald und
entlarvt die Absicht."

Und weiter: "Eine neue Sprache muss
eine neue Gangart haben, und diese
Gangart hat sie nur, wenn ein neuer
Geist sie bewohnt. Wir meinen, wir
kennen sie doch alle, die Sprache, wir
gehen doch mit ihr um.; r ur der Schriftsteller

nicht, er kann nicht mit ihr umgehen.

Sie erschreckt ihn, ist ihm nicht
selbstverständlich, sie ist ja auch vor der
Literatur da, bewegt und in einem
Prozess, zum Gebrauch bestimmt, von dem
er keinen Gebrauch machen kann."

SPRACHE
LEBENDIG MACHEN

5



INGEBORG BACHMANN

Die Sprache, so Ingeborg Bachmann,
sei "ja für ihn kein unerschöpflicher
Materialvorrat, aus dem er sich nehmen
kann, ist nicht das soziale Objekt, das

ungeteilte Eigentum aller Menschen.
Für das, was er will, mit der Sprache
will, hat sie sich noch nicht bewährt; ihr
muss er im Rahrhen der ihm gezogenen
Grenzen ihre Zeichen fixieren und sie
unter einem Ritual wieder lebendig
machen, ihr eine Gangart geben, die sie

nirgendwo sonst erhält als im sprachlichen

Kunstwerk. Da mag sie uns freilich
erlauben, auf ihre Schönheit zu achten,
Schönheit zu empfinden, aber die
gehorcht einer Veränderung, die weder
zuerst noch zuletzt ästhetische Befriedigung

will, sondern neue Fassungskraft."
(Frankfurter Vorlesungen)
Von Ludwig Wittgenstein, mit dessen
philosophischem Werk Ingeborg Bachmann

sich auseinandergesetzt hat,
stammt der Satz: "Die Grenzen meiner
Sprache bedeuten die Grenzen meiner
Welt." Das habe ihr, kommentierte
Bachmann einmal in einem Interview,
"einfach etwas bewusst gemacht, was
wohl schon in mir gewesen sein muss."
Trotzdem - oder gerade deshalb, fühlte
sie sich vom Verlangen getrieben,
"Grenzen zu überschreiten, die uns ge¬

Monika Boss
38 Jahre alt, studierte
Philosophie, Germanistik und
Psychologie an der Universität
Basel. Heute Mutler und
Hausfrau.

setzt sind", wie sie 1959 in einem Vortrag

mit dem Titel "Die Wahrheit ist den
Menschen zumutbar" ausführte: "Es ist
auch mir gewiss, dass wir in der
Ordnung bleiben müssen, dass es den Austritt

aus der Gesellschaft nicht gibt und
wir uns aneinander prüfen müssen.
Innerhalb der Grenzen aber haben wir
den Blick gerichtet auf das Vollkommene,

das Unmögliche, Unerreichbare, sei
es der Liebe, der Freiheit oder jeder
reinen Grösse."

VERTEIDIGUNG
DER LIEBE

Dem "guten Gott von Manhattan" in
Bachmanns so betiteltem Hörspiel fehlt
dieser Blick auf das Unerreichbare
jenseits der ihm gesteckten Grenzen: "Ich
glaube an eine Ordnung für alle und für
alle Tage, in der gelebt wird jeden
Tag. Ich glaube, dass die Liebe auf der
Nachtseite der Welt ist, verderblicher
als jedes Verbrechen, als alle Ketzereien."

Denn die Liebe hat unerhörte Sprengkraft.

Sie ist ein Skandalon, sie ist
Unordnung, weil sie, um sich zu
verwirklichen, das Gesetz der Welt
durchbrechen muss, das nichts anderes zum
Ziel hat als die Reproduktion des immer
Gleichen. Die Verteidigung der Liebe
ist deshalb ein gefährlicher,
antigesellschaftlicher Akt. Ingeborg Bachmann
macht sie sich als schreibende Frau zur
Aufgabe. Denn das ist es auch, was sie
den Männern vorwirft; deren letztliche
Flucht vor der höchsten Verwirklichung
der Liebe: "Ihr mit euren Musen und
euren Tragtieren und euren gelehrten,
verständigen Gefährtinnen, die ihr zum
Reden zulasst." ("Der Fall Franza").
Und an den Frankfurter Vorlesungen
sagte sie einmal: "Hätten wir das Wort,
hätten wir die Sprache, wir bräuchten
die Waffen nicht."
Ingeborg Bachmann wagt es noch
einmal, den Anspruch der Frühromantik in
der deutschen Literatur in Wirklichkeit
umzusetzen: Leben und Werk in
Einklang zu bringen. Das hat ihr herbe (vor
allem männliche, zum Teil aber auch
von Frauen übernommene) Kritik ein-

SCHRIFTWECHSEL
Am 16.117. Oktober finden in
Bern zum vierten Mal die
Literaturtage namens "SCHRIFTWECHSEL

- Frauen und Literatur"

statt. Im Mittelpunkt steht
dieses Jahr Ingeborg Bachmann,
Anlass ist ihr 20. Todestag. Neun
Deutschschweizer Autorinnen
werden an diesen Bachmann-Literaturtagen

erstmals Texte vorlesen,

die in irgendeiner, von ihnen
frei gewählten Form von Ingeborg
Bachmann ausgehen: Rahel
Hutmacher, Erika Hänni, Birgit
Kempker, Friederike Kretzen,
Mariella Mehr, Ilma Rakusa, Kristin

T. Schnider, Yla Margrit von
Dach, Elisabeth Wandeler Dek-
ker.
Die Lesungen finden am Samstag
tagsüber im Zähringer Theater in
Bern statt. Am Abend wird Sigrid
Weigel, Germanistik-Professorin
aus Zürich, Bachmanns Werk an
einer "Femmage" würdigen.

Am Sonntag werden im
Frauenzentrum Bern zwei "Werkstätten"
angeboten. Am Morgen ist die
"Werkstätte" Bachmanns
Schreibweisen anhand der Erzählung

"Undine geht" gewidmet.
Die Nachmittags-"Werkstätte"
befasst sich mit den Bildern und
Figuren für die Opfer und Täter
des Nationalsozialismus, wie
Ingeborg Bachmann sie im "Fall
Franza" dargestellt hat, und mit
der Frage, inwiefern Vergleiche
zum Geschlechterverhältnis
zulässig sind.
Für die beiden Werkstätten ist eine
Voranmeldung erwünscht.

Die Organisatorinnen der
"SCHRIFTWECHSEL" -Literaturtage

sind: Brigitte Graf, Bern,
Helen Stotzer, La Chaux-de-
Fonds, Liliane Studer, Bern. Weitere

Informationen bzw. Anmeldung

für die Werkstätten:
SCHRIFTWECHSEL, Postfach
109, 3000 Bern 11, Telefon 0311

33135 01.

6



getragen. So hat der "Literaturpapst"
Marcel Reich-Ranicki ihre Prosa in der
"Zeit" als "ein trübes Gewässer"
denunziert und ihr "backfischhafte Ueber-
spannung" vorgeworfen. Auch des

Autobiographismus' hat man sie bezichtigt.

Dagegen lässt sich zweierlei
einwenden. Zum einen: Warum soll
Frauenliteratur nicht autobiographisch
geprägt sein? Ursula Böhmer, Literatur-
wissenschaftlerin, schrieb dazu 1979 in
der "Zeitschrift für Literaturwissenschaft

und Linguistik" (Nr. 35 zum Thema

"Literatur in den siebziger Jahren") :

"Wenn die Sprachlosigkeit der
Frauen im Grunde Ausdruck ihrer Ich-
losigkeit, ihres Nicht-Subjekt-Seins ist,
dann kann die Selbstdarstellung der
erste und möglicherweise unumgängliche
Schritt auf dem Wege zu einer volleren
weiblichen Identität sein."

Zum andern Bachmanns Erklärung zu
"Malina" in einem Interview: "Eine
Autobiographie würde ich es nur nennen,

wenn man darin den geistigen Prozess

eines Ichs sieht, also nicht das
Erzählen von Lebensläufen, Privatge- \
schichten und ähnlichen Peinlichkeiten."

Ingeborg Bachmann hat über ihr privates

Leben kaum Auskunft geben wollen:

"Menschlichkeit: Den Abstand
wahren können. Haltet Abstand von
mir, oder ich sterbe, oder ich morde
mich selber." Nur soviel vielleicht: "Ich
habe meine Jugend in Kärnten ver-
bracht, im Süden an der Grenze, in ei- v
nem Tal, das zwei Namen hat, einen h\.

deutschen und einen slowenischen. Und '

das Haus, in dem seit Generationen ^
meine Vorfahren wohnten - Oesterreicher

und Windische (Slowenen) - trägt
noch heute einen fremdklingenden
Namen." (aus: "Ingeborg Bachmann: Bil- J

der aus ihrem Leben, mit Texten aus ih- ^
rem Werk") ^-

ERSTE TODESANGST
ALS KIND

Die Erfahrung der Grenze hat für Bachmann

eine besondere Bedeutung: "So
ist nahe der Grenze noch einmal die
Grenze: die Grenze der Sprache - und



INGEBORG BACHMANN

ich war hüben und drüben zu Hause mit
den Geschichten von guten und bösen
Geistern zweier und dreier Länder,
denn über den Bergen, eine Wegstunde
weit liegt schon Italien (...)• Ich glaube
dass die Enge dieses Tals und das
Bewusstsein der Grenze mir das Fernweh
eingetragen haben." ("Bilder aus ihrem
Leben")
Innsbruck, Graz, Wien, dann Paris,
London, München, Berlin, Zürich und

- vor allem: Rom - wurden zu Stationen
ihres Lebens. Wann es begonnen hat,
das Fernweh, weiss Ingeborg Bachmann

nicht genau zu sagen. "Ich weiss

nur, dass ich in einem Alter, in dem man
Grimms Märchen liest, zu schreiben
anfing, dass ich gern am Bahndamm lag
und meine Gedanken auf Reisen schickte,

in fremde Städte und Länder und an
das unbekannte Meer, das irgendwo mit
dem Himmel den Erdkreis schliesst.
Immer waren es Meer, Sand und Schiffe,
von denen ich träumte, aber dann kam
der Krieg und schob vor die traumverhangene,

phantastische Welt die wirkliche,

in der man nicht zu träumen,
sondern sich zu entscheiden hat." ("Bilder
aus ihrem Leben")
Und weiter: "Es hat einen bestimmten
Moment gegeben, der hat meine Kindheit

zertrümmert. Der Einmarsch von
Hitlers Truppen in Klagenfurt. Es war
etwas so Entsetzliches, dass mit diesem
Tag meine Erinnerung anfängt: durch
einen zu frühen Schmerz, wie ich ihn in
dieser Stärke vielleicht später
überhaupt nie mehr hatte. Natürlich habe
ich das alles nicht verstanden in dem
Sinne, in dem es ein Erwachsener
verstehen würde. Aber die ungeheure
Brutalität, die spürbar war, dieses Brüllen,
Singen und Marschieren - das Aufkommen

meiner ersten Todesangst." ("Bilder

aus ihrem Leben")
Das ist im März 1938. Ingeborg
Bachmann, 1926 in Klagenfurt geboren, ist
zwölf Jahre alt; ihr Bruder um einiges
jünger. Kinder noch - trotz allem - Kinder

allerdings, die fortwährend den
verschiedensten Ansprüchen von Erwachsenen

zu genügen haben: Sie "dürfen
nur flüstern und werden sich das
Flüstern nicht mehr abgewöhnen in diesem
Leben. In der Schule sagen die Lehrer

zu ihnen: Schlagen sollte man euch, bis
ihr den Mund auftut. Schlagen
Zwischen dem Vorwurf, zu laut zu sein,
und dem Vorwurf, zu leise zu sein, richten

sie sich schweigend ein." ("Das
dreissigste Jahr" Erzählung)

AUFRUF ZUR
WAHRHEITSSUCHE

Flüstern, schreien und schweigen: Dichtung

und Leben Ingeborg Bachmanns
bezeugen es. Heinrich Boll schrieb in
seinem Nachruf: "Sie war eine Dichterin

und damit beides: engagiert - und
das andere. Und sie war beides ganz:
mit leiser Stimme und doch voll Energie,

wie wenn sie Gedichte vorlas. Hinter

ihrer habituellen Nervosität, einer
Art ständiger Gebrochenheit, die
immer den Zustand 'kurz vor dem
Zusammenbruch' signalisierte, verbargen sich
Zähigkeit, Kraft, auch Direktheit, die
spontan zu Freundschaft und
Hilfsbereitschaft wurde."
Die leise, kraftvolle Stimme der Dichterin:

Im Mai 1952 ist sie zum erstenmal
öffentlich zu hören - an einer Tagung
der "Gruppe 47", einer 1947 gegründeten

Gruppe von Schriftstellerinnen, die
vor allem in den fünfziger Jahren für die
deutsche Literatur von grosser Bedeu-

.tung war. Zu diesem Zeitpunkt hat
Ingeborg Bachmann bereits ihr
Philosophiestudium mit einer Dissertation über
die "Kritische Aufnahme der Existen-
zialphilosophie Martin Heideggers"
abgeschlossen und arbeitet an den
Versbänden "Die gestundete Zeit" und
"Anrufung des Grossen Bären". Es sind
Gedichte, die eine Mittelstellung zwischen
traditionell gebundener Lyrik (Anklänge

an Sappho, Droste, Rilke u.a.) und
zeitgenössischer Lyrik einnehmen. Sie
verschaffen der Autorin einen Namen
als Dichterin, aufgrund dessen sie im
Wintersemester 1959/60 auf den
neugeschaffenen Lehrstuhl für Poetik der
Frankfurter Universität berufen wird
("Frankfurter Vorlesungen").
Es folgen Prosawerke - Erzählungen,
ein Roman und Romanfragmente,
Hörspiele und Opernlibretti: ein Werk, das
in weiten Teilen grossen Erfolg und vie¬

le Auszeichnungen brachte. Ein Werk,
das radikale Fragen stellt und keine
vorgefertigten Lösungen anzubieten hat.
Es ist das dichterische Werk einer Frau,
die sich den politischen Fragen der Zeit
nicht entzogen hat: eine unablässige
Warnung an die Zeitgenossinnen, ein
inständiger Aufruf zur Wahrheitssuche.
Denn "die Wahrheit ist dem Menschen
zumutbar", so ein Titel eines damaligen
Vortrags. Am 17. Oktober 1973 erliegt
Ingeborg Bachmann einem Brandunfall.

Uns bleibt ihr Auftrag - eine Zeile
aus dem Gedichtzyklus "Lieder auf der
Flucht": "Wart meinen Tod ab und
dann hör mich wieder..."

LITERATUR

Ingeborg Bachmann, Werke, Hrsg. von Christine

Koschel, Inge von Weidenbaum, Clemens
Münster. Vier Bände. Piper Verlag, München
1978. Gebunden in Kassette, 2297 Seiten, Fr.
128.-; Taschenbuchausgabe: Fr. 78.—.

Erster Band: Gedichte, Hörspiele, Libretti,
Übersetzungen. Zweiter Band: Erzählungen.
Dritter Band: Todesarten: "Malina" und
unvollendete Romane (u.a. "Der Fall Franza").
Vierter Band: Essays, Reden, Vermischte
Schriften, Anhang.

Separat erschienen ist:
"Wir müssen wahre Sätze finden", Gespräche
und Interviews, Hrsg. von Christine Koschel
und Inge von Weidenbaum. Piper Verlag,
München 1983. Leinen, 166 Seiten, ca. Fr. 35.—

Von den Büchern über Ingeborg Bachmann
kann weiter empfohlen werden:
"Bilder aus ihrem Leben, mit Texten aus ihrem
Werk", Hrsg. von Andreas Hapkemeyer. Piper
Verlag, München 1987. 162 Seiten mit 222

Abbildungen, Fr. 17.80.

Die meisten Texte von Ingeborg Bachmann
sind bei verschiedenen Verlagen einzeln als
Taschenbücher erhältlich (u.a. dtv, Piper,
Suhrkamp).

8


	"Wart meinen Tod ab und dann hör mich wieder..."

