Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 2

Artikel: Solidaritat und Rivalitat aus kultur- und entwicklungspsychologischer
Sicht

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Solidaritat und Rivalitat

aus kultur- und entwick-
lungspsychologischer
Sicht

von Carola Meier-Seethaler




Mein Titel zitiert die beiden Begriffe
Solidaritit und Rivalitdt bewusst in
dieser Reihenfolge, obwohl normaler-
weise die Rivalitit vor der Solidaritét
genannt wird. Ich tue dies, wie ich mei-
ne, mit gutem Grund: Sowohl kultur-
historisch gesehen, wenn wir genu-
gend weit zuriickgehen, als auch in der
Entwicklungsgeschichte des Individu-
ums ist das W it frither als das Ich, ist
der Zusammenhalt der Gruppe bzw.
die Mutter-Kind- Konstellation grund-
legender als die Auspriagung des Indi-
viduums.

Um den kulturhistorischen Stellen-
wert von Solidaritdt und Rivalitdt zu
erfassen, ist es hilfreich, der sprachli-
chen Herkunft der beiden Begriffe
nachzugehen.

Beide kommen aus dem Lateinischen,
wobei das Wort Solidaritit aus dem ro-
mischen Recht stammt. Es bezeichnet
ein Rechtsverhiltnis, bei dem mehrere
Personen als Schuldner beteiligt sind
und von denen jeder Einzelne fiir die
ganze Verpflichtung haftet.

Dieses Gesetz weist auf alte, stammes-
geschichtliche  Gesellschaftsformen
zuriick, wie sie aus vorromischen Ver-
hiltnissen bekannt sind und wie sie in
jlingster Zeit fiir die verschiedensten
Stammesgesellschaften  beschrieben
wurden. So von Uwe Wesel in seinem
Buch “Frithformen des Rechts in vor-
staatlichen Gesellschaften.*!

In solchen vorstaatlichen Gesellschaf-
ten sind sowohl die Eigentumsverhélt-
nisse als auch die Art der Konfliktrege-
lung immer auf das Kollektiv ausge-
richtet und beschrinken sich nie auf
ein reines Individual- oder Sachen-
recht. Alle Mitglieder der engeren
Gruppe kommen fiir Verletzungen des
sozialen Gleichgewichts gemeinsam
auf, wozu nicht nur Ausgleichsleistun-
gen wie das sogenannte Wergeld im
Fall eines Totschlags gehdren, sondern
auch der 6konomische Ausgleich bei
den Heiratsarrangements. Bei den
letzteren erhilt diejenige Sippe, deren
Mitglied den angestammten Wohnsitz
verlassen muss, eine Ausgleichsent-
schidigung in Form von Arbeitslei-
stungen oder in Form von materiellen
Giitern.

Am eindriicklichsten zeigt sich die Sip-
pen-Solidaritit in Bezug auf die Ver-

4

teilung von Nahrung und anderer le-
benswichtiger Giiter. Obwohl die ge-
sammelten, erjagten oder erwirtschaf-
teten Produkte zunichst in der Verfii-
gungsmacht der Produzent/Innen ste-
hen, ist deren Aufteilung selbstver-
standlich. Unabhéngig von ihren indi-
viduellen Féhigkeiten haben alle Mit-
glieder der Gruppe den gleichen Zu-
gang zu den Ressourcen ihres Gebiets,
und dies gilt fiir Zeiten des Uberflusses
genau so wie fiir Zeiten der Not.
Damit unterscheidet sich die urspring-
liche Solidaritit grundséatzlich von un-
serer heutigen Sozialfiirsorge, die nur
im Verarmungsfalle spielt und von den
Betroffenen immer als diskriminie-
rend empfunden wird. Hingegen geht
das grundsitzliche Recht auf Giitertei-
lung etwa bei den Eskimos so weit,
dass es unschicklich ist, sich fiir eine
Gabe zu bedanken.

Im iibrigen finden wir diese Form der
solidarischen Subsistenzwirtschaft
nicht nur bei den Wildbeutergesell-
schaften und frithen Ackerbaukultu-
ren, sondern noch bei fortgeschritte-
nen Agrarkulturen bis zum Beginn der
sogenannten Hochkulturen. Ob im Al-
ten Agypten oder Arabien, in Alteuro-
pa, dem frithen Indien oder Ostasien:
Uberall ist bezeugt, dass dem Privat-
besitz und der Privatwirtschaft eine

kollektive Wirtschaftsform mit ge-
meinsamem Bodenbesitz und kollekti-
ver Vorratsverwaltung vorausgeht.
Unser zweiter Begriff, die Rivalitét,
leitet sich von “Rivale® ab, was wort-
lich “Bachnachbar* heisst, und wahr-
scheinlich auf die gemeinsame Nut-
zung von Bewasserungskanidlen hin-
deutet. Bemerkenswert ist, dass dieser
Ausdruck nur im masculinum ge-
braucht wird, worin sich die Herausbil-
dung patriarchaler Wirtschaftsformen
spiegeln konnte, wie sie mit den kiinst-
lichen Bewésserungssystemen hoch-
entwickelter Agrarkulturen oft Hand
in Hand geht. :
Hingegen spielen in allen frithen Ak-
kerbaukulturen die Frauen sowohl als
Kollektiveignerinnen des Bodens wie
auch als Arbeitsteam, das den Anbau
organisiert, eine wichtige Rolle.

In seiner zweiten, weitaus bekannte-
ren Bedeutung ist der Rivale ein Ne-
benbuhler und Mitbewerber um eine
Frau, also wieder eine rein mannliche
Bestimmung. Auch diese Rivalitét ist,
wie wir wissen, umso ausgepragter, je
weiter die patriarchale Vereinnah-
mung der Frau fortschreitet.’ Dagegen
zeichnen sich egalitare Gesellschaften
und unter ihnen besonders die mutter-
zentrierten, matrialinealen Ethnien,
durch weitgehende sexuelle Toleranz



aus. Erst mit der Festigung des patriar-
chalen Eherechts werden sexuelle
Ausschliesslichkeit und Rivalitit um
Sexualpartnerinnen zum Problem.
Schon mit dieser Ableitung unserer
Begriffe stehen wir mitten in zwei Fra-
gestellungen, die uns im folgenden be-
schiftigen werden, ndmlich erstens bei
der Frage: Inwieweit sind individuelles
Besitz-, Macht- und Prestigestreben
und damit auch Rivalitits- und Wett-
bewerbsverhalten angeborene
menschliche Grundbediirfnisse und in-
wieweit kulturelle Pragungen?

Und dazu die zweite Frage: Gibt es ei-
nen Unterschied im Grad ihrer Aus-
pragung hinsichtlich beider Ge-
schlechter? Und wenn ja, warum?

Zunéchst zur ersten Fragestellung:

Nach allem, was wir heute aus friihge-
schichtlichen und ethnologischen For-
schungen wissen, kann das vorrangige
Streben nach individuellem Vorteil
keine universelle Eigenart der
Menschheit sein. Wie schon beschrie-
ben, ist es gerade bei sogenannt “pri-
mitiven“ Volkern wenig ausgeprigt,
sodass also nicht von einem naturgege-
benen Egoismus gesprochen werden
kann, der sich erst im Verlauf von zivi-
lisatorischen Prozessen durch altruisti-
sche Postulate in stirker solidarisches

Verhalten gewandelt hitte. Es ist viel-
mehr genau umgekehrt: Je hoher die
Zivilisationsstufe, desto wirkungsvol-
ler stimulieren Egoismus und Wettbe-
werb das kulturelle Verhaltensmuster.
Warum das so ist, wird moglicherweise
klarer, wenn wir uns der zweiten Fra-
gestellung zuwenden. Wenn wir davon
ausgehen — und vieles spricht dafiir —,
dass durchschnittlich gesehen das
ménnliche Geschlecht zu stirkerem
Macht- und Wettbewerbsstreben
neigt, so gibe es hierfiir prinzipiell
zwei mogliche Griinde: einmal den
biologischen Anlagefaktor und zum
anderen das soziale bzw. kulturelle
Training.

Ich will mich hier auf die humanpsy-
chologischen Aspekte beschrinken,
und da zeigt sich als ein universelles
Phédnomen, dass die Frauengruppe ei-
ner Ethnie sehr viel zwang- und form-
loser miteinander umgeht als die Min-
nergruppe und dies, obwohl auch un-
ter den Frauen durchaus Rangunter-
schiede hinsichtlich ihres Einflusses
und ihrer Verantwortung bestehen.
Um den Ursachen fiir die grossere so-
ziale Spannungsbereitschaft auf Seiten
der Manner auf die Spur zu kommen,
mochte ich meinen Thesen zwei mythi-
sche Erzdhlungen voranstellen, die
beide das Motiv der Rivalitit reflektie-

ren und den ersten Mord des Men-
schengeschlechtes zum Inhalt haben.
Die eine ist die uns allen vertraute bi-
blische Erzahlung von Kain und Abel,
die andere stammt von der entgegen-
gesetzten Seite des Globus, wo sie aber
in den Kulturen der pazifischen Insel-
welt einen dhnlichen Bekanntheits-
grad hat, namlich die Geschichte vom
gottlichen Maddchen Hainuwele.

Ganz kurz eine Zusammenfassung bei-
der Mythen.

Von Kain und Abel heisst es, dass bei-
de Briider Gott ein Opfer darbrach-
ten. Aber Gott schenkte nur dem Op-
fer Abels seine Aufmerksamkeit, wih-
rend er das Opfer Kains nicht beachte-
te. “Da ward Kain sehr ergrimmt und
sein Antlitz sank ein®. Und “als er sei-
nen Bruder Abel auf dem Felde traf,
erschlug er ihn*.*

Auf Ceram, einer Molukkeninsel,
wurde das Midchen Hainuwele auf
wunderbare Weise aus einer Kokos-
palme geboren. Und als es erwachsen
war, beschenkte es die Menschen fort-
wahrend mit wunderbaren Dingen.
Eines Tages aber, beim grossen Maro-
Tanz, bei dem in neun Nichten eine
neunfache Spirale getanzt wurde, be-
schlossen die Ténzer heimlich, Hainu-
wele zu téten, wenn sie in der Mitte der

Spirale sass. Der Uberfluss des Be-
schenktwerdens war ihnen unheimlich
geworden und sie waren eiferstichtig
auf Hainuwele, dass sie solche Reich-
timer verteilen konnte. Es wurde eine
Grube gegraben, und in der neunten
Nacht drangten die Tanzer Hainuwele
hinein und stampften im Tanze die Er-
de tber ihr fest.

Am anderen Morgen grub der legen-
dédre Vater des Madchens den Leich-
nam aus, zerstiickelte ihn und verteilte
ihn auf die Felder. Daraus erwuchsen
die Knollenfriichte, von denen die
Menschen heute noch leben. Satene
aber, das gottliche Midchen, das da-
mals noch tiber die Menschen herrsch-
te, ziirnte den Mordern. Sie liess alle
Menschen durch das Tor des Todes ge-
hen, und seitdem sind sie sterblich.’
So verschieden die beiden Mythen in
Bezug auf ihren religiosen Hinter-
grund sind — einmal ist es ein patriar-
chaler, einmal ein matriarchaler Ge-

8



samthintergrund —, gleichen sich doch
die Motive, die den ersten Mord in der
Geschichte des Menschengeschlechts
herbeifiihren.

In beiden Fillen ist es weder existen-
tielle Not noch eine Interessenkolli-
sion, die zum Mord treibt, noch ir-
gendein Verbrechen, das durch den
Tod gesiihnt wird. Kains “Antlitz sinkt
ein“, weil er vor Neid auf den gliick-
licheren Bruder ergrimmt, dessen Op-
fer Gott wohlgefillig ist. Und auf den
Molukken toten die Menschen das
Midchen aus Eifersucht, weil sie seine
Gabenfiille nicht ertragen. Beidemale
sind Minner die Morder, wenn sie
auch im Hainuwele-Mérchen anonym
bleiben. Bei den Tanzenden handelt es
sich aber mit Sicherheit um die Mén-
nergruppe, weil Frauen beim Maro-
Ritual in der Mitte des Tanzplatzes sit-
zen.

Beide Erzdhlungen beschiftigen sich
mit einem menschlichen Grundbe-
diirfnis, das stirker zu sein scheint als
jedes andere: mit dem Bediirfnis nach

6

sozialer Geltung, nach eigener Wir-
kungskraft und der Macht, zu geben.
Und dieses Bedurfnis wird offenbar
von den Minnern besonders stark
empfunden.

Kainneidet dem Bruder die Wirkungs-
kraft seiner sakralen Handlung, die
Mainner der Insel neiden dem Maéad-
chen seine Gabe der Kreativitdt. An-
lass fiir ihre destruktive Aggression ist
also das Erlebnis des eigenen Mangels
im Schatten einer stirkeren menschli-
chen Potenz. Mit einem modernen
Ausdruck kénnten wir diesen Mangel
als ein Defizit an personlicher oder so-
zialer Identitdt bezeichnen, bzw. als
ein Suchen nach eigener Bedeutung als
Individuum und als Gruppe.
Wabhrscheinlich steht auch hinter der
Erzéhlung von Kain und Abel das Pro-
blem einer Gruppenidentitdt, denn
der eine ist Hirte, der andere ist Ak-
kerbauer, wie uns ausdriicklich gesagt
wird, und ihre Produkte, die sie als
Opfer darbringen, konkurrenzieren
sich.

Ich vertrete die These, dass die ur-
spriinglichste und folgenschwerste
Konkurrenzsituation in der Friihge-
schichte der Menschheit zwischen der
Frauengruppe und der Ménnergruppe
bestanden hat. Heute noch halten so-
genannte Naturvolker in den verschie-
densten Weltgegenden die Frauen auf-
grund ihrer Gebarfahigkeit fir das
kreative Geschlecht, das “von Natur
aus heilig® ist, wie die Aborigines in
Australien sagen. Dem versuchen die
Minner mit ihren Riten eine eigene

* Identitit entgegenzustellen, die oft ge-

nug den Geburtsakt imitieren wie bei
vielen Initiationsriten, bei denen der
Initiand eine zweite Geburt durchlau-
fen muss, um seine Identitét als Mann
zu erhalten. Selbst die sogenannten
Hochreligionen sind voll von kompen-
satorischen Schopfungsberichten, in
denen ein Vatergott das Menschenge-
schlecht hervorbringt, sei es, dass er
wie Zeus die gottliche Athene aus sei-

nem Kopf gebiert oder wie der Gott
der Bibel die erste Frau aus dem Leib
des Mannes hervorbringt statt umge-
kehrt.

Auch im Hainuwele-Mythos wird das
kompensatorische Motiv der Ménner
deutlich. Die Ménner sind eifersiich-
tig, weil ihnen die schopferische Flle
der Frau unertriglich wird. Was aber
bewirkt der rituelle Mord an ihr? Der
Vater zerteilt ihren Leib, macht die
Erde mit ihm fruchtbar und wird damit
zum Schopfer der lebenserhaltenden
Nahrung fir die Gruppe.

Dieser Teil der Erzdhlung reiht sich
ein in die vielen Mythen von einem
mannlichen Kulturheros, der den
Menschen die Segnungen des Acker-
baus und anderer Kulturinnovationen
gebracht haben soll.

Heute wissen wir, dass in erster Linie
die Frauen Tragerinnen der sogenann-
ten Neolithischen Revolution gewesen
sind, nachdem schon auf der Wildbeu-
terstufe das Sammelergebnis der Frau-
en weit mehr zur Erndhrung der Grup-
pe beigetragen hatte als die Jagdbeute
der Minner. Als Pflanzensammlerin-
nen konnten sich die Frauen die
Kenntnisse aneignen, die zum Garten-
und Ackerbau wie auch zum textilen
Handwerk fithrten. Wenn, wie mass-
gebende ForscherInnen dies anneh-
men, auch das keramische Handwerk
eine weibliche Errungenschaft ist, so
konnte darauf der Hainuwele-Mythos
anspielen, wenn er unter den Gaben,
die das gottliche Madchen verteilt, das
chinesische Porzellan nennt.

Wenn wir alles in allem den Kreativi-
tatsvorsprung der Frauen bedenken,
den sie zum einen durch ihre Fahigkeit
besitzen, Leben hervorzubringen und
das Geborene zu erndhren und zum
anderen dadurch, dass sie die Trage-
rinnen der ersten Kulturschopfungen
waren, so wird nachfithlbar, dass es
den Minnern unheimlich wurde, wie
es im Hainuwele-Mérchen heisst.
Besonders solange der ménnliche Bei-
trag zur Zeugung unklar war und sich
die Menschen auch die gottliche Po-
tenz im Bilde der Frau vorstellten,
mussten sich die Ménner in ihrer sozia-
len Bedeutung als zweitrangig empfin-
den. Welchen Sprengstoff ein solches
Gefiihl der Zweitrangigkeit aber an-
sammeln kann, schildern uns die zitier-
ten Mythen auf eindringliche Weise.
In meinem Buch “Urspriinge und Be-
freiungen® habe ich zu zeigen ver-
sucht, dass sowohl die Unterjochung
der Frau im Patriarchat als auch die
Phinomene der destruktiven Gewalt



aus diesem Sprengstoff hervorgegan-
gen sind.°

In unserem Zusammenhang interes-
siert die Tatsache, dass das minnliche
Streben nach Herrschaft in allen Kul-
turen mit dem Rivalitédtsstreben un-
trennbar verbunden ist, und zwar auch
und vor allem zwischen den Ménnern
selbst.

Schon Homer hatte die Lebensmaxi-
me des griechischen Mannes in einer
berithmten Verszeile beschrieben:
“Immer der erste zu sein und vorzu-
streben den andern“. Diese Maxime
macht nicht nur Ehrgeiz und Erfolgs-
streben zu den stdrksten Motiven
mannlichen Handelns, sondern sie
konstituiert auch das Verhiltnis des
Mannes zur Arbeit. Die griechischen
Philosophen hielten nur ganz be-
stimmte Tétigkeiten fir eines freien
Mannes wiirdig, in keinem Fall aber
solche, die dem téglichen Lebensun-
terhalt dienen. Schiere Arbeit, die zur
Routine wird und das Gegebene re-
produziert, ist verachtete Arbeit, und
sie wurde in der Antike an Frauen und
Sklaven, heute an FremdarbeiterIn-
nen delegiert. Die typisch ménnliche
Leistung lebt vom Kitzel der Heraus-
forderung, welcher zur Selbstprofilie-
rung anspornt. Was zéhlt, ist das Aus-
sergewOhnliche, das Neue, welches
das Bisherige tibertrifft. Auf den In-
halt kommt es gar nicht so sehr an. Ob
als Hirtenkrieger, als “Entdecker
Amerikas oder als Besitzer einer Wa-
renhauskette, immer geht es dem
Mann nicht nur um Beute und mate-
riellen Besitz, sondern vor allem um
seine Selbstbestitigung: um die Ge-
nugtuung, Schwierigkeiten und Geg-
ner besiegt zu haben, und um das Ge-
fiihl eines kreativen Machtzuwachses,
das ihm das stolze Bewusstsein von der
eigenen, iberdurchschnittlichen Lei-
stung vermittelt.

Es ist unschwer zu sehen, dass in der
maénnlichen Leistungsdefinition als
solcher der Keim fiir das Fortschritts-
denken enthalten ist. In der westlichen
Kultur erfiillt der Erfinder neuer wis-
senschaftlicher und technischer Errun-
genschaften das Ideal ménnlicher
Uberlegenheit am vollkommensten.
Je internationaler dabei die Wettbe-
werbsbedingungen werden, desto
schneller nimmt der technologische
Fortschritt zu, bis zu dem Punkt, an
dem wir heute stehen:

Unsere Universitéten sind zu eigentli-
chen Kampfarenen geworden, in de-
nen sich die Wissenschaftler mit immer
neuen Forschungsergebnissen und
technischen Innovationen gegenseitig
Ubertrumpfen, Errungenschaften, die
unsere Industrie einerseits initiiert und
andererseits iibernimmt, um damit
pausenlos das zu produzieren, was die
anderen nicht oder noch nicht haben.

Dabei wird uns erst jetzt mit Erschrek-
ken bewusst, dass der industrielle Stei-
gerungswahn unsere Lebensgrundla-
gen bedroht. Aber eigentlich ist dies
gar nicht so erstaunlich, wenn wir be-

denken, dass die ménnlich geprigte
Kultur ja mit dem Ziel angetreten ist,
der weiblichen Lebenskreativitit
ménnliche Schépfungen entgegenzu-
stellen, und dass die moderne Natur-
wissenschaft sich seit Bacon zum Ziel
setzt, die weiblich definierte Natur
durch maénnliche Werke zu iiber-
trumpfen. Schon Bacon’s Zukunftsvi-
sionen, in denen er von kiinstlichen
Pflanzen und Tieren aus Ménnerhand
trdumt, die perfekter sind als die Ge-
schopfe aus dem Schoss der Mutter
Natur, nehmen die moderne Gentech-
nologie vorweg. Die Moglichkeiten
der Reproduktionstechnologie schei-
nen vollends den uralten Ménner-
traum zu erfiillen, Leben ohne die
Frau zu schaffen.

Wenn wir heute vor dem Dilemma ste-
hen, dass ein weiterer, ungebremster
Fortschritt den Bestand unserer Erde
in Gefahr bringt, so ist diese Situation
nur dann ausweglos, wenn wir sie fiir
das Ergebnis objektiver Sachzwinge
halten, das heisst, wenn die eigentli-
chen Triebfedern fiir diese Entwick-
lung unbewusst bleiben und wir fort-
fahren, das Streben nach Fortschritt
um jeden Preis fiir ein urmenschliches
oder sogar fiir das edelste allen
menschlichen Strebens zu halten.

Erst wenn wir darin ein soziokulturel-
les Reaktionsmuster sehen, begreifen
wir, dass der Leistungszwang weder
ein menschliches noch ein ménnliches
Grundbediirfnis ist, sondern das jede
menschliche Gruppe, die sich in ihrer
sozialen Bedeutung zuriickgesetzt
oder gar unterdriickt fiihlt, zu Uber-
kompensationen greift. Heute sind
dies gerade auch die Frauen, und des-
halb besteht die Gefahr, dass die fiir
unsere Gesamtkultur so wichtige
Emanzipation des Weiblichen auf die
schiefe Ebene der Nachahmung ménn-
licher Leistungsmanie gerit.

Im iibrigen zeigen sich die psychischen
Folgen von Unterdriickung heute be-
sonders tragisch in der Dritten Welt,
wenn die Menschen dort es nicht er-
warten konnen, ihrerseits den todli-
chen Wettbewerbskurs unserer Zivili-
sation zu imitieren.

Wenden wir uns nach diesen notge-
drungen kurzen kulturpsychologi-
schen Betrachtungen nun der Indivi-
dualpsychologischen Ebene zu.
Immerhin beginnt das Leben mit je-
dem Menschenkind neu und werden
die Lebensziele der Individuen durch
ihre familidre Umwelt geformt.

Wir wissen aber auch, dass die bewuss-
ten Erziehungsziele und die ange-
wandten Erziehungsmethoden sehr
viel weniger pragend sind als die psy-
chodynamischen Faktoren, wie sie
durch die Familienkonstellation als
solche gegeben sind. Sie zu reflektie-
ren stellt deshalb die Voraussetzung
fir jede grundlegende Verdnderung
dar.

Entscheidend neue Impulse fiir die
psychoanalytische Betrachtungsweise
verdanken wir amerikanischen For-

‘



scherinnen wie Nancy Chodorow, Do-
rothy Dinnerstein oder Evelyn Fox-
Keller, um nur die wichtigsten Namen
Zu nennen.

Den Ansatz fiir die feministische Psy-
choanalyse bildet das von Freud ent-
deckte 6dipale Dreieck zwischen Mut-
ter, Vater und Kind, das in ihren Au-
gen ein recht schiefes und korrektur-
bediirftiges Dreieck ist.

Das Kleinfamilienmodell, welches
durch dieses Dreieck beschrieben
wird, und welches Freud fiir eine
menschliche Ursituation hielt, ist frei-
lich erst eine sehr junge soziologische
Erscheinung und nicht mehr als ca. 200
Jahre alt. Gerade dieses jiingste Fami-
lienmodell hat aber die einseitig pa-
triarchale Familiensituation in man-
cherlei Hinsicht noch verschirft. Seit
sich die Kernfamilie aus dem Sippen-
verband und die 6konomische Produk-
tion aus dem Lebensverband der Fa-
milie gelost haben, ist die Welt des
Kindes im wesentlichen auf eine Drei-
zimmerwohnung und zwei erwachsene
Personen zusammengeschrumpft. Auf
zwel Erwachsene, notabene, von de-
nen die eine fast stindig abwesend ist,
sodass als einzige Bezugs- und Identifi-
kationsfigur fiir das Kind nur noch die
Mutter iibrig bleibt.

Das allein stellt sowohl eine enorme
Belastung fiir die Mutter dar als auch
ein geradezu unverantwortliches Risi-
ko fur das gesunde Aufwachsen des
Kindes fiir den Fall, dass aus irgendei-
nem Grunde die Mutter ausféllt oder
versagt.

Diese an und fiir sich prekére Situation
wirkt sich aber sehr unterschiedlich
aus, je nachdem, ob das oder die Kin-
der weiblichen oder ménnlichen Ge-
schlechts sind. Beide Geschlechter er-
fahren die friihe Kindheit als die pré-
gendsten Jahre ihres Lebens unter
dem Vorzeichen der dominanten Mut-
terbeziehung, d.h. beide, Midchen
und Knabe, identifizieren sich emotio-
nal mit der Mutter. Mit dem grossen
Unterschied allerdings, dass das Méd-
chen diese Identifikation zumindest
bis zur Pubertdt aufrechterhalten
kann, wihrend der Knabe von dem
Augenblick an, wo er sich seiner Ge-
schlechtszugehorigkeit bewusst wird,
aus dieser Identifikation herausfallt.
Wenn wir die Folgen dieser Situation
zunéichst fiir die individuelle Entwick-
lung des Mannes in Betracht ziehen, so
bedeutet sie mit den Worten Dinner-
steins, dass der heranwachsende Kna-
be eine doppelte Ablésung von der
Mutter zu leisten hat: Er muss nicht
nur erwachsen, sondern ein anderer
Erwachsener als die Mutter werden.
Deshalb wird das Autonomieproblem
zum zentralen psychischen Problem
des Mannes, mit allen Folgen fiir ihn
selbst und fiir die von ihm geprégte
Kultur.

Von frither Kindheit an ist fiir ihn Ich-
Sagen gleichbedeutend mit Nein-Sa-

gen zum emotional-Weiblichen, oder

anders ausgedriickt: Der junge Mann

8

erkdmpft sich seine Autonomie um
den Preis der emotionalen Ndhe und er

. gefdhrdet seine Autonomie, sobald er

sich intensiv auf emotionale Kontakte
einldsst. Dieses Dilemma erschwert
nicht nur die Partnerschaftsfahigkeit
des Mannes, sondern drangt ihn dazu,
seine personliche Profilierung in der
Welt der Sachen und des sachlichen
Wettbewerbes zu suchen, wie dies un-
ser Wissenschafts- und Wirtschaftsbe-
trieb anbietet.

Hier wiederholt sich also auf individu-
eller Ebene der Mechanismus der
ménnlichen Identitdtssuche, wie er
sich am Beginn der Patriarchatsent-
wicklung kollektiv abspielte. Suchte
damals die Madnnergruppe nach ihrer
sozialen Identitdt in Abgrenzung zum
Frauenkollektiv, so muss sich heute
der heranwachsende individuelle
Mann aus der Lebenswelt der Mutter
l6sen und seine Identifikation mit der
méannlichen Erwerbswelt und deren
Leitbildern herstellen.

Ganz anders stellen sich die Folgen der
gleichen familidren Ausgangssituation
fir die individuelle Entwicklung der
heranwachsenden Frau dar.

Die Identifizierung der Tochter mit
der Mutter qua Geschlechtszugehorig-
keit begleitet die Ich-Entwicklung des
Médchens mit dem Grundgefiihl der
Zugehorigkeit und Bezogenheit. Dies
stiarkt nicht nur seine emotionalen Fé-
higkeiten, sondern prédgt auch den
weiblichen Denkstil, bei dem weniger
das Analytisch-Trennende im Vorder-
grund steht als vielmehr das einfiihlen-
de und intuitiv-ganzheitliche Denken.
Allerdings erfahrt auch die Entwick-
lung der jungen Frau einen schwerwie-
genden Bruch von dem Moment an,
als sie sich qua Geschlecht aus der kul-
turellen Welt der Ménner ausgeschlos-
sen fiihlt. Nun steht sie vor dem Dilem-
ma, sich entweder in das Prokrustes-
bett der patriarchal definierten Weib-
lichkeit zu zwangen oder sich in Identi-
faktion mit der Welt der Viter vom
weiblichen Rollenschema zu 16sen.
Praktisch gesehen stellt dies die Frau-
en vor die unmenschliche Alternative,
wihlen zu misssen zwischen einem
Leben mit Kindern um den Preis des
Abgeschnittenseins vom aktiven Mit-
wirken in Gesellschaft und Kultur oder
der Moglichkeit, sich personlich wei-
terzuentwickeln und an den 6ffentli-
chen Aufgaben der Zeit teilzunehmen
unter Preisgabe der Mutterschaft.
Beide Geschlechter erleiden also we-
sentliche Beschneidungen, solange wir
an unseren Rollenfixierungen und am
einseitigen Familienmodell festhalten.
Vor diesem Hintergrund erfdhrt der
Ruf nach reziproker Partnerschaft in
Familie und Beruf und der Ruf nach
den Neuen Vitern eine viel umfassen-
dere Bedeutung als die meisten ihm
beimessen.

Es geht dabei nicht nur um Gerechtig-
keit und um Chancengleichheit fiir die
Frau, sondern um die Aufhebung un-
seres verhangnisvollen Kulturent-

wurfs, der die eine Hilfte der Mensch-
heit vom Leben entfremdet und die an-
dere Hilfte zur Ohnmacht verdammt
hat.

Fiir die Neugriindung des Geschlech-
terverhéltnisses ist die Wiedereinset-
zung der Frauen in ihre gesellschaftli-
che Kompetenz zwar unabdingbar,
aber dies kann nicht heissen, dass sie
sich nun ebenfalls in die lebensfeindli-
che Wettbewerbsspirale einreihen
sollten. Gleichzeitig miissen Ménner
ihre fragwiirdige Identifikation mit
dem Erfolg um des Erfolges willen re-
vidieren, was nur dann gelingen wird,
wenn sie ein eigenes, authentisches
Verhiltnis zum Leben entwickeln, und
dies ist nur moglich durch die prakti-
sche Pflege des heranwachsenden Le-
bens und die ganz konkrete Ubernah-
me von sozialer Verantwortung.

Eine Neuverteilung der Arbeit bzw.
die Aufhebung des gespaltenen Ar-
beitsbegriffs zu Gunsten der bisher un-
terbewerteten weiblichen Tatigkeiten
wiirde ausserdem die Fortschrittsdy-
namik ganz von selbst verlangsamen,
wenn namlich alle Véter nur noch ihre
Halbzeit-Energie in diese Dynamik
hineinpumpen wiirden, um die andere
Halfte dem Leben zu widmen.
Freilich ist dies alles nicht nur eine Fra-
ge der Organisation und des guten Wil-
lens, sondern solche Verdnderungen
ritteln an den Grundfesten unserer
Wertvorstellungen, wie sie nicht nur
unserer Staatsidee, sondern auch un-
serer patriarchalen Ethik zugrunde lie-
gen.

Sosehr sich unsere Staatsrechtstheo-
rien beziiglich ihres Menschenbildes
unterscheiden, ob sie so pessimistische
Priamissen unterstellen wie Thomas
Hobbes oder ein optimistisches Men-
schenbild zugrunde legen wie Rousse-
au, immer gehen sie vom Recht des In-
dividuums aus, welches an die Rechte
anderer Individuen angrenzt, und zwi-
schen denen die Staatsgewalt das
Schiedsgericht bildet. Auch unsere
Menschenrechte, welche die Unver-
letzlichkeit von Leib und Leben, das
Recht auf Glaubens- und Gewissens-
freiheit und das Recht auf persénliches
Eigentum garantieren (dazu die Pres-
se- und Versammlungsfreiheit und die
Freiheit von Wissenschaft und Kunst)
— alle diese Rechte beziehen sich auf
die Integritdt von Individuen.

Von gewachsenen Gemeinschaften ist
nirgends die Rede. Nicht von der Fa-
milie als einer gewachsenen Gemein-
schaft zwischen Eltern und Kindern,
die bis vor ganz kurzer Zeit nur durch
die Rechte des Familienvorstands ver-
treten war, und auch nicht von ge-
wachsenen Siedlungsgemeinschaften,
die nicht nur benachbarte und be-
freundete Menschen umfassen, son-
dern auch den sie umgebenden Le-
bensraum.

Ein solches Individualrecht iibersieht
die elementare Lebenstatsache, dass
der Mensch als soziales Wesen gebo-
ren wird, und dass das Geborene dem



Untergang geweiht ist, wenn ihm trotz
aller korperlichen Pflege die psychi-
sche Solidaritit vorenthalten wird.
Auch haben weder die scholastische
Ethik des Mittelalters noch die huma-
nistische Ethik der Neuzeit von Ge-
meinschaftswerten gesprochen. Das
Wort Solidaritét im Sinne eines Wert-
und Tugendbegriffs taucht erst im 19.
Jahrhundert auf, wihrend man vorher
einerseits von Gerechtigkeit und ande-
rerseits von Altruismus sprach.

Das Gegensatzpaar Egoismus-Altruis-
mus bezieht sich aber primir nicht auf
die Gemeinschaft, sondern auf das in-
dividuelle Tugendverhalten. Denn
wenn die Alternative lautet: ich oder
der/die Andern, so entfillt damit gera-
de die Ich-Du-Beziehung oder das
Wir.

Und da es nach dem Verstindnis der
rationalen Philosophie das Natiirliche
ist, an sich selbst zu denken, wird der
Altruismus zur Opfertat, zu jener viel-
beschworenen Selbstlosigkeit, die psy-
chologisch gesehen gar nicht zu leisten
ist, es sei denn in der Form der asketi-
schen Selbstabtotung oder im tatséch-
lichen Heldentod.

Hier bewegen wir uns im wahrsten Sin-
ne des Wortes im circulus vitiosus der
patriarchalen Ethik.

Gerade weil sich der Mann in der mut-
terzentrierten Frihzeit in gewissem
Sinn als Aussenseiter des Lebens fiih-
len musste, hat er sich von friihester
Zeit an den Opfergedanken zu eigen
gemacht. Ob als Jahreskonig oder als
sakraler Krieger, immer bot er der Ge-
meinschaft und den kosmischen Méch-
ten sein Leben dar in der Vorstellung,
mit seinem Tod der Fruchtbarkeit des
Stammes zu dienen. So verglichen die
Kopfjager von Neuguinea die Kopfe
der sich gegenseitig tétenden Méinner
mit der Kokosnuss, aus dem die
Kokospalme als Symbol des Lebens-
baumes erwéchst.

Solidaritat hat eine ganz andere Basis
als die heldische Selbstopferung. Sie
erwéchst gerade aus der konkreten Le-
bensgemeinschaft, und wenn wir vom
Miteinander ausgehen, so bildet die
Polarisierung von Egoismus und Al-
truismus eine falsche Alternative. In
der konkret gelebten Situation geho-
ren Selbstliebe und Nachstenliebe zu-
sammen, weil Solidaritit bedeutet,
von Grund auf fiir die ganze Gruppe zu
fiihlen und zu denken, woraus sich die
Teilung der Néte und Sorgen ebenso
selbstverstandlich ergibt wie die Tei-
lung der Giiter und Freuden.

Dass Mitfreude ein ebenso urspriingli-
ches Bediirfnis ist wie Mitleiden, kon-
nen wir von unseren Kindern lernen.
Ich erfuhr dies am Beispiel sogenann-
ter Gesellschaftsspiele, als ich sie mit
meinen kleinen Tochtern spielte. Es
handelt sich dabei ja ausnahmslos um
Wettspiele, bei denen das Kind nach
dem erklérten Ziel der Padagogen das
faire Verlieren lernen soll. In erster Li-
nie geht es aber darum, selbst zu ge-
winnen und den anderen verlieren zu

lassen. Das wurde mir erst durch die
Reaktionen des Kindes bewusst, das
weinte, wenn es verlor, und weinte,
wenn es gewann, weil dann seine Mut-
ter verlor, und unter Tranen die Frage
stellte: “Gibt es kein Spiel, bei dem wir
beide gewinnen?*

Die patriarchale Ethik gibt auf diese
Frage keine Antwort. Auch bei Kant
besteht der Graben zwischen Pflicht
und Neigung, und die ethische Tat aus
dem Triumph des altruistischen Gei-
stes iiber die egoistischen Leidenschaf-
ten. Und damit wird einmal mehr die
Emotionalitit ihrer ethischen Qualitit
beraubt.

Das ist allerdings die Crux der gesam-
ten patriarchalen Philosophie, die im-
mer Denken und Fiihlen polarisiert,
nicht zuletzt deshalb, weil sie das eine
fiir den Mann reserviert und das ande-
re an die Frau delegiert.

Nur Agnes Heller hat in ihrer “Theorie
der Gefiihle“ davon gesprochen, dass
Denken und Fiihlen nicht nur keine
Gegensitze sind, sondern dass die ho-
heren Formen der Emotionalitdt und
der Rationalitét einander bedingen.
Die entwickelte Emotionalitit macht
Gerechtigkeit und Solidaritét zu “radi-
kalen“ Bediirfnissen, wie Heller sie
nennt, oder anders ausgedriickt: Die
entwickelte Emotionalitit in Form der
Mitfreude und des Mitleidens ldsst die
eigenen vitalen Interessen und diejeni-
gen der mit uns verbundenen Men-
schen als gleich starke Werte empfin-
den.®

Wenn es aber um die menschliche Zu-
kunft als Ganzes geht, die von bedenk-

lichen technologischen Entwicklungen
bedroht wird, so sollten wir uns auf
den juristischen Ursprung des Wortes
Solidaritét besinnen: Wenn schon jede
und jeder von uns fir die Gruppe als
Ganze haftet, so miissen wir auch das
Recht haben, mitzubestimmen, wofiir
wir haften.

Anmerkungen

1) Uwe Wesel: Frithformen des Rechts in
vorstaatlichen Gesellschaften, Frankfurt
1985

2) EbendaS. 86 ff

3) EbendaS. 85 f

4) Altes Testament, Genesis, 4. Kap.

5) Rudolf Jockel: Gétter und Damonen,
Fournier Wiesbaden, o. J.

6) Carola Meier-Seethaler: Urspriinge und
Befreiungen. Eine dissidente Kultur-
theorie, Ziirich 1988

7) Nancy Chodorow: Das Erbe der Miitter,
Miinchen 1985
Dorothy Dinnerstein: Das Arrangement
der Geschlechter, Stuttgart 1979
Evelyn Fox-Keller: Liebe, Macht und Er-
kenntnis, Miinchen 1986

8) Agnes Heller: Theorie der Gefiihle,
Hamburg 1980
Dieselbe: Das Leben dndern. Radikale
Bediirfnisse, Frauen, Utopie, Hamburg
1980

9



	Solidarität und Rivalität aus kultur- und entwicklungspsychologischer Sicht

