
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 2

Artikel: Solidarität und Rivalität aus kultur- und entwicklungspsychologischer
Sicht

Autor: Meier-Seethaler, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarität und Rivalität

aus kultur- und
entwicklungspsychologischer
Sicht

von Carola Meier-Seethaler



Mein Titel zitiert die beiden Begriffe
Solidarität und Rivalität bewusst in
dieser Reihenfolge, obwohl normalerweise

die Rivalität vor der Solidarität
genannt wird. Ich tue dies, wie ich meine,

mit gutem Grund: Sowohl
kulturhistorisch gesehen, wenn wir genügend

weit zurückgehen, als auch in der
Entwicklungsgeschichte des Individuums

ist das W i r früher als das Ich, ist
der Zusammenhalt der Gruppe bzw.
die Mutter-Kind- Konstellation
grundlegender als die Ausprägung des
Individuums.

Um den kulturhistorischen Stellenwert

von Solidarität und Rivalität zu
erfassen, ist es hilfreich, der sprachlichen

Herkunft der beiden Begriffe
nachzugehen.
Beide kommen aus dem Lateinischen,
wobei das Wort Solidarität aus dem
römischen Recht stammt. Es bezeichnet
ein Rechtsverhältnis, bei dem mehrere
Personen als Schuldner beteiligt sind
und von denen jeder Einzelne für die
ganze Verpflichtung haftet.
Dieses Gesetz weist auf alte,
stammesgeschichtliche Gesellschaftsformen
zurück, wie sie aus vorrömischen
Verhältnissen bekannt sind und wie sie in
jüngster Zeit für die verschiedensten
Stammesgesellschaften beschrieben
wurden. So von Uwe Wesel in seinem
Buch "Frühformen des Rechts in
vorstaatlichen Gesellschaften."1
In solchen vorstaatlichen Gesellschaften

sind sowohl die Eigentumsverhältnisse
als auch die Art der Konfliktregelung
immer auf das Kollektiv

ausgerichtet und beschränken sich nie auf
ein reines Individual- oder Sachenrecht.

Alle Mitglieder der engeren
Gruppe kommen für Verletzungen des
sozialen Gleichgewichts gemeinsam
auf, wozu nicht nur Ausgleichsleistungen

wie das sogenannte Wergeid im
Fall eines Totschlags gehören, sondern
auch der ökonomische Ausgleich bei
den Heiratsarrangements. Bei den
letzteren erhält diejenige Sippe, deren
Mitglied den angestammten Wohnsitz
verlassen muss, eine Ausgleichsentschädigung

in Form von Arbeitsleistungen

oder in Form von materiellen
Gütern.
Am eindrücklichsten zeigt sich die
Sippen-Solidarität in Bezug auf die Ver¬

teilung von Nahrung und anderer
lebenswichtiger Güter. Obwohl die
gesammelten, erjagten oder erwirtschafteten

Produkte zunächst in der
Verfügungsmacht der Produzent/Innen
stehen, ist deren Aufteilung
selbstverständlich. Unabhängig von ihren
individuellen Fähigkeiten haben alle
Mitglieder der Gruppe den gleichen
Zugang zu den Ressourcen ihres Gebiets,
und dies gilt für Zeiten des Überflusses

genau so wie für Zeiten der Not.
Damit unterscheidet sich die ursprüngliche

Solidarität grundsätzlich von
unserer heutigen Sozialfürsorge, die nur
im Verarmungsfalle spielt und von den
Betroffenen immer als diskriminierend

empfunden wird. Hingegen geht
das grundsätzliche Recht auf Güterteilung

etwa bei den Eskimos so weit,
dass es unschicklich ist, sich für eine
Gabe zu bedanken.2
Im übrigen finden wir diese Form der
solidarischen Subsistenzwirtschaft
nicht nur bei den Wildbeutergesell-
schaften und frühen Ackerbaukulturen,

sondern noch bei fortgeschrittenen
Agrarkulturen bis zum Beginn der

sogenannten Hochkulturen. Ob im Alten

Ägypten oder Arabien, in Alteuropa,

dem frühen Indien oder Ostasien:
Überall ist bezeugt, dass dem Privatbesitz

und der Privatwirtschaft eine

kollektive Wirtschaftsform mit
gemeinsamem Bodenbesitz und kollektiver

Vorratsverwaltung vorausgeht.
Unser zweiter Begriff, die Rivalität,
leitet sich von "Rivale" ab, was wörtlich

"Bachnachbar" heisst, und
wahrscheinlich auf die gemeinsame
Nutzung von Bewässerungskanälen
hindeutet. Bemerkenswert ist, dass dieser
Ausdruck nur im masculinum
gebraucht wird, worin sich die Herausbildung

patriarchaler Wirtschaftsformen
spiegeln könnte, wie sie mit den künstlichen

Bewässerungssystemen
hochentwickelter Agrarkulturen oft Hand
in Hand geht.
Hingegen spielen in allen frühen Äk-
kerbaukulturen die Frauen sowohl als

Kollektiveignerinnen des Bodens wie
auch als Arbeitsteam, das den Anbau
organisiert, eine wichtige Rolle.
In seiner zweiten, weitaus bekannteren

Bedeutung ist der Rivale ein
Nebenbuhler und Mitbewerber um eine
Frau, also wieder eine rein männliche
Bestimmung. Auch diese Rivalität ist,
wie wir wissen, umso ausgeprägter, je
weiter die patriarchale Vereinnahmung

der Frau fortschreitet.3 Dagegen
zeichnen sich egalitäre Gesellschaften
und unter ihnen besonders die
mutterzentrierten, matrialinealen Ethnien,
durch weitgehende sexuelle Toleranz

4



aus. Erst mit der Festigung des patriarchalen

Eherechts werden sexuelle
Ausschliesslichkeit und Rivalität um
Sexualpartnerinnen zum Problem.
Schon mit dieser Ableitung unserer
Begriffe stehen wir mitten in zwei
Fragestellungen, die uns im folgenden
beschäftigen werden, nämlich erstens bei
der Frage: Inwieweit sind individuelles
Besitz-, Macht- und Prestigestreben
und damit auch Rivalitäts- und
Wettbewerbsverhalten angeborene
menschliche Grundbedürfnisse und
inwieweit kulturelle Prägungen?
Und dazu die zweite Frage: Gibt es
einen Unterschied im Grad ihrer
Ausprägung hinsichtlich beider
Geschlechter? Und wenn ja, warum?

Zunächst zur ersten Fragestellung:
Nach allem, was wir heute aus
frühgeschichtlichen und ethnologischen
Forschungen wissen, kann das vorrangige
Streben nach individuellem Vorteil
keine universelle Eigenart der
Menschheit sein. Wie schon beschrieben,

ist es gerade bei sogenannt
"primitiven" Völkern wenig ausgeprägt,
sodass also nicht von einem naturgegebenen

Egoismus gesprochen werden
kann, der sich erst im Verlauf von
zivilisatorischen Prozessen durch altruistische

Postulate in stärker solidarisches

Verhalten gewandelt hätte. Es ist
vielmehr genau umgekehrt: Je höher die
Zivilisationsstufe, desto wirkungsvoller

stimulieren Egoismus und Wettbewerb
das kulturelle Verhaltensmuster.

Warum das so ist, wird möglicherweise
klarer, wenn wir uns der zweiten
Fragestellung zuwenden. Wenn wir davon
ausgehen - und vieles spricht dafür -,dass durchschnittlich gesehen das
männliche Geschlecht zu stärkerem
Macht- und Wettbewerbsstreben
neigt, so gäbe es hierfür prinzipiell
zwei mögliche Gründe: einmal den
biologischen Anlagefaktor und zum
anderen das soziale bzw. kulturelle
Training.
Ich will mich hier auf die
humanpsychologischen Aspekte beschränken,
und da zeigt sich als ein universelles
Phänomen, dass die Frauengruppe
einer Ethnie sehr viel zwang- und formloser

miteinander umgeht als die
Männergruppe und dies, obwohl auch unter

den Frauen durchaus Rangunterschiede

hinsichtlich ihres Einflusses
und ihrer Verantwortung bestehen.
Um den Ursachen für die grössere
soziale Spannungsbereitschaft auf Seiten
der Männer auf die Spur zu kommen,
möchte ich meinen Thesen zwei mythische

Erzählungen voranstellen, die
beide das Motiv der Rivalität reflektie¬

ren und den ersten Mord des
Menschengeschlechtes zum Inhalt haben.
Die eine ist die uns allen vertraute
biblische Erzählung von Kain und Abel,
die andere stammt von der entgegengesetzten

Seite des Globus, wo sie aber
in den Kulturen der pazifischen Inselwelt

einen ähnlichen Bekanntheits-
grad hat, nämlich die Geschichte vom
göttlichen Mädchen Hainuwele.

Ganz kurz eine Zusammenfassung beider

Mythen.
Von Kain und Abel heisst es, dass beide

Brüder Gott ein Opfer darbrachten.
Aber Gott schenkte nur dem Opfer

Abels seine Aufmerksamkeit, während

er das Opfer Kains nicht beachtete.
"Da ward Kain sehr ergrimmt und

sein Antlitz sank ein". Und "als er
seinen Bruder Abel auf dem Felde traf,
erschlug er ihn".4
Auf Ceram, einer Molukkeninsel,
wurde das Mädchen Hainuwele auf
wunderbare Weise aus einer Kokospalme

geboren. Und als es erwachsen
war, beschenkte es die Menschen
fortwährend mit wunderbaren Dingen.
Eines Tages aber, beim grossen Maro-
Tanz, bei dem in neun Nächten eine
neunfache Spirale getanzt wurde,
beschlossen die Tänzer heimlich, Hainuwele

zu töten, wenn sie in der Mitte der

Spirale sass. Der Überfluss des
Beschenktwerdens war ihnen unheimlich
geworden und sie waren eifersüchtig
auf Hainuwele, dass sie solche Reichtümer

verteilen konnte. Es wurde eine
Grube gegraben, und in der neunten
Nacht drängten die Tänzer Hainuwele
hinein und stampften im Tanze die Erde

über ihr fest.
Am anderen Morgen grub der legendäre

Vater des Mädchens den Leichnam

aus, zerstückelte ihn und verteilte
ihn auf die Felder. Daraus erwuchsen
die Knollenfrüchte, von denen die
Menschen heute noch leben. Satene
aber, das göttliche Mädchen, das
damals noch über die Menschen herrschte,

zürnte den Mördern. Sie liess alle
Menschen durch das Tor des Todes
gehen, und seitdem sind sie sterblich.
So verschieden die beiden Mythen in
Bezug auf ihren religiösen Hintergrund

sind - einmal ist es ein patriarchaler,

einmal ein matriarchaler Ge-

5



samthintergrund -, gleichen sich doch
die Motive, die den ersten Mord in der
Geschichte des Menschengeschlechts
herbeiführen.
In beiden Fällen ist es weder existentielle

Not noch eine Interessenkollision,

die zum Mord treibt, noch
irgendein Verbrechen, das durch den
Tod gesühnt wird. Kains "Antlitz sinkt
ein", weil er vor Neid auf den
glücklicheren Bruder ergrimmt, dessen Opfer

Gott wohlgefällig ist. Und auf den
Molukken töten die Menschen das

Mädchen aus Eifersucht, weil sie seine
Gabenfülle nicht ertragen. Beidemale
sind Männer die Mörder, wenn sie

auch im Hainuwele-Märchen anonym
bleiben. Bei den Tanzenden handelt es

sich aber mit Sicherheit um die
Männergruppe, weil Frauen beim Maro-
Ritual in der Mitte des Tanzplatzes
sitzen.

Beide Erzählungen beschäftigen sich

mit einem menschlichen Grundbedürfnis,

das stärker zu sein scheint als

jedes andere: mit dem Bedürfnis nach

sozialer Geltung, nach eigener
Wirkungskraft und der Macht, zu geben.
Und dieses Bedürfnis wird offenbar
von den Männern besonders stark
empfunden.
Kain neidet dem Bruder die Wirkungskraft

seiner sakralen Handlung, die
Männer der Insel neiden dem Mädchen

seine Gabe der Kreativität. Anlass

für ihre destruktive Aggression ist
also das Erlebnis des eigenen Mangels
im Schatten einer stärkeren menschlichen

Potenz. Mit einem modernen
Ausdruck könnten wir diesen Mangel
als ein Defizit an persönlicher oder
sozialer Identität bezeichnen, bzw. als
ein Suchen nach eigener Bedeutung als

Individuum und als Gruppe.
Wahrscheinlich steht auch hinter der
Erzählung von Kain und Abel das
Problem einer Gruppenidentität, denn
der eine ist Hirte, der andere ist Ak-
kerbauer, wie uns ausdrücklich gesagt
wird, und ihre Produkte, die sie als

Opfer darbringen, konkurrenzieren
sich.
Ich vertrete die These, dass die
ursprünglichste und folgenschwerste
Konkurrenzsituation in der
Frühgeschichte der Menschheit zwischen der
Frauengruppe und der Männergruppe
bestanden hat. Heute noch halten
sogenannte Naturvölker in den verschiedensten

Weltgegenden die Frauen
aufgrund ihrer Gebärfähigkeit für das

kreative Geschlecht, das "von Natur
aus heilig" ist, wie die Aborigines in
Australien sagen. Dem versuchen die
Männer mit ihren Riten eine eigene
Identität entgegenzustellen, die oft
genug den Geburtsakt imitieren wie bei
vielen Initiationsriten, bei denen der
Initiand eine zweite Geburt durchlaufen

muss, um seine Identität als Mann
zu erhalten. Selbst die sogenannten
Hochreligionen sind voll von
kompensatorischen Schöpfungsberichten, in
denen ein Vatergott das Menschengeschlecht

hervorbringt, sei es, dass er
wie Zeus die göttliche Athene aus sei¬

nem Kopf gebiert oder wie der Gott
der Bibel die erste Frau aus dem Leib
des Mannes hervorbringt statt umgekehrt.

Auch im Hainuwele-Mythos wird das

kompensatorische Motiv der Männer
deutlich. Die Männer sind eifersüchtig,

weil ihnen die schöpferische Fülle
der Frau unerträglich wird. Was aber
bewirkt der rituelle Mord an ihr? Der
Vater zerteilt ihren Leib, macht die
Erde mit ihm fruchtbar und wird damit
zum Schöpfer der lebenserhaltenden
Nahrung für die Gruppe.
Dieser Teil der Erzählung reiht sich
ein in die vielen Mythen von einem
männlichen Kulturheros, der den
Menschen die Segnungen des Ackerbaus

und anderer Kulturinnovationen
gebracht haben soll.
Heute wissen wir, dass in erster Linie
die Frauen Trägerinnen der sogenannten

Neolithischen Revolution gewesen
sind, nachdem schon auf der Wildbeu-
terstufe das Sammelergebnis der Frauen

weit mehr zur Ernährung der Gruppe

beigetragen hatte als die Jagdbeute
der Männer. Als Pflanzensammlerinnen

konnten sich die Frauen die
Kenntnisse aneignen, die zum Garten-
und Ackerbau wie auch zum textilen
Handwerk führten. Wenn, wie
massgebende Forscherinnen dies annehmen,

auch das keramische Handwerk
eine weibliche Errungenschaft ist, so
könnte darauf der Hainuwele-Mythos
anspielen, wenn er unter den Gaben,
die das göttliche Mädchen verteilt, das
chinesische Porzellan nennt.
Wenn wir alles in allem den
Kreativitätsvorsprung der Frauen bedenken,
den sie zum einen durch ihre Fähigkeit
besitzen, Leben hervorzubringen und
das Geborene zu ernähren und zum
anderen dadurch, dass sie die Trägerinnen

der ersten Kulturschöpfungen
waren, so wird nachfühlbar, dass es
den Männern unheimlich wurde, wie
es im Hainuwele-Märchen heisst.
Besonders solange der männliche Beitrag

zur Zeugung unklar war und sich
die Menschen auch die göttliche
Potenz im Bilde der Frau vorstellten,
mussten sich die Männer in ihrer sozialen

Bedeutung als zweitrangig empfinden.

Welchen Sprengstoff ein solches
Gefühl der Zweitrangigkeit aber
ansammeln kann, schildern uns die zitierten

Mythen auf eindringliche Weise.
In meinem Buch "Ursprünge und
Befreiungen" habe ich zu zeigen
versucht, dass sowohl die Unterjochung
der Frau im Patriarchat als auch die
Phänomene der destruktiven Gewalt

6



aus diesem Sprengstoff hervorgegangen
sind.6

In unserem Zusammenhang interessiert

die Tatsache, dass das männliche
Streben nach Herrschaft in allen
Kulturen mit dem Rivalitätsstreben
untrennbar verbunden ist, und zwar auch
und vor allem zwischen den Männern
selbst.
Schon Homer hatte die Lebensmaxime

des griechischen Mannes in einer
berühmten Verszeile beschrieben:
"Immer der erste zu sein und
vorzustreben den andern". Diese Maxime
macht nicht nur Ehrgeiz und Erfolgsstreben

zu den stärksten Motiven
männlichen Handelns, sondern sie
konstituiert auch das Verhältnis des
Mannes zur Arbeit. Die griechischen
Philosophen hielten nur ganz
bestimmte Tätigkeiten für eines freien
Mannes würdig, in keinem Fall aber
solche, die dem täglichen Lebensunterhalt

dienen. Schiere Arbeit, die zur
Routine wird und das Gegebene
reproduziert, ist verachtete Arbeit, und
sie wurde in der Antike an Frauen und
Sklaven, heute an Fremdarbeiterinnen

delegiert. Die typisch männliche
Leistung lebt vom Kitzel der
Herausforderung, welcher zur Selbstprofilierung

anspornt. Was zählt, ist das Aus-
sergewöhnliche, das Neue, welches
das Bisherige übertrifft. Auf den
Inhalt kommt es gar nicht so sehr an. Ob
als Hirtenkrieger, als "Entdecker"
Amerikas oder als Besitzer einer
Warenhauskette, immer geht es dem
Mann nicht nur um Beute und
materiellen Besitz, sondern vor allem um
seine Selbstbestätigung: um die
Genugtuung, Schwierigkeiten und Gegner

besiegt zu haben, und um das
Gefühl eines kreativen Machtzuwachses,
das ihm das stolze Bewusstsein von der
eigenen, überdurchschnittlichen
Leistung vermittelt.
Es ist unschwer zu sehen, dass in der
männlichen Leistungsdefinition als
solcher der Keim für das Fortschrittsdenken

enthalten ist. In der westlichen
Kultur erfüllt der Erfinder neuer
wissenschaftlicher und technischer
Errungenschaften das Ideal männlicher
Überlegenheit am vollkommensten.
Je internationaler dabei die
Wettbewerbsbedingungen werden, desto
schneller nimmt der technologische
Fortschritt zu, bis zu dem Punkt, an
dem wir heute stehen:
Unsere Universitäten sind zu eigentlichen

Kampfarenen geworden, in
denen sich die Wissenschaftler mit immer
neuen Forschungsergebnissen und
technischen Innovationen gegenseitig
übertrumpfen, Errungenschaften, die
unsere Industrie einerseits initiiert und
andererseits übernimmt, um damit
pausenlos das zu produzieren, was die
anderen nicht oder noch nicht haben.
Dabei wird uns erst jetzt mit Erschrek-
ken bewusst, dass der industrielle
Steigerungswahn unsere Lebensgrundlagen

bedroht. Aber eigentlich ist dies
gar nicht so erstaunlich, wenn wir be¬

denken, dass die männlich geprägte
Kultur ja mit dem Ziel angetreten ist,
der weiblichen Lebenskreativität
männliche Schöpfungen entgegenzustellen,

und dass die moderne
Naturwissenschaft sich seit Bacon zum Ziel
setzt, die weiblich definierte Natur
durch männliche Werke zu
übertrumpfen. Schon Bacon's Zukunftsvisionen,

in denen er von künstlichen
Pflanzen und Tieren aus Männerhand
träumt, die perfekter sind als die
Geschöpfe aus dem Schoss der Mutter
Natur, nehmen die moderne Gentechnologie

vorweg. Die Möglichkeiten
der Reproduktionstechnologie scheinen

vollends den uralten Männertraum

zu erfüllen, Leben ohne die
Frau zu schaffen.
Wenn wir heute vor dem Dilemma
stehen, dass ein weiterer, ungebremster
Fortschritt den Bestand unserer Erde
in Gefahr bringt, so ist diese Situation
nur dann ausweglos, wenn wir sie für
das Ergebnis objektiver Sachzwänge
halten, das heisst, wenn die eigentlichen

Triebfedern für diese Entwicklung

unbewusst bleiben und wir
fortfahren, das Streben nach Fortschritt
um jeden Preis für ein urmenschliches
oder sogar für das edelste allen
menschlichen Strebens zu halten.
Erst wenn wir darin ein soziokulturel-
les Reaktionsmuster sehen, begreifen
wir, dass der Leistungszwang weder
ein menschliches noch ein männliches
Grundbedürfnis ist, sondern das jede
menschliche Gruppe, die sich in ihrer
sozialen Bedeutung zurückgesetzt
oder gar unterdrückt fühlt, zu
Überkompensationen greift. Heute sind
dies gerade auch die Frauen, und
deshalb besteht die Gefahr, dass die für
unsere Gesamtkultur so wichtige
Emanzipation des Weiblichen auf die
schiefe Ebene der Nachahmung männlicher

Leistungsmanie gerät.
Im übrigen zeigen sich die psychischen
Folgen von Unterdrückung heute
besonders tragisch in der Dritten Welt,
wenn die Menschen dort es nicht
erwarten können, ihrerseits den tödlichen

Wettbewerbskurs unserer Zivilisation

zu imitieren.
Wenden wir uns nach diesen
notgedrungen kurzen kulturpsychologischen

Betrachtungen nun der
Individualpsychologischen Ebene zu.
Immerhin beginnt das Leben mit
jedem Menschenkind neu und werden
die Lebensziele der Individuen durch
ihre familiäre Umwelt geformt.
Wir wissen aber auch, dass die bewuss-
ten Erziehungsziele und die
angewandten Erziehungsmethoden sehr
viel weniger prägend sind als die
psychodynamischen Faktoren, wie sie
durch die Familienkonstellation als
solche gegeben sind. Sie zu reflektieren

stellt deshalb die Voraussetzung
für jede grundlegende Veränderung
dar.
Entscheidend neue Impulse für die
psychoanalytische Betrachtungsweise
verdanken wir amerikanischen For-

7



scherinnen wie Nancy Chodorow,
Dorothy Dinnerstein oder Evelyn Fox-
Keller, um nur die wichtigsten Namen
zu nennen.7
Den Ansatz für die feministische
Psychoanalyse bildet das von Freud
entdeckte ödipale Dreieck zwischen Mutter,

Vater und Kind, das in ihren Augen

ein recht schiefes und
korrekturbedürftiges Dreieck ist.
Das Kleinfamilienmodell, welches
durch dieses Dreieck beschrieben
wird, und welches Freud für eine
menschliche Ursituation hielt, ist freilich

erst eine sehr junge soziologische
Erscheinung und nicht mehr als ca. 200
Jahre alt. Gerade dieses jüngste
Familienmodell hat aber die einseitig
patriarchale Familiensituation in
mancherlei Hinsicht noch verschärft. Seit
sich die Kernfamilie aus dem
Sippenverband und die ökonomische Produktion

aus dem Lebensverband der
Familie gelöst haben, ist die Welt des
Kindes im wesentlichen auf eine
Dreizimmerwohnung und zwei erwachsene
Personen zusammengeschrumpft. Auf
zwei Erwachsene, notabene, von
denen die eine fast ständig abwesend ist,
sodass als einzige Bezugs- und
Identifikationsfigur für das Kind nur noch die
Mutter übrig bleibt.
Das allein stellt sowohl eine enorme
Belastung für die Mutter dar als auch
ein geradezu unverantwortliches Risiko

für das gesunde Aufwachsen des
Kindes für den Fall, dass aus irgendeinem

Grunde die Mutter ausfällt oder
versagt.
Diese an und für sich prekäre Situation
wirkt sich aber sehr unterschiedlich
aus, je nachdem, ob das oder die Kinder

weiblichen oder männlichen
Geschlechts sind. Beide Geschlechter
erfahren die frühe Kindheit als die prä-
gendsten Jahre ihres Lebens unter
dem Vorzeichen der dominanten
Mutterbeziehung, d.h. beide, Mädchen
und Knabe, identifizieren sich emotional

mit der Mutter. Mit dem grossen
Unterschied allerdings, dass das Mädchen

diese Identifikation zumindest
bis zur Pubertät aufrechterhalten
kann, während der Knabe von dem
Augenblick an, wo er sich seiner
Geschlechtszugehörigkeit bewusst wird,
aus dieser Identifikation herausfällt.
Wenn wir die Folgen dieser Situation
zunächst für die individuelle Entwicklung

des Mannes in Betracht ziehen so
bedeutet sie mit den Worten Dinnersteins,

dass der heranwachsende Knabe

eine doppelte Ablösung von der
Mutter zu leisten hat: Er muss nicht
nur erwachsen, sondern ein anderer
Erwachsener als die Mutter werden.
Deshalb wird das Autonomieproblem
zum zentralen psychischen Problem
des Mannes, mit allen Folgen für ihn
selbst und für die von ihm geprägte
Kultur.
Von früher Kindheit an ist für ihn Ich-
Sagen gleichbedeutend mit Nein-Sagen

zum emotional-Weiblichen, oder
anders ausgedrückt: Der junge Mann

erkämpft sich seine Autonomie um
den Preis der emotionalen Nähe und er
gefährdet seine Autonomie, sobald er
sich intensiv auf emotionale Kontakte
einlässt. Dieses Dilemma erschwert
nicht nur die Partnerschaftsfähigkeit
des Mannes, sondern drängt ihn dazu,
seine persönliche Profilierung in der
Welt der Sachen und des sachlichen
Wettbewerbes zu suchen, wie dies unser

Wissenschafts- und Wirtschaftsbetrieb
anbietet.

Hier wiederholt sich also auf individueller

Ebene der Mechanismus der
männlichen Identitätssuche, wie er
sich am Beginn der Patriarchatsentwicklung

kollektiv abspielte. Suchte
damals die Männergruppe nach ihrer
sozialen Identität in Abgrenzung zum
Frauenkollektiv, so muss sich heute
der heranwachsende individuelle
Mann aus der Lebenswelt der Mutter
lösen und seine Identifikation mit der
männlichen Erwerbswelt und deren
Leitbildern herstellen.
Ganz anders stellen sich die Folgen der
gleichen familiären Ausgangssituation
für die individuelle Entwicklung der
heranwachsenden Frau dar.
Die Identifizierung der Tochter mit
der Mutter qua Geschlechtszugehörigkeit

begleitet die Ich-Entwicklung des
Mädchens mit dem Grundgefühl der
Zugehörigkeit und Bezogenheit. Dies
stärkt nicht nur seine emotionalen
Fähigkeiten, sondern prägt auch den
weiblichen Denkstil, bei dem weniger
das Analytisch-Trennende im Vordergrund

steht als vielmehr das einfühlende
und intuitiv-ganzheitliche Denken.

Allerdings erfährt auch die Entwicklung

der jungen Frau einen schwerwiegenden

Bruch von dem Moment an,
als sie sich qua Geschlecht aus der
kulturellen Welt der Männer ausgeschlossen

fühlt. Nun steht sie vor dem Dilemma,

sich entweder in das Prokrustesbett

der patriarchal definierten
Weiblichkeit zu zwängen oder sich in Identi-
faktion mit der Welt der Väter vom
weiblichen Rollenschema zu lösen.
Praktisch gesehen stellt dies die Frauen

vor die unmenschliche Alternative,
wählen zu müsssen zwischen einem
Leben mit Kindern um den Preis des

Abgeschnittenseins vom aktiven
Mitwirken in Gesellschaft und Kultur oder
der Möglichkeit, sich persönlich
weiterzuentwickeln und an den öffentlichen

Aufgaben der Zeit teilzunehmen
unter Preisgabe der Mutterschaft.
Beide Geschlechter erleiden also
wesentliche Beschneidungen, solange wir
an unseren Rollenfixierungen und am
einseitigen Familienmodell festhalten.
Vor diesem Hintergrund erfährt der
Ruf nach reziproker Partnerschaft in
Familie und Beruf und der Ruf nach
den Neuen Vätern eine viel umfassendere

Bedeutung als die meisten ihm
beimessen.
Es geht dabei nicht nur um Gerechtigkeit

und um Chancengleichheit für die
Frau, sondern um die Aufhebung
unseres verhängnisvollen Kulturent¬

wurfs, der die eine Hälfte der Menschheit

vom Leben entfremdet und die
andere Hälfte zur Ohnmacht verdammt
hat.
Für die Neugründung des
Geschlechterverhältnisses ist die Wiedereinsetzung

der Frauen in ihre gesellschaftliche

Kompetenz zwar unabdingbar,
aber dies kann nicht heissen, dass sie
sich nun ebenfalls in die lebensfeindliche

Wettbewerbsspirale einreihen
sollten. Gleichzeitig müssen Männer
ihre fragwürdige Identifikation mit
dem Erfolg um des Erfolges willen
revidieren, was nur dann gelingen wird,
wenn sie ein eigenes, authentisches
Verhältnis zum Leben entwickeln, und
dies ist nur möglich durch die praktische

Pflege des heranwachsenden
Lebens und die ganz konkrete Übernahme

von sozialer Verantwortung.
Eine Neuverteilung der Arbeit bzw.
die Aufhebung des gespaltenen
Arbeitsbegriffs zu Gunsten der bisher
unterbewerteten weiblichen Tätigkeiten
würde ausserdem die Fortschrittsdynamik

ganz von selbst verlangsamen,
wenn nämlich alle Väter nur noch ihre
Halbzeit-Energie in diese Dynamik
hineinpumpen würden, um die andere
Hälfte dem Leben zu widmen.
Freilich ist dies alles nicht nur eine Frage

der Organisation und des guten
Willens, sondern solche Veränderungen
rütteln an den Grundfesten unserer
Wertvorstellungen, wie sie nicht nur
unserer Staatsidee, sondern auch
unserer patriarchalen Ethik zugrunde
liegen.

Sosehr sich unsere Staatsrechtstheorien

bezüglich ihres Menschenbildes
unterscheiden, ob sie so pessimistische
Prämissen unterstellen wie Thomas
Hobbes oder ein optimistisches
Menschenbild zugrunde legen wie Rousseau,

immer gehen sie vom Recht des
Individuums aus, welches an die Rechte
anderer Individuen angrenzt, und
zwischen denen die Staatsgewalt das

Schiedsgericht bildet. Auch unsere
Menschenrechte, welche die
Unverletzlichkeit von Leib und Leben, das
Recht auf Glaubens- und Gewissensfreiheit

und das Recht auf persönliches
Eigentum garantieren (dazu die Presse-

und Versammlungsfreiheit und die
Freiheit von Wissenschaft und Kunst)
- alle diese Rechte beziehen sich auf
die Integrität von Individuen.
Von gewachsenen Gemeinschaften ist
nirgends die Rede. Nicht von der
Familie als einer gewachsenen Gemeinschaft

zwischen Eltern und Kindern,
die bis vor ganz kurzer Zeit nur durch
die Rechte des Familienvorstands
vertreten war, und auch nicht von
gewachsenen Siedlungsgemeinschaften,
die nicht nur benachbarte und
befreundete Menschen umfassen,
sondern auch den sie umgebenden
Lebensraum.
Ein solches Individualrecht übersieht
die elementare Lebenstatsache, dass
der Mensch als soziales Wesen geboren

wird, und dass das Geborene dem

8



Untergang geweiht ist, wenn ihm trotz
aller körperlichen Pflege die psychische

Solidarität vorenthalten wird.
Auch haben weder die scholastische
Ethik des Mittelalters noch die
humanistische Ethik der Neuzeit von
Gemeinschaftswerten gesprochen. Das
Wort Solidarität im Sinne eines Wert-
und Tugendbegriffs taucht erst im 19.
Jahrhundert auf, während man vorher
einerseits von Gerechtigkeit und
andererseits von Altruismus sprach.
Das Gegensatzpaar Egoismus-Altruismus

bezieht sich aber primär nicht auf
die Gemeinschaft, sondern auf das
individuelle Tugendverhalten. Denn
wenn die Alternative lautet: ich oder
der/die Andern, so entfällt damit gerade

die Ich-Du-Beziehung oder das
Wir.
Und da es nach dem Verständnis der
rationalen Philosophie das Natürliche
ist, an sich selbst zu denken, wird der
Altruismus zur Opfertat, zu jener
vielbeschworenen Selbstlosigkeit, die
psychologisch gesehen gar nicht zu leisten
ist, es sei denn in der Form der asketischen

Selbstabtötung oder im tatsächlichen

Heldentod.
Hier bewegen wir uns im wahrsten Sinne

des Wortes im circulus vitiosus der
patriarchalen Ethik.
Gerade weil sich der Mann in der
mutterzentrierten Frühzeit in gewissem
Sinn als Aussenseiter des Lebens fühlen

musste, hat er sich von frühester
Zeit an den Opfergedanken zu eigen
gemacht. Ob als Jahreskönig oder als
sakraler Krieger, immer bot er der
Gemeinschaft und den kosmischen Mächten

sein Leben dar in der Vorstellung,
mit seinem Tod der Fruchtbarkeit des
Stammes zu dienen. So verglichen die
Kopfjäger von Neuguinea die Köpfe
der sich gegenseitig tötenden Männer
mit der Kokosnuss, aus dem die
Kokospalme als Symbol des Lebensbaumes

erwächst.
Solidarität hat eine ganz andere Basis
als die heldische Selbstopferung. Sie
erwächst gerade aus der konkreten
Lebensgemeinschaft, und wenn wir vom
Miteinander ausgehen, so bildet die
Polarisierung von Egoismus und
Altruismus eine falsche Alternative. In
der konkret gelebten Situation gehören

Selbstliebe und Nächstenliebe
zusammen, weil Solidarität bedeutet,
von Grund auf für die ganze Gruppe zu
fühlen und zu denken, woraus sich die
Teilung der Nöte und Sorgen ebenso
selbstverständlich ergibt wie die
Teilung der Güter und Freuden.
Dass Mitfreude ein ebenso ursprüngliches

Bedürfnis ist wie Mitleiden, können

wir von unseren Kindern lernen.
Ich erfuhr dies am Beispiel sogenannter

Gesellschaftsspiele, als ich sie mit
meinen kleinen Töchtern spielte. Es
handelt sich dabei ja ausnahmslos um
Wettspiele, bei denen das Kind nach
dem erklärten Ziel der Pädagogen das
faire Verlieren lernen soll. In erster Linie

geht es aber darum, selbst zu
gewinnen und den anderen verlieren zu

lassen. Das wurde mir erst durch die
Reaktionen des Kindes bewusst, das
weinte, wenn es verlor, und weinte,
wenn es gewann, weil dann seine Mutter

verlor, und unter Tränen die Frage
stellte: "Gibt es kein Spiel, bei dem wir
beide gewinnen?"
Die patriarchale Ethik gibt auf diese
Frage keine Antwort. Auch bei Kant
besteht der Graben zwischen Pflicht
und Neigung, und die ethische Tat aus
dem Triumph des altruistischen Geistes

über die egoistischen Leidenschaften.
Und damit wird einmal mehr die

Emotionalität ihrer ethischen Qualität
beraubt.
Das ist allerdings die Crux der gesamten

patriarchalen Philosophie, die
immer Denken und Fühlen polarisiert,
nicht zuletzt deshalb, weil sie das eine
für den Mann reserviert und das andere

an die Frau delegiert.
Nur Agnes Heller hat in ihrer "Theorie
der Gefühle" davon gesprochen, dass
Denken und Fühlen nicht nur keine
Gegensätze sind, sondern dass die
höheren Formen der Emotionalität und
der Rationalität einander bedingen.
Die entwickelte Emotionalität macht
Gerechtigkeit und Solidarität zu
"radikalen" Bedürfnissen, wie Heller sie
nennt, oder anders ausgedrückt: Die
entwickelte Emotionalität in Form der
Mitfreude und des Mitleidens lässt die
eigenen vitalen Interessen und diejenigen

der mit uns verbundenen
Menschen als gleich starke Werte empfinden.8

Wenn es aber um die menschliche
Zukunft als Ganzes geht, die von bedenk¬

lichen technologischen Entwicklungen
bedroht wird, so sollten wir uns auf
den juristischen Ursprung des Wortes
Solidarität besinnen: Wenn schon jede
und jeder von uns für die Gruppe als
Ganze haftet, so müssen wir auch das
Recht haben, mitzubestimmen, wofür
wir haften.

Anmerkungen

1) Uwe Wesel: Frühformen des Rechts in
vorstaatlichen Gesellschaften, Frankfurt
1985

2) Ebenda S. 86 ff
3) Ebenda S. 85 f
4) Altes Testament, Genesis, 4. Kap.
5) Rudolf Jockel: Götter und Dämonen,

Fournier Wiesbaden, o. J.
6) Carola Meier-Seethaler: Ursprünge und

Befreiungen. Eine dissidente
Kulturtheorie, Zürich 1988

7) Nancy Chodorow: Das Erbe der Mütter,
München 1985

Dorothy Dinnerstein: Das Arrangement
der Geschlechter, Stuttgart 1979
Evelyn Fox-Keller: Liebe, Macht und
Erkenntnis, München 1986

8) Agnes Heller: Theorie der Gefühle,
Hamburg 1980
Dieselbe: Das Leben ändern. Radikale
Bedürfnisse, Frauen, Utopie, Hamburg
1980

9


	Solidarität und Rivalität aus kultur- und entwicklungspsychologischer Sicht

