Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen
Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 1

Artikel: Von Opfer zu Befreierinnen : indigene Frauen, Umweltschutz und
Entwicklungspolitik

Autor: Tauli-Corpuz, Victoria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Opfern zu Befreie

Indigene Frauen, Umweltschutz und Entwicklungspolitik

von Victoria Tauli-Corpuz

Die Umweltzerstorung in den Liandern
des Trikont hat verheerende Ausmas-
se angenommen. Sie sind nicht losge-
l16st von der Wirtschafts- und Entwick-
lungspolitik der westlichen Staaten zu
sehen. Die Autorin des folgenden Bei-
trages ist Angehorige eines indigenen
Volkes' der Philippinen, genauer ge-
sagt der Cordillera. Das ist der nord-
lichste Teil der Insel Luzon. Sie arbei-
tet fiir das “Cordillera Women’s Edu-
cation and Resource Center* in Bagu-

io. Sie kritisiert Umweltzerstorung -

und Entwicklungspolitik aus feministi-
scher Sicht, wobei sie sich exempla-
risch auf die Cordillera bezieht. In der
letzten Ausgabe der emanzipation ha-
ben wir die “Frauenkoalition gegen
IWF und Weltbank* vorgestellt. Die-

ser Text zeigt weitere Kritikpunkte an

der IWF- und Weltbankpolitik auf.

Indigene Frauen haben in der Ent-
wicklung von Subsistenzwirtschaft?
und Umweltschutz eine wichtige Rolle
gespielt und tun das auch heute noch.
Sie wurden und werden ignoriert oder
unsichtbar gemacht. Die meisten Hi-
storiker und Entwicklungsplaner sind
blind fiir die Existenz zweier Ge-
schlechter und ihre unterschiedlichen
Rollen (gender-blind). Dort, wo ange-
strengt nach tragfihigen Entwick-
lungsmodellen und Programmen ge-
sucht wird, mit denen gerettet werden
kann, was von der Umwelt noch iibrig-
geblieben ist, werden indigene Frauen
viel zu sagen haben. Obwohl — oder
weil — sie von den allermeisten Ent-
wicklungsprogrammen unbeachtet ge-
blieben sind, hielten viele von ihnen an
der Praxis der Selbstversorgung fest.
Ein ernsthafter Blick in die Geschichte
wird zeigen, wie indigene Frauen ge-
gen Rodungskonzessionire, Bergbau-
gesellschaften  und  Regierungen
kdmpften, um die Linder ihrer Vor-
fahren zu retten. Es entsprach ihrer
Rolle, die Nahrung zu produzieren,
das Wasser herbeizutragen, das
Brennmaterial zu beschaffen, Kinder
zu gebdren und aufzuziehen. Das alles
brachte sie dazu, ihr Land zu verteidi-
gen, denn es war Partnerin in ihren

Aufgaben gewesen. Sie sind am besten

in der Lage, den Wert von Natur und
Land zu verstehen. Weil sie Tausende
von Jahren in enger Partnerschaft mit
der Natur fir die Erhaltung des Le-

bens arbeiteten, haben sie ein oekolo-
gisches Bewusstsein entwickelt, das
unterstlitzt und propagiert werden
sollte.

Aktive  Partnerinnenschaft
zwischen indigenen Frauen
und Natur

Indigene Volker betrachten ihre Terri-
torien als das Land, wo ihre Vorfahren
zu Hause sind — ein Konzept, das histo-
rische, kulturelle und oekologische
Implikationen birgt. In ihm sind fol-
gende Vorstellungen angelegt: Das
Land bedeutet die Dynamik der Na-
tur, die Vorfahren stehen fiir die Ge-
schichte und “zu Hause®, “Heimat“
beschreibt menschliche Beziehungen,"
die das Leben erhalten. Die Verteidi-
gung des Landes der Vorfahren gegen
Krifte der Zerstorung ist nicht nur die
Verteidigung eines Territoriums. Die
indigenen Ménner und Frauen vertei-
digen einen ganzen Lebensstil, der auf
enger Gemeinschaft mit der Natur ba-
siert. In indigenen Gemeinschaften ist
die Frau die hauptsédchliche Nahrungs-
produzentin und weiss deshalb um die
Natur als eine lebendige Kraft, die ihre
Partnerin in der Produktion des Le-
bensnotwendigen ist. Ihre Produktivi-
tdt ist direkt proportional zur weiter-
bestehenden Féhigkeit der Natur, ihre
Wailder, Boden und Fliisse zu erneu-
ern. Es ist fiir sie unméglich, die Nah-
rungsmittelproduktion getrennt von
den Systemen der Wilder, des Was-
sers und der Tiere zu sehen. Indigene
Frauen und Minner haben eine tiefe
Achtung und Liebe zur Natur be-
wahrt. Sie bewundern die Sonne, Mut-
ter Erde, die Baume, die Walder und
Flisse. Auch sie sollen beschiitzt wer-
den, wenn sie in ihren religiésen und
kulturellen Riten um den Segen der
Geister der Vorfahren, der Gottinnen
und Gétter bitten. Mit den Riten sol-
len eine gute Ernte und Regen herbei-
gerufen werden. Viele dieser Prakti-
ken sind mehr oder weniger versteckt
bis heute anzutreffen, obwohl die
christlichen Kolonisatoren sie als heid-
nisch und barbarisch gebrandmarkt
hatten. Indigene Frauen und Ménner
haben ein Wissen iiber Baumarten,
welche Wasser speichern, und iber
solche, die viel Wasser brauchen. Was-
serspeichernde Bdume sind heilig und




yinnen

diirfen nicht gefillt werden. Ihr Wis-
sen iliber Landbau ist fundamental:
Das Land und die Wiélder diirfen nicht
missbraucht werden. Sie miissen von
Zeit zu Zeit ruhen, um sich regenerie-
ren zu kénnen.

Auswirkungen von Kolonisa-
tion und Marktwirtschaft auf
indigene Frauen und die
Natur

Die Entwicklung hin zum Kapitalis-
mus und die industrielle Revolution in
Europa wirkten als Triebfeder der Ko-
lonisation. Damit dnderte sich die zen-
trale Rolle der indigenen Frauen als
Verwalterinnen der Ressourcen und
Bewahrerinnen der Umwelt. Subsi-
stenzwirtschaften mussten in Markt-
wirtschaften umgewandelt werden.
Die Kolonisation hatte stattzufinden,
um die kontinuierliche Versorgung der
reichen Lander mit Rohstoffen zu si-
chern und um neue Markte fiir deren
Uberschussproduktion zu entwickeln.
Im Zusammenspiel von Industrialisie-
rung und Kapitalanhdufung wurde der
Reichtum, den Frauen und die Natur
geschaffen hatten, ausradiert. Wirt-
schaftswachstum und Produktivitét
wurden von nun an in den Grossenord-
nungen Geld, Profit und Mehrwert ge-
messen. Deshalb werden heute die Na-
tur und indigene Béuerinnen als nicht-
produktiv eingestuft. Denn sie produ-
zieren fiir den Eigenbedarf und brin-
gen weder Geld noch Mehrwert her-
vor. Sie gelten schlicht als Rohmate-
rial, Ressourcen, Arbeitskraft und
Mittel zum Zweck. Westliche Ent-
wicklungsexperten und multinationale
Konzerne (MNK’s) haben uns eine
Entwicklung beschert, welche die
Fortfithrung der Herrschaft des Nor-
dens tlber die Dritte Welt sichert,
ebenso wie die Herrschaft des Mannes
tiber die Natur und die Frauen. Die
griine Revolution des “wissenschaftli-
chen Landbaus® beschleunigte das
Abrutschen vieler Subsistenzwirt-
schaften in die Geldwirtschaft. Der
profitorientierte Landbau (cash crop-
ping) wurde wichtiger als die Produk-
tion fir die Selbsterhaltung.

Beispiel Waldwirtschaft

* Die symbiotische Beziehung zwischen
der Natur und den Frauen in der Subsi-
stenzproduktion wurde zerbrochen.
Die Verwaltung des Nahrungshaushal-
tes, der Wilder und Flisse wurde den
Frauen entzogen und von MNK’s und
internationalen  Kreditinstitutionen
tibernommen. Die zusammenhéngen-
den Funktionen der Land- und Wald-
wirtschaft, der Viehzucht und der
Wasserverwaltung wurden zerteilt und
zersplittert. Waldwirtschaft wurde un-
abhangig vom Landbau behandelt,
und die vielfiltigen Funktionen und
Nutzen des Waldes wurden auf eine
einzige Funktion reduziert: Holz-

schlag fiir Geld und Profit. Von den
kolonialen und nach-kolonialen Re-
gierungen wurden unterdriickerische
Waldwirtschaftsgesetze erlassen, um
die exportorientierte Gewinnung von
Edelholzern zu férdern. Wilder, um
die sich Stimme und Clans gemein-
schaftlich gekiimmert hatten, wurden
zu Staatsland und Reservaten erklart.
Wenn die indigenen Vélker ihre Wal-
der verteidigten, wurde das Militér
eingesetzt. Die Einfiihrung der kom-
merziellen Waldwirtschaft in den Ge-
bieten der indigenen Volker und der
ganzen Dritten Welt fiihrte zur massi-
ven Zerstorung der Wilder. Mit den
Wildern wird die gesamte Umwelt
bleibend vernichtet. Eine Forstwirt-
schaft, die Monokulturen zur Giiter-
produktion propagierte, zerstorte die
biologische Vielfalt und Unversehrt-
heit der lebenden Ressource Wald.
Denn die biologische Vielfalt ist ent-
scheidend fiir den Boden und den
Wasserstand. Das alles bedeutete
auch, dass den indigenen Frauen ihre
traditionellen Nutzungsrechte tiber die
Wilder entzogen wurden. Wihrend
Holzschlaggenossenschaften und Re-
gierungen von dieser Neuordnung pro-
fitierten, wurden die Frauen an den
Rand gedridngt. Die Méanner in den
Dorfern wurden Holzfiller, die wenig
verdienten und das Wenige fiir Alko-
hol und Tabak ausgaben.

Beispiel Landwirtschaft

Vor der Griinen Revolution wéihlten,
lagerten und sdten die Frauen ver-
schiedene einheimische Reissorten.
Diese Rolle wurde ihnen systematisch
weggenommen. Die Kontrolle tber
Saatgut und Ernte, der Zugang zur
Landnutzung, zu Wildern und Fliissen
ging nun an MNK’s und internationale
Kreditgeber. So wurde die Landwirt-
schaft abhédngig von den MNK’s, die
Diingemittel, Pestizide, Saatgut und
chemische Futtermittel produzieren.

Das indigene Bewisserungssystem be-
stand aus hochentwickelten Reis-
terrassen, die gemeinschaftlich bestellt




wurden. Die IBRD (International
Bank for Rural Development) und
Bretton Woods-Institutionen (IWE/
Weltbank) haben sie tbernommen.
Friher kam das Wasser fiir die Bewis-
serung aus nattrlichen Flissen, Stro-
men und Quellen, heute muss es mit
Hilfe von kiinstlichen Umleitungska-
ndlen und Ddmmen gewonnen wer-
den. Uberschwemmungen, Diirrezei-
ten, Bodenerosion und Ver-Wiistung
sind das Resultat von Entwicklungs-
programmen, die den Kreislauf des
Lebens in Flissen, im Boden, in den
Bergen und Wildern verletzen. Profit-
orientierter Landbau, Bergbau und
Flurbereinigung haben zum Austrock-
nen der Fliisse und des Grundwassers
gefiihrt, wie auch zur Wasser- und
Luftverschmutzung.

Beispiel Bergbau

Kommerzieller Bergbau, der hochst
zerstorerisch fir Land und Umwelt ist,
wurde gesetzlich und durch gesetzlose
Landrafferei eingefiihrt. Die Bergbau-
gesetze traten die herkémmlichen
Landgesetze mit Fussen. Bergbau in
kleinstem Umfang fiir den Eigenbe-
darf wurde den Frauen und Mannern
gesetzlich verboten, wie auch das Be-
lastigen der Regierung und der Berg-
bauangestellten. Die Médnner wurden
in Horden zu den Bergbaulagern ge-
trieben, den Frauen und Kindern wur-
de die Weiterfithrung der Subsistenz-
produktion tberlassen. Spater wurden
auch die Frauen in die Bergbaulager
gebracht, wo sie zu Hausfrauen wur-
den.

Militarisierung als Partner der
sogenannten Entwicklung

Die Militarisierung begleitete all diese
Versuche, den indigenen Frauen und
Minnern die Kontrolle tiber das Land
zu entreissen. Durch die Jahrhunderte
waren indigene Volker den schlimm-
sten Formen von Militarisierung aus-
gesetzt, damit sie ithre Lander den Ko-
lonisatoren und Konzernen iiberga-
ben. Die schlimmsten Zerstérungen
der Umwelt und des Landes der Vor-
fahren verursachten MNK’s und Re-
gierungsdmter. Tagbau, unbegrenzte
Rodung, kurzlebige Grossdammpro-
jekte und andere zerstorerische Ein-

18

richtungen wurden mit Hilfe von Mili-
tarisierung und unterdriickerischer
Gesetze durchgesetzt. Heute sind
mehrere Gemeinden indigener Volker
der Cordillera schweren Bombardie-
rungen und Angriffen ausgesetzt. Ei-
ner dieser Orte ist Marag Valley, wo
sich der letzte verbliebene Regenwald
in der Cordillera befindet. Es war zu
vernehmen, dass Rodungskonzessio-
nidre die Militdraktionen unterstiitzen,
um ihre Rodungen voranzutreiben.
Sie waren zuvor von Aggays und Is-
negs (indigene Volker dieses Gebie-
tes) gestoppt worden.

Die Antwort der indigenen
Frauen

Indigene Frauen in der Dritten Welt
haben das nicht einfach so hingenom-
men. Thre Rollen blieben in der nie-
dergeschriebenen Geschichte unsicht-
bar, aber in vielen Kdmpfen gegen die
Vertreibung durch die Regierung und
MNK’s kdmpften sie an vorderster
Front. Der Kampf gegen das von der
Weltbank gesponsorte Chico River
Dam Project in der Cordillera ist nur
eines der vielen guten Beispiele. Im
Kampf um den Chico Dam organisier-
ten sich die Frauen der Cordillera und
zogen an den Ort, wo die Vermesser
ihr Lager aufgeschlagen hatten. Sie
zerlegten die Zelte der Ménner in ihre
Bestandteile und trugen sie in die
Hauptstadt der Region. Wegen ihrer

1

anhaltenden Opposition gegen das Re-
gierungsprojekt wurden sie, mit Mén-

_nern zusammen, mehrere Male in Mi-

litirbaracken inhaftiert. Trotzdem
liessen sie sich nicht unterkriegen und
setzten ihren Widerstand fort, bis sich
die Weltbank und die philippinische
Regierung gezwungen sahen, das gan-
ze Projekt abzublasen. Diese Erfah-
rung ist in Walden Bellos Buch “Deve-
lopment Debacle” als einer der
schlimmsten Riickschlige der hoch-
rangigen internationalen Finanzinsti-
tution erwihnt. Die Niederlage wurde
der Weltbank von vorindustriellen, in
Stimmen lebenden Menschen beige-
bracht. Ein weiteres Beispiel ist der
Widerstand der Mainit-Frauen in der
Cordillera gegen die grosste Bergbau-
gesellschaft der Philippinen, die Ben-
guet Corporation. Als ihnen von der
Gesellschaft Geld angeboten wurde,
diskutierten die Méanner und Frauen
unter sich, wie sie auf das Angebot rea-
gieren wollten. Die Frauen sagten,
dass sie mit dem Geld kaufen konnten,
was sie unmittelbar brauchten. Das
wiirde aber auch heissen, dass ihre
Reisfelder fiir immer verloren wéren.
Wo wollten sie die néchsten Portionen
Reis hernehmen, wenn das Geld ein-
mal ausgegangen war? Sie beschlos-
sen, mit ihren Feldern weiterzuleben
und gegen die Bergbaugesellschaft zu
kidmpfen. Das war in der Mitte der
70er Jahre. Bis heute versucht die Cor-
poration vergeblich, sie zur Freigabe
ihres Landes zu bewegen.

Herausforderung fiir Femini-
stinnen, UmweltschiitzerIn-
nen und Entwicklungsarbei-
terInnen

Die konventionelle Analyse des The-
menbereiches Frau und Umwelt hat
immer herausgestrichen, dass Frauen
Opfer der Umweltzerstorung sind.
Frauen miissen wegen der Entwaldung
weiter gehen, um Brennmaterial und
Wasser zu besorgen. Wegen der zu-
nehmenden Biirde, schwere Lasten
tiber lange Distanzen zu tragen, und
wegen der wachsenden Knappheit an
Nahrungsmitteln verschlechterte sich
ihre Gesundheit um ein Vielfaches. Si-
cher ist es wichtig, dies zu betonen.
Aber es fiihrt weiter, die zentrale Rol-
le der Frauen in der Umweltschutzbe-



wegung aufzuzeigen. Indigene Frau-
en, die in Kdmpfe gegen die Zersto-
rung des Landes ihrer Vorfahren in-
volviert waren, sprechen nicht nur als
Opfer, sie sprechen auch als Befreie-
rinnen. Sie verfiigen tber ein umfas-
sendes Wissen in der Produktion von
Leben. Angesichts der gegen Frauen
und die Natur gerichteten Programme
der Regierung und fremder Interessen
haben sie auch viele Erfahrungen in
der Verteidigung von Leben gesam-
melt. Thr Wissen und ihre Erfahrungen
sind dusserst wertvoll. Der anhaltende
Kampf, den sie heute fiihren, braucht
die Unterstiitzung jener, die um die
Umwelt besorgt sind. Aber auch jene,
die gegen die zunehmende Unterdriik-
kung und Marginalisierung indigener
Frauen sind, werden gebraucht. In-
dem sie sich mit ihrem Kampf identifi-
zieren und mit ihnen in Verbindung
treten, werden Aktivistinnen in der
Ersten und in der Dritten Welt die
Kraft haben, den fremden Interessen
zu widerstehen.

Im Moment versuchen die MNK’s, der
IWF und die Weltbank angestrengt,
sich selbst als umweltbewusst darzu-
stellen. Dieser Versuch, sich so in Sze-
ne zu setzen, ist zwar ein Resultat der
wachsenden Umweltbewegung, aber
wir sollten uns davon nicht verfithren
lassen. Die Gefahr, vereinnahmt zu
werden, kann umgangen werden, in-
dem wir nicht in die Falle gehen, die
Themen Umwelt, Entwicklung und
Frauen in einer aufgesplitterten Art
und Weise zu behandeln. Der Blick
von Bewegungen, die fiir einen radika-
len Wandel kampfen, sollte auf die ge-
meinsamen Griinde ihrer scheinbar
unterschiedlichen Kampfe gerichtet
sein. Sie sollten bei den am meisten

Unterdrickten und an den Rand Ge- .

drdngten ihre Stdrke suchen: Bei den
indigenen Frauen der Dritten Welt.
Bei der Formulierung alternativer
Vorstellungen von Entwicklung sollte
ernsthaft gepriift werden, was die indi-
genen Frauen zu bieten haben. Dieje-
nigen, die unter Einsatz ihres Lebens
fiir die Erhaltung der Lénder ihrer
Vorfahren und der Umwelt gekampft
haben, sind die Expertlnnen der Ent-
wicklung und des Umweltschutzes. Ih-
re Rolle in der Geschichte sollte sicht-
bar gemacht werden und ihre Anstren-
gungen, die Subsistenzwirtschaft zu
stirken, verdienen Unterstiitzung.

Women’s International Solidarity Affaires in the

Philippines 1991

Resolution des Workshops zu Kul-
tur und Umwelt (Ausziige):

— Die Antworten einiger Umweltor-
ganisationen auf die oekologischen
Fragen zeugen nicht von Sensibilitat
fiir Frauenthemen und die Rolle der
Frauen.

— Die Regierung und offizielle Ent-
wicklungshilfe-Organisationen pro-
pagieren ein Umweltbewusstsein,
das den Armen und den Frauen die
Schuld fiir die Umweltzerstorung in
die Schuhe schiebt. Sie sprechen
von der Unféahigkeit der Frauen, ih-
re Fruchtbarkeit zu kontrollieren,
welche die Uberbevolkerung verur-
sachen solle.

— Die offizielle Entwicklungshilfe
der Erst-Welt-Regierungen hat zur
Zerstorung der Umwelt in der Drit-
ten Welt beigetragen, indem sie
“maldevelopment programs® wie
die Griine Revolution, Energie-
Projekte u.a. unterstiitzte.

— Die hauptsdchliche finanzielle
Unterstiitzung solcher Projekte
kommt tiblicherweise von fremden
Banken, Teilhabern aus der Ersten
Welt und offiziellen Entwicklungs-
hilfe-Plinen. Diese werden {ibli-
cherweise in den Hauptquartieren
multinationaler Konzerne inder Er-
sten Welt aufgestellt.

Deshalb fordern wir:

1. Dass Frauenorganisationen in
der Ersten Welt mehr aktives Lob-
bying bei ihren Regierungen und
MNK’s betreiben, die in umweltzer-
storende Projekte in der Dritten
Welt involviert sind.

2. Dass sie dabei helfen, auf die
Teilhaber von Firmen Druck auszu-
tiben, nicht mehr in solche Projekte
in der Dritten Welt zu investieren.

3. Dass sie verlangen, dass die Aus-
wirkungen von Projekten auf Frau-
en und die Umwelt wichtige Para-
meter bei der Auswahl der Projekte
sind. -

4. Dass sich die Frauenorganisatio-
nen der Ersten und der Dritten Welt
gegenseitig informieren und so ge-
zielteres Handeln ermoglichen.

5. Dass die Unterstiitzung der For-
schungs- und Entwicklungsanstren-
gungen der biuerlichen und indige-
nen Frauen in oekologisch sicheren
und selbstversorgenden Praktiken
ausgebaut wird.

6. Dass die Initiativen von Landar-
beiterinnen, die selbst Land besit-
zen wollen, damit sie nicht mehr
vertriecben werden koénnen, mehr
unterstitzt werden.

7. Dass Frauen in ihren Anstren-
gungen unterstlitzt werden, die
Subsistenzwirtschaft und ihre Kul-
tur weiterzufihren.

Anmerkungen »
1) Indigene Volker: Ureinwohnerlnnen,
eingeborene Volker, z.B. Indianerlnnen
Nordamerikas, Aborigenes in Australien
ete.

Subsistenzwirtschaft:  Landwirtschaft,
die auf Selbstversorgung beruht.

I
~—

Der Artikel erschien erstmals in der
Zeitschrift der philippinischen Frauen-
dachorganisation GABRIELA. (GA-
BRIELA Women’s Update, vol.7,
No.2, April-June 1991)

Ubersetzung aus dem Englischen von
Annette Hug.

19



	Von Opfer zu Befreierinnen : indigene Frauen, Umweltschutz und Entwicklungspolitik

