
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 1

Artikel: Von Opfer zu Befreierinnen : indigene Frauen, Umweltschutz und
Entwicklungspolitik

Autor: Tauli-Corpuz, Victoria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Opfern zu Befreie
Indigene Frauen, Umweltschutz und Entwicklungspolitik

von Victoria Tauli-Corpuz

Die Umweltzerstörung in den Ländern
des Trikont hat verheerende Ausmasse

angenommen. Sie sind nicht losgelöst

von der Wirtschafts- und
Entwicklungspolitik der westlichen Staaten zu
sehen. Die Autorin des folgenden
Beitrages ist Angehörige eines indigenen
Volkes' der Philippinen, genauer
gesagt der Cordillera. Das ist der
nördlichste Teil der Insel Luzon. Sie arbeitet

für das "Cordillera Women's Edu-
cation and Resource Center" in Bagu-
io. Sie kritisiert Umweltzerstörung
und Entwicklungspolitik aus feministischer

Sicht, wobei sie sich exemplarisch

auf die Cordillera bezieht. In der
letzten Ausgabe der emanzipation
haben wir die "Frauenkoalition gegen
IWF und Weltbank" vorgestellt. Dieser

Text zeigt weitere Kritikpunkte an
der IWF- und Weltbankpolitik auf.

Indigene Frauen haben in der
Entwicklung von Subsistenzwirtschaft2
und Umweltschutz eine wichtige Rolle
gespielt und tun das auch heute noch.
Sie wurden und werden ignoriert oder
unsichtbar gemacht. Die meisten
Historiker und Entwicklungsplaner sind
blind für die Existenz zweier
Geschlechter und ihre unterschiedlichen
Rollen (gender-blind). Dort, wo
angestrengt nach tragfähigen
Entwicklungsmodellen und Programmen
gesucht wird, mit denen gerettet werden
kann, was von der Umwelt noch
übriggeblieben ist, werden indigene Frauen
viel zu sagen haben. Obwohl - oder
weil - sie von den allermeisten
Entwicklungsprogrammen unbeachtet
geblieben sind, hielten viele von ihnen an
der Praxis der Selbstversorgung fest.
Ein ernsthafter Blick in die Geschichte
wird zeigen, wie indigene Frauen
gegen Rodungskonzessionäre,
Bergbaugesellschaften und Regierungen
kämpften, um die Länder ihrer
Vorfahren zu retten. Es entsprach ihrer
Rolle, die Nahrung zu produzieren,
das Wasser herbeizutragen, das
Brennmaterial zu beschaffen, Kinder
zu gebären und aufzuziehen. Das alles
brachte sie dazu, ihr Land zu verteidigen,

denn es war Partnerin in ihren
Aufgaben gewesen. Sie sind am besten
in der Lage, den Wert von Natur und
Land zu verstehen. Weil sie Tausende
von Jahren in enger Partnerschaft mit
der Natur für die Erhaltung des Le¬

bens arbeiteten, haben sie ein oekolo-
gisches Bewusstsein entwickelt, das
unterstützt und propagiert werden
sollte.

Aktive Partnerinnenschaft
zwischen indigenen Frauen
und Natur

Indigene Völker betrachten ihre
Territorien als das Land, wo ihre Vorfahren
zu Hause sind - ein Konzept, das
historische, kulturelle und oekologische
Implikationen birgt. In ihm sind
folgende Vorstellungen angelegt: Das
Land bedeutet die Dynamik der Natur,

die Vorfahren stehen für die
Geschichte und "zu Hause", "Heimat"
beschreibt menschliche Beziehungen,
die das Leben erhalten. Die Verteidigung

des Landes der Vorfahren gegen
Kräfte der Zerstörung ist nicht nur die
Verteidigung eines Territoriums. Die
indigenen Männer und Frauen verteidigen

einen ganzen Lebensstil, der auf
enger Gemeinschaft mit der Natur
basiert. In indigenen Gemeinschaften ist
die Frau die hauptsächliche Nahrungs-
produzentin und weiss deshalb um die
Natur als eine lebendige Kraft, die ihre
Partnerin in der Produktion des
Lebensnotwendigen ist. Ihre Produktivität

ist direkt proportional zur
weiterbestehenden Fähigkeit der Natur, ihre
Wälder, Böden und Flüsse zu erneuern.

Es ist für sie unmöglich, die
Nahrungsmittelproduktion getrennt von
den Systemen der Wälder, des Wassers

und der Tiere zu sehen. Indigene
Frauen und Männer haben eine tiefe
Achtung und Liebe zur Natur
bewahrt. Sie bewundern die Sonne, Mutter

Erde, die Bäume, die Wälder und
Flüsse. Auch sie sollen beschützt werden,

wenn sie in ihren religiösen und
kulturellen Riten um den Segen der
Geister der Vorfahren, der Göttinnen
und Götter bitten. Mit den Riten sollen

eine gute Ernte und Regen
herbeigerufen werden. Viele dieser Praktiken

sind mehr oder weniger versteckt
bis heute anzutreffen, obwohl die
christlichen Kolonisatoren sie als heidnisch

und barbarisch gebrandmarkt
hatten. Indigene Frauen und Männer
haben ein Wissen über Baumarten,
welche Wasser speichern, und über
solche, die viel Wasser brauchen.
Wasserspeichernde Bäume sind heilig und



dürfen nicht gefällt werden. Ihr Wissen

über Landbau ist fundamental:
Das Land und die Wälder dürfen nicht
missbraucht werden. Sie müssen von
Zeit zu Zeit ruhen, um sich regenerieren

zu können.

Auswirkungen von Kolonisation
und Marktwirtschaft auf

indigene Frauen und die
Natur

Die Entwicklung hin zum Kapitalismus
und die industrielle Revolution in

Europa wirkten als Triebfeder der
Kolonisation. Damit änderte sich die
zentrale Rolle der indigenen Frauen als
Verwalterinnen der Ressourcen und
Bewahrerinnen der Umwelt. Subsi-
stenzwirtschaften mussten in
Marktwirtschaften umgewandelt werden.
Die Kolonisation hatte stattzufinden,
um die kontinuierliche Versorgung der
reichen Länder mit Rohstoffen zu
sichern und um neue Märkte für deren
Überschussproduktion zu entwickeln.
Im Zusammenspiel von Industrialisierung

und Kapitalanhäufung wurde der
Reichtum, den Frauen und die Natur
geschaffen hatten, ausradiert.
Wirtschaftswachstum und Produktivität
wurden von nun an in den Grössenord-
nungen Geld, Profit und Mehrwert
gemessen. Deshalb werden heute die Natur

und indigene Bäuerinnen als
nichtproduktiv eingestuft. Denn sie produzieren

für den Eigenbedarf und bringen

weder Geld noch Mehrwert hervor.

Sie gelten schlicht als Rohmaterial,

Ressourcen, Arbeitskraft und
Mittel zum Zweck. Westliche
Entwicklungsexperten und multinationale
Konzerne (MNK's) haben uns eine
Entwicklung beschert, welche die
Fortführung der Herrschaft des Nordens

über die Dritte Welt sichert,
ebenso wie die Herrschaft des Mannes
über die Natur und die Frauen. Die
grüne Revolution des "wissenschaftlichen

Landbaus" beschleunigte das
Abrutschen vieler Subsistenzwirt-
schaften in die Geldwirtschaft. Der
profitorientierte Landbau (cash crop-
ping) wurde wichtiger als die Produktion

für die Selbsterhaltung.

Beispiel Waldwirtschaft

Die symbiotische Beziehung zwischen
der Natur und den Frauen in der Subsi-
stenzproduktion wurde zerbrochen.
Die Verwaltung des Nahrungshaushaltes,

der Wälder und Flüsse wurde den
Frauen entzogen und von MNK's und
internationalen Kreditinstitutionen
übernommen. Die zusammenhängenden

Funktionen der Land- und
Waldwirtschaft, der Viehzucht und der
Wasserverwaltung wurden zerteilt und
zersplittert. Waldwirtschaft wurde
unabhängig vom Landbau behandelt,
und die vielfältigen Funktionen und
Nutzen des Waldes wurden auf eine
einzige Funktion reduziert: Holz¬

schlag für Geld und Profit. Von den
kolonialen und nach-kolonialen
Regierungen wurden unterdrückerische
Waldwirtschaftsgesetze erlassen, um
die exportorientierte Gewinnung von
Edelhölzern zu fördern. Wälder, um
die sich Stämme und Clans
gemeinschaftlich gekümmert hatten, wurden
zu Staatsland und Reservaten erklärt.
Wenn die indigenen Völker ihre Wälder

verteidigten, wurde das Militär
eingesetzt. Die Einführung der
kommerziellen Waldwirtschaft in den
Gebieten der indigenen Völker und der
ganzen Dritten Welt führte zur massiven

Zerstörung der Wälder. Mit den
Wäldern wird die gesamte Umwelt
bleibend vernichtet. Eine Forstwirtschaft,

die Monokulturen zur
Güterproduktion propagierte, zerstörte die
biologische Vielfalt und Unversehrtheit

der lebenden Ressource Wald.
Denn die biologische Vielfalt ist
entscheidend für den Boden und den
Wasserstand. Das alles bedeutete
auch, dass den indigenen Frauen ihre
traditionellen Nutzungsrechte über die
Wälder entzogen wurden. Während
Holzschlaggenossenschaften und
Regierungen von dieser Neuordnung
profitierten, wurden die Frauen an den
Rand gedrängt. Die Männer in den
Dörfern wurden Holzfäller, die wenig
verdienten und das Wenige für Alkohol

und Tabak ausgaben.

Beispiel Landwirtschaft

Vor der Grünen Revolution wählten,
lagerten und säten die Frauen
verschiedene einheimische Reissorten.
Diese Rolle wurde ihnen systematisch
weggenommen. Die Kontrolle über
Saatgut und Ernte, der Zugang zur
Landnutzung, zu Wäldern und Flüssen
ging nun an MNK's und internationale
Kreditgeber. So wurde die Landwirtschaft

abhängig von den MNK's, die
Düngemittel, Pestizide, Saatgut und
chemische Futtermittel produzieren.
Das indigene Bewässerungssystem
bestand aus hochentwickelten
Reisterrassen, die gemeinschaftlich bestellt



wurden. Die IBRD (International
Bank for Rural Development) und
Bretton Woods-Institutionen (IWF/
Weltbank) haben sie übernommen.
Früher kam das Wasser für die Bewässerung

aus natürlichen Flüssen, Strömen

und Quellen, heute muss es mit
Hilfe von künstlichen Umleitungskanälen

und Dämmen gewonnen werden.

Überschwemmungen, Dürrezeiten,

Bodenerosion und Ver-Wüstung
sind das Resultat von Entwicklungsprogrammen,

die den Kreislauf des
Lebens in Flüssen, im Boden, in den
Bergen und Wäldern verletzen.
Profitorientierter Landbau, Bergbau und
Flurbereinigung haben zum Austrocknen

der Flüsse und des Grundwassers
geführt, wie auch zur Wasser- und
Luftverschmutzung

Beispiel Bergbau

Kommerzieller Bergbau, der höchst
zerstörerisch für Land und Umwelt ist,
wurde gesetzlich und durch gesetzlose
Landrafferei eingeführt. Die Bergbaugesetze

traten die herkömmlichen
Landgesetze mit Füssen. Bergbau in
kleinstem Umfang für den Eigenbedarf

wurde den Frauen und Männern
gesetzlich verboten, wie auch das
Belästigen der Regierung und der
Bergbauangestellten. Die Männer wurden
in Horden zu den Bergbaulagern
getrieben, den Frauen und Kindern wurde

die Weiterführung der Subsistenz-
produktion überlassen. Später wurden
auch die Frauen in die Bergbaulager
gebracht, wo sie zu Hausfrauen wurden.

Militarisierung als Partner der
sogenannten Entwicklung

Die Militarisierung begleitete all diese
Versuche, den indigenen Frauen und
Männern die Kontrolle über das Land
zu entreissen. Durch die Jahrhunderte
waren indigene Völker den schlimmsten

Formen von Militarisierung
ausgesetzt, damit sie ihre Länder den
Kolonisatoren und Konzernen übergaben.

Die schlimmsten Zerstörungen
der Umwelt und des Landes der
Vorfahren verursachten MNK's und
Regierungsämter. Tagbau, unbegrenzte
Rodung, kurzlebige Grossdammprojekte

und andere zerstörerische Ein¬

richtungen wurden mit Hilfe von
Militarisierung und unterdrückerischer
Gesetze durchgesetzt. Heute sind
mehrere Gemeinden indigener Völker
der Cordillera schweren Bombardierungen

und Angriffen ausgesetzt.
Einer dieser Orte ist Marag Valley, wo
sich der letzte verbliebene Regenwald
in der Cordillera befindet. Es war zu
vernehmen, dass Rodungskonzessionäre

die Militäraktionen unterstützen,
um ihre Rodungen voranzutreiben.
Sie waren zuvor von Aggays und Is-
negs (indigene Völker dieses Gebietes)

gestoppt worden.

Die Antwort der indigenen
Frauen

Indigene Frauen in der Dritten Welt
haben das nicht einfach so hingenommen.

Ihre Rollen blieben in der
niedergeschriebenen Geschichte unsichtbar,

aber in vielen Kämpfen gegen die
Vertreibung durch die Regierung und
MNK's kämpften sie an vorderster
Front. Der Kampf gegen das von der
Weltbank gesponsorte Chico River
Dam Project in der Cordillera ist nur
eines der vielen guten Beispiele. Im
Kampf um den Chico Dam organisierten

sich die Frauen der Cordillera und
zogen an den Ort, wo die Vermesser
ihr Lager aufgeschlagen hatten. Sie
zerlegten die Zelte der Männer in ihre
Bestandteile und trugen sie in die
Hauptstadt der Region. Wegen ihrer

18

anhaltenden Opposition gegen das
Regierungsprojekt wurden sie, mit Männern

zusammen, mehrere Male in
Militärbaracken inhaftiert. Trotzdem
liessen sie sich nicht unterkriegen und
setzten ihren Widerstand fort, bis sich
die Weltbank und die philippinische
Regierung gezwungen sahen, das ganze

Projekt abzublasen. Diese Erfahrung

ist in Waiden Bellos Buch
"Development Debacle" als einer der
schlimmsten Rückschläge der
hochrangigen internationalen Finanzinstitution

erwähnt. Die Niederlage wurde
der Weltbank von vorindustriellen, in
Stämmen lebenden Menschen
beigebracht. Ein weiteres Beispiel ist der
Widerstand der Mainit-Frauen in der
Cordillera gegen die grösste
Bergbaugesellschaft der Philippinen, die Ben-
guet Corporation. Als ihnen von der
Gesellschaft Geld angeboten wurde,
diskutierten die Männer und Frauen
unter sich wie sie auf das Angebot
reagieren wollten. Die Frauen sagten,
dass sie mit dem Geld kaufen könnten,
was sie unmittelbar brauchten. Das
würde aber auch heissen, dass ihre
Reisfelder für immer verloren wären.
Wo wollten sie die nächsten Portionen
Reis hernehmen, wenn das Geld einmal

ausgegangen war? Sie beschlossen,

mit ihren Feldern weiterzuleben
und gegen die Bergbaugesellschaft zu
kämpfen. Das war in der Mitte der
70er Jahre. Bis heute versucht die
Corporation vergeblich, sie zur Freigabe
ihres Landes zu bewegen.

Herausforderung für
Feministinnen, Umweltschützerln-
nen und Entwicklungsarbeiterinnen

Die konventionelle Analyse des
Themenbereiches Frau und Umwelt hat
immer herausgestrichen, dass Frauen
Opfer der Umweltzerstörung sind.
Frauen müssen wegen der Entwaldung
weiter gehen, um Brennmaterial und
Wasser zu besorgen. Wegen der
zunehmenden Bürde, schwere Lasten
über lange Distanzen zu tragen, und

wegen der wachsenden Knappheit an
Nahrungsmitteln verschlechterte sich
ihre Gesundheit um ein Vielfaches.
Sicher ist es wichtig, dies zu betonen.
Aber es führt weiter, die zentrale Rolle

der Frauen in der Umweltschutzbe-



Women's International Solidarity Affaires in the

Philippines 1991

wegung aufzuzeigen. Indigene Frauen,

die in Kämpfe gegen die Zerstörung

des Landes ihrer Vorfahren
involviert waren, sprechen nicht nur als
Opfer, sie sprechen auch als Befreierinnen.

Sie verfügen über ein umfassendes

Wissen in der Produktion von
Leben. Angesichts der gegen Frauen
und die Natur gerichteten Programme
der Regierung und fremder Interessen
haben sie auch viele Erfahrungen in
der Verteidigung von Leben gesammelt.

Ihr Wissen und ihre Erfahrungen
sind äusserst wertvoll. Der anhaltende
Kampf, den sie heute führen, braucht
die Unterstützung jener, die um die
Umwelt besorgt sind. Aber auch jene,
die gegen die zunehmende Unterdrük-
kung und Marginalisierung indigener
Frauen sind, werden gebraucht.
Indem sie sich mit ihrem Kampf identifizieren

und mit ihnen in Verbindung
treten, werden Aktivistinnen in der
Ersten und in der Dritten Welt die
Kraft haben, den fremden Interessen
zu widerstehen.
Im Moment versuchen die MNK's, der
IWF und die Weltbank angestrengt,
sich selbst als umweltbewusst
darzustellen. Dieser Versuch, sich so in Szene

zu setzen, ist zwar ein Resultat der
wachsenden Umweltbewegung, aber
wir sollten uns davon nicht verführen
lassen. Die Gefahr, vereinnahmt zu
werden, kann umgangen werden,
indem wir nicht in die Falle gehen, die
Themen Umwelt, Entwicklung und
Frauen in einer aufgesplitterten Art
und Weise zu behandeln. Der Blick
von Bewegungen, die für einen radikalen

Wandel kämpfen, sollte auf die
gemeinsamen Gründe ihrer scheinbar
unterschiedlichen Kämpfe gerichtet
sein. Sie sollten bei den am meisten
Unterdrückten und an den Rand
Gedrängten ihre Stärke suchen: Bei den
indigenen Frauen der Dritten Welt.
Bei der Formulierung alternativer
Vorstellungen von Entwicklung sollte
ernsthaft geprüft werden, was die
indigenen Frauen zu bieten haben. Diejenigen,

die unter Einsatz ihres Lebens
für die Erhaltung der Länder ihrer
Vorfahren und der Umwelt gekämpft
haben, sind die Expertinnen der
Entwicklung und des Umweltschutzes. Ihre

Rolle in der Geschichte sollte sichtbar

gemacht werden und ihre Anstrengungen,

die Subsistenzwirtschaft zu
stärken, verdienen Unterstützung.

Resolution des Workshops zu Kultur

und Umwelt (Auszüge):

- Die Antworten einiger Umweltor-
ganisationen auf die oekologischen
Fragen zeugen nicht von Sensibilität
für Frauenthemen und die Rolle der
Frauen.

- Die Regierung und offizielle
Entwicklungshilfe-Organisationen
propagieren ein Umweltbewusstsein,
das den Armen und den Frauen die
Schuld für die Umweltzerstörung in
die Schuhe schiebt. Sie sprechen
von der Unfähigkeit der Frauen, ihre

Fruchtbarkeit zu kontrollieren,
welche die Überbevölkerung
verursachen solle.

- Die offizielle Entwicklungshilfe
der Erst-Welt-Regierungen hat zur
Zerstörung der Umwelt in der Dritten

Welt beigetragen, indem sie
"maldevelopment programs" wie
die Grüne Revolution, Energie-
Projekte u.a. unterstützte.

- Die hauptsächliche finanzielle
Unterstützung solcher Projekte
kommt üblicherweise von fremden
Banken, Teilhabern aus der Ersten
Welt und offiziellen Entwicklungshilfe-Plänen.

Diese werden
üblicherweise in den Hauptquartieren
multinationaler Konzerne in der
Ersten Welt aufgestellt.

Deshalb fordern wir:

1. Dass Frauenorganisationen in
der Ersten Welt mehr aktives Lob-
bying bei ihren Regierungen und
MNK's betreiben, die in umweltzerstörende

Projekte in der Dritten
Welt involviert sind.

2. Dass sie dabei helfen, auf die
Teilhaber von Firmen Druck auszuüben,

nicht mehr in solche Projekte
in der Dritten Welt zu investieren.

3. Dass sie verlangen, dass die
Auswirkungen von Projekten auf Frauen

und die Umwelt wichtige
Parameter bei der Auswahl der Projekte
sind.

4. Dass sich die Frauenorganisationen
der Ersten und der Dritten Welt

gegenseitig informieren und so
gezielteres Handeln ermöglichen.

5. Dass die Unterstützung der For-
schungs- und Entwicklungsanstrengungen

der bäuerlichen und indigenen

Frauen in oekologisch sicheren
und selbstversorgenden Praktiken
ausgebaut wird.

6. Dass die Initiativen von
Landarbeiterinnen, die selbst Land besitzen

wollen, damit sie nicht mehr
vertrieben werden können, mehr
unterstützt werden.

7. Dass Frauen in ihren Anstrengungen

unterstützt werden, die
Subsistenzwirtschaft und ihre Kultur

weiterzuführen.

Anmerkungen
1) Indigene Völker: Ureinwohnerlnnen,

eingeborene Völker, z.B. Indianerinnen
Nordamerikas, Aborigenes in Australien
etc.

2) Subsistenzwirtschaft: Landwirtschaft,
die auf Selbstversorgung beruht.

Der Artikel erschien erstmals in der
Zeitschrift derphilippinischen
Frauendachorganisation GABRIELA.
(GABRIELA Women's Update, vol. 7,

No.2, April-June 1991)
Übersetzung aus dem Englischen von
Annette Hug.

19


	Von Opfer zu Befreierinnen : indigene Frauen, Umweltschutz und Entwicklungspolitik

