Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 6

Artikel: Frau - Theologin - Laiin!

Autor: Voss, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frau —

Wenn ich gefragt werde, was ich beruf-
lich eigentlich mache, bin ich oft ver-
sucht, folgendermassen zu antworten:
ich bin Lehrerin, Sozialarbeiterin, Ju-
gendarbeiterin, Gesprichsleiterin,
Animatorin, Seelentrésterin, Grup-
penleiterin, arbeite mit Frauen, alten
Menschen, bin Frau fiir alles ... und
vieles andere mehr. Das sind alles
Funktionen, die ich in meinem Beruf
ausiibe. Von der Ausbildung her bin
ich katholische Theologin. Schwer-
punktmassig habe ich feministische
Theologie studiert und gehoére zur
Frauenkirchenbewegung in  der
Schweiz.

Feministische Theologie und Arbeit in
der katholischen Kirche — ist das nicht
ein totaler Widerspruch?

Seit knapp zwei Jahren arbeite ich nun
in einer katholischen Pfarrei als Lai-
entheologin oder Pastoralassistentin.
Dies sind die beiden Berufsbezeich-
nungen, die uns Theologinnen (und
den Theologen, die nicht die Priester-
weihe haben) zugedacht sind. Sie sind
aber beide nicht zutreffend, denn mit
meiner Ausbildung und von der Funk-
tion her bin ich weder Assistentin noch
Laie, also bleibe ich bei der Berufsbe-
zeichnung Theologin.

Damit ist auch schon ausgedriickt, in
welcher Spannung wir in der Pfarrei
stehen: Beauftragt zur konkreten Seel-
sorge mit Predigtdienst, Religionsun-
terricht, Jugendarbeit, Gottesdien-
sten, Beerdigungen, Seelsorgegespri-
chen usw. —und doch immer wieder als
Frau in dieser Kirche beschnitten.
Diese Beschneidung erfahre ich — und
natiirlich auch die anderen Frauen in
der Pfarrei—an allen moglichen Orten.
Die Sprache im Gottesdienst bezieht

16

Theologin —

die Erfahrungen von Frauen immer
noch sehr wenig ein, uns wird prak-
tisch nur ein rein mannliches Gottes-
bild vermittelt, eine frauenfreundliche
Sprache ist nur in kleinsten Ansitzen
vorhanden. Die Menschen in der Pfar-
rei mussten sich erst einmal daran ge-
wohnen, dassich als Frau am Altar ste-
he, predige, beerdige. Und auch wenn
das akzeptiert wird, wird es mehr oder
weniger bewusst an dem gemessen,
wie ein Mann das machen wiirde.

Die kirchlichen Strukturen sind auf ge-
weihte Méinner ausgerichtet, ihnen
wird Macht zugestanden. In unserem
Bistum bin ich als Theologin beauf-
tragt, meinen Dienst zu tun, als Seel-
sorgerin zu arbeiten. Ich habe trotz al-
len Einschrankungen Moglichkeiten,
nach meinen Féhigkeiten zu arbeiten —
aber mehr oder weniger eben genau in
dem Rahmen, der mir von oben zuge-
standen wird.

Wie ist es liberhaupt moglich in diesen
patriarchalen Strukturen zu arbeiten?
Obwohl es einige Frauen gibt, die ka-
tholische Theologie studieren, sind es
nur sehr wenige, die sich noch zu ei-
nem Dienst in der Pfarrgemeinde be-
reiterkldren. Die meisten suchen an-
dere Wege. Um zu verstehen, wieso
ich in der Kirche arbeite, ist es gut,
meinen beruflichen Werdegang zu be-
trachten.

Meine Glaubensgeschichte -
meine Geschichte als Frau

Als mittlere von drei Téchtern bin ich
in einer religiosen Familie in Stid-
deutschland aufgewachsen. Unser Le-
ben war stark von religiosen Festen,
Brauchen und Zeiten geprigt, so dass
die Kirche und der Glaube ganz selbst-

Laiin!

verstdndlich zu unserem Leben gehor-
ten. Fiir uns drei Tochter war es selbst-
verstandlich, in der Kirche ein Zuhau-
se, einen Ort, wo wir dazugehoéren,
finden zu wollen. Dieses Zuhause war
fiir mich ab dem 15. Lebensjahr ein ka-
tholischer Jugendverband. Dort erleb-
te ich Kirche als einen Ort der Zusam-
mengehorigkeit, an dem ich als Person
ernstgenommen wurde. Ich lernte,
Verantwortung zu iibernehmen, mei-
ne Meinung zu dussern —lernte aber im
Verband auch Jugendliche mit ganz
anderen politischen Ideen und religi6-
sen Ansichten kennen, was mich be-
einflusste. In der Kirche am Ort fiihlte
ich mich immer fremder, es passte vie-
les nicht mehr zusammen. Da es mich
aber interessierte, wirklich zu wissen,
um was es bei dem Glauben an Jesus
von Nazareth geht, und dies dann auch
weiterzugeben, entschloss ich mich da-
zu, Theologie zu studieren. Der ge-
naue Beruf hinterher war mir gar nicht
so wichtig, es war ohnehin klar, dass
ich aufgrund der damaligen Arbeits-
marktsituation in Deutschland mit fast
jedem Studium arbeitslos sein werde.
Also wiébhlte ich, was mich am meisten
interessierte, und wo ich mich zuhause
fihlte.

Hinwendung zur feministi-
schen Theologie

Die ersten zwei Jahre meines Studiums
bestanden vor allem darin, dass ich
weiterhin Jugendarbeit (diesmal als
Didzesanleiterin) und  Unipolitik
(Fachschaftsarbeit) machte. Das Stu-
dium war von der intellektuellen Aus-
einandersetzung her recht spannend,
doch fehlte oft der Realitdtsbezug. Die
Jugendarbeit empfand ich immer noch
als bereichernd, aber gerade in der



von Ingeborg Voss

Leitungsfunktion erfuhr ich, wie
schwierig es sein kann, als Frau mei-
nen Platz zu finden. So kam ich iiber
die ménnlich geprédgten Strukturen in
der Jugendarbeit zur Auseinanderset-
zung mit anderen Frauen, mit femini-
stischem Gedankengut. Die Orte, die
fiir uns bis jetzt befreiend waren, er-
kannten wir als unterdriickend, uns
ausgrenzend und auf eine bestimmte
Rolle festlegend.

Nun war der Schritt zur feministischen
Theologie nicht mehr weit. In Fri-
bourg, wohin ich fiir ein Auslandjahr
gewechselt hatte, bestanden in dieser
Hinsicht auch entsprechende Méglich-
keiten. In mehreren Vorlesungen, Se-
minarien, Week-Ends wurden femini-
stisch-theologische Fragen diskutiert,
Theologiestudentinnen schlossen sich
im feministischen Theologinnenforum
zusammen, um ihren Forderungen
Nachdruck zu verleihen. Viele theolo-
gische Inhalte, die vorher fiir mich
wichtig waren, erkannte ich auf einmal
als sehr einengend und unterdriik-
kend, ich erfuhr, wie sehr der Glaube
mich als Frau in meiner Rolle festleg-
te, wie sehr wir Frauen dadurch ver-
letzt wurden. Anderseits erlebte ich,
wie befreiend es ist, mit anderen Frau-
en einen Weg, einen Glauben zu su-
chen, der uns nicht einschrinkt, unse-
re Geschichte zu suchen, unsere Orte
zum Feiern zu finden.

Dies motivierte mich, den Schritt in
die Pfarrei zu wagen, um zu sehen, was
in der konkreten Arbeit eigentlich
moglich ist.

Die konkrete Pfarreiarbeit

Die Spanne zwischen meinem femini-
stisch-theologischem Wissen, meinen
Hoffnungen und Trdaumen und der
Realitit in einer Pfarrei ist natirlich

wahnsinnig gross. Das bekam ich — wie
oben schon angedeutet, sehr schnell zu
spliren. Aber neben allen Einschrin-
kungen macht mir die Arbeit auch sehr
viel Spass. Es existieren Freirdume,
die ich nutzen kann.

Mit meiner reformierten Kollegin zu-
sammen hatte ich die Mdglichkeit, ei-
ne oekumenische Frauengruppe zu
griinden. Wir, das sind 10-15 refor-
mierte und katholische Frauen zwi-
schen 25 und 60 Jahren, treffen uns
einmal pro Monat, um miteinander fe-
ministische oder feministisch-theologi-
sche Themen zu diskutieren, uns ge-
genseitig zu bestdrken und auch eigene
Riten zu suchen, um unseren Glauben
auszudriicken. Es sind Frauen, die
noch in der Kirche bekeimatet sind,
aber auch solche, die zum ersten Mal
einen Ort innerhalb der Kirche gefun-
den haben, wo sie mit ihren Erfahrun-
gen ernstgenommen werden.

In Seelsorgegesprachen erfahre ich

oft, wie wichtig es ist, dass ich als Frau
Ansprechspartnerin bin, da ich die
Probleme der Frauen besser teilen
kann, da wir uns auf gemeinsame Er-
fahrungen stiitzen.

Diese Freirdume sind gut und wichtig,
die Arbeit mit Frauen gibt mir Kraft.
Ich erfahre auch oft, dass es fiir Frauen
wichtig ist, dass ich als Theologin da
bin. Einigen Médchen biete ich damit
auch eine Identifikationsmoglichkeit,
die ihnen sonst nicht gegeben wire.
Und doch werde ich gerade auch von
Frauen schwer akzeptiert, da sie ja ihr
Leben lang als Frau auf eine andere
Rolle festgelegt wurden.

Meine Ueberzeugungen

Es ist wichtig, Freirdume zu schaffen
und zwar innerhalb und ausserhalb der
Kirche. Ich bin davon tiberzeugt, dass
es notwendig ist, einen Ort zu haben,
wo wir miteinander das Leben feiern,
wo wir anklagen, wo wir miteinander
Visionen suchen kénnen. Auch be-
stimmte Riten sind von Bedeutung, so
zum Bespiel die Taufe, wo einem Men-
schen Wiirde und Kraft, die in jedem
Menschen stecken, auch zugesprochen
und er oder sie in eine Gemeinschaft
aufgenommen werden.

Ich m6chte meine Macht, die ich in
dieser Funktion habe, dazu nutzen,
andere Menschen und besonders Frau-
en, zu ermutigen, ihre Kraft und Fa-
higkeiten fiir eine gerechtere Welt ein-
zusetzen. Letztes Wochenende habe
ich zum Beispiel eine Predigt zum The-
ma der schweizerischen Kampagne ge-
gen Kinderprostitution gehalten. Ei-
nerseits stellte ich die Tatsachen, die
sexuelle Ausbeutung an Kindern der
sogenannt Dritten Welt und hier in der
Schweiz, dar und klagte sie als Verbre-
chen an. Andererseits versuchte ich in
der Predigt, die ZuhérerInnen mit ei-

17



ner biblischen Geschichte, in der zwei
Frauen aktiv das Leben von Kindern
schiitzen, zu ermutigen und an ihre
Verantwortung zu erinnern. Von den
beiden hebriischen Hebammen Shifra
und Pua wird berichtet, dass sie sich
mit List dem Befehl des dgyptischen
Pharaos widersetzten, die hebriischen
Knaben (potentielle Soldaten = po-
tentielle Feinde) zu t6ten. Sie be-
haupteten, die hebriischen Frauen ge-
baren ihre Kinder wie die Tiere und ru-
fen die Hebammen erst, wenn die Kin-
der schon am Leben sind. Also konn-
ten sie sie bei der Geburt nicht téten.
In biblischen Geschichten wie dieser
sehe ich Ansatzpunkte, um einen be-
freienden Weg zu gesellschaftlichen
Verdnderungen zu gehen und meine
Kraft und Stellung zur Erméichtigung
anderer zu gebrauchen.

Und die Zukunft?

Wie meine berufliche Zukunft ausse-
hen wird, weiss ich nicht; ich habe mei-
ne Arbeitsstelle auf Ende Juli gekiin-
digt, wofir strukturelle und persénli-

che Griinde ausschlaggebend waren.

Nun mochte ich in einem Zwischen-
jahr mein Verhiltnis zu Glaube, Kir-
che und Theologie grundsatzlich iiber-
denken und dann entscheiden, wie es
fiir mich beruflich weitergeht. Auf der
anderen Seite weiss ich aber, dass es
immer mehr Frauen gibt, die sich in-
nerhalb und ausserhalb der Kirchen
auf den Weg machen, um den Glauben
an ihre Kraft zu suchen und auszu-
driicken, welche sie zu mutigen Schrit-
ten in unserer Gesellschaft beféhigt.
Dies zeigt sich an ganz verschiedenen
Punkten: In vielen Stddten der
Schweiz werden monatlich Frauengot-
tesdienste gefeiert, zu denen sich Frau-
en aller Konfessionen zusammenfin-
den. Ausserdem findet am 17./18. Ok-
tober dieses Jahres in Basel das dritte
gesamtschweizerische Frauenkirchen-
fest zum Thema “Der Hoffnung liebli-
che Tochter: Zorn und Mut“ — Feind-
bilder und Friedensvisionen statt. Es
gibt immer mehr Frauen, die aus den
Kirchen austreten und auf andere Art
ihren Weg suchen.

Der Aufbruch wird von ganz vielen
verschiedenen Frauen - und auch
Minnern — getragen, Menschen, die
den Mut haben, sich gegen Unterdriik-
kendes in Kirche und Gesellschaft zu
wehren.

Fir uns Frauen mochte ich noch ein

Gebet mitgeben, das mir sehr lieb ist
und Kraft gibt:

18

Frauen fiir Frauen

Gott,

Schénheit und Liebe,

Weisheit und Kraft,

Quelle und Strom,

Vater und Mutter,

Freundin und Freund,

wir spliren oft, dass es schwer ist,

uns zu verstehen und anzunehmen.
Die Lebensgeschichten sind verschie-
den.

Die Aengste und Hoffnungen

sind verschieden.

Die Wiinsche und Tridume sind ver-
schieden.

Die Kriéfte und Gaben sind verschie-
den.

Befreie uns von der Blindheit,

die nur einen Weg fiir alle sicht.
Befreie uns vom Neid,

der die Schwesterlichkeit verhindert
und das eigene Herz verdunkelt.
Befreie jede von der Angst,

sich selber anzublicken;

um zu erkennen, was da ist,

um zu erkennen, was fehlt.

Gott, Schopferin Liebe,
erschaffe jeder den Mut,

in die eigene Tiefe zu gehen.
Erschaffe jeder den Mut,

zu erkunden, was sie braucht,
um lebendig zu sein;

was sie braucht,

um heile Person zu werden,
was sie braucht,

um ganz zu sein.

Wer frei ist,

kann in die Freiheit entlassen.

Wer ganz wird,

braucht nicht dngstlich zu mauern.
Wer heil wird,

kann Wunden sehn und verbinden.
Wer weiss, was er braucht, -

und es fordert,

versteht die Bediirftigkeit.

Wer “ich“ sagen lernt mit dir,
begreift die Wiirde und Freiheit im Du
Amen

(Christa Peikert-Flaspohler in: Du
trdumst in mir, mein Gott, Frauen be-
ten, Limburg 1989)

Ingeborg Voss ist 1964 in Ludwigs-
hafen geboren. Sie studierte von
1983 bis 1989 katholische Theologie
in Mainz und Fribourg. Ihre Stu-
dienschwerpunkte waren feministi-
sche Kirchengeschichtsschreibung
und mittelalterliche Philosophie.
Zur Zeit arbeitet sie als Theologin
in der katholischen Kirchgemeinde
Binningen/Bottmingen (BL).




	Frau - Theologin - Laiin!

