
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 18 (1992)

Heft: 6

Artikel: Frau - Theologin - Laiin!

Autor: Voss, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frau -Theologin-
Wenn ich gefragt werde, was ich beruflich

eigentlich mache, bin ich oft
versucht, folgendermassen zu antworten:
ich bin Lehrerin, Sozialarbeiterin,
Jugendarbeiterin, Gesprächsleiterin,
Animatorin, Seelentrösterin,
Gruppenleiterin, arbeite mit Frauen, alten
Menschen, bin Frau für alles und
vieles andere mehr. Das sind alles
Funktionen, die ich in meinem Beruf
ausübe. Von der Ausbildung her bin
ich katholische Theologin. Schwer-
punktmässig habe ich feministische
Theologie studiert und gehöre zur
Frauenkirchenbewegung in der
Schweiz.
Feministische Theologie und Arbeit in
der katholischen Kirche - ist das nicht
ein totaler Widerspruch?

Seit knapp zwei Jahren arbeite ich nun
in einer katholischen Pfarrei als Lai-
entheologin oder Pastoralassistentin.
Dies sind die beiden Berufsbezeichnungen,

die uns Theologinnen (und
den Theologen, die nicht die Priesterweihe

haben) zugedacht sind. Sie sind
aber beide nicht zutreffend, denn mit
meiner Ausbildung und von der Funktion

her bin ich weder Assistentin noch
Laie, also bleibe ich bei der
Berufsbezeichnung Theologin.
Damit ist auch schon ausgedrückt, in
welcher Spannung wir in der Pfarrei
stehen: Beauftragt zur konkreten
Seelsorge mit Predigtdienst, Religionsunterricht,

Jugendarbeit, Gottesdiensten,

Beerdigungen, Seelsorgegesprächen
usw. - und doch immer wieder als

Frau in dieser Kirche beschnitten.
Diese Beschneidung erfahre ich - und
natürlich auch die anderen Frauen in
der Pfarrei- an allen möglichen Orten.
Die Sprache im Gottesdienst bezieht

die Erfahrungen von Frauen immer
noch sehr wenig ein, uns wird praktisch

nur ein rein männliches Gottesbild

vermittelt, eine frauenfreundliche
Sprache ist nur in kleinsten Ansätzen
vorhanden. Die Menschen in der Pfarrei

mussten sich erst einmal daran
gewöhnen, dass ich als Frau am Altar stehe,

predige, beerdige. Und auch wenn
das akzeptiert wird, wird es mehr oder
weniger bewusst an dem gemessen,
wie ein Mann das machen würde.
Die kirchlichen Strukturen sind auf
geweihte Männer ausgerichtet, ihnen
wird Macht zugestanden. In unserem
Bistum bin ich als Theologin beauftragt,

meinen Dienst zu tun, als
Seelsorgerin zu arbeiten. Ich habe trotz
allen Einschränkungen Möglichkeiten,
nach meinen Fähigkeiten zu arbeiten -
aber mehr oder weniger eben genau in
dem Rahmen, der mir von oben
zugestanden wird.

Wie ist es überhaupt möglich in diesen
patriarchalen Strukturen zu arbeiten?
Obwohl es einige Frauen gibt, die
katholische Theologie studieren, sind es
nur sehr wenige, die sich noch zu
einem Dienst in der Pfarrgemeinde
bereiterklären. Die meisten suchen
andere Wege. Um zu verstehen, wieso
ich in der Kirche arbeite, ist es gut,
meinen beruflichen Werdegang zu
betrachten.

Meine Glaubensgeschichte -
meine Geschichte als Frau

Als mittlere von drei Töchtern bin ich
in einer religiösen Familie in
Süddeutschland aufgewachsen. Unser
Leben war stark von religiösen Festen,
Bräuchen und Zeiten geprägt, so dass
die Kirche und der Glaube ganz selbst-

Laiin!
verständlich zu unserem Leben gehörten

Für uns drei Töchter war es
selbstverständlich, in der Kirche ein Zuhause,

einen Ort, wo wir dazugehören,
finden zu wollen. Dieses Zuhause war
für mich ab dem 15. Lebensjahr ein
katholischer Jugendverband. Dort erlebte

ich Kirche als einen Ort der
Zusammengehörigkeit, an dem ich als Person
ernstgenommen wurde. Ich lernte,
Verantwortung zu übernehmen, meine

Meinung zu äussern - lernte aber im
Verband auch Jugendliche mit ganz
anderen politischen Ideen und religiösen

Ansichten kennen, was mich be-
einflusste. In der Kirche am Ort fühlte
ich mich immer fremder, es passte vieles

nicht mehr zusammen. Da es mich
aber interessierte, wirklich zu wissen,
um was es bei dem Glauben an Jesus
von Nazareth geht, und dies dann auch
weiterzugeben, entschloss ich mich dazu,

Theologie zu studieren. Der
genaue Beruf hinterher war mir gar nicht
so wichtig, es war ohnehin klar, dass
ich aufgrund der damaligen
Arbeitsmarktsituation in Deutschland mit fast
jedem Studium arbeitslos sein werde.
Also wählte ich, was mich am meisten
interessierte, und wo ich mich zuhause
fühlte.

Hinwendung zur feministischen

Theologie

Die ersten zwei Jahre meines Studiums
bestanden vor allem darin, dass ich
weiterhin Jugendarbeit (diesmal als
Diözesanleiterin) und Unipolitik
(Fachschaftsarbeit) machte. Das
Studium war von der intellektuellen
Auseinandersetzung her recht spannend,
doch fehlte oft der Realitätsbezug. Die
Jugendarbeit empfand ich immer noch
als bereichernd, aber gerade in der

16



von Ingeborg Voss

Leitungsfunktion erfuhr ich, wie
schwierig es sein kann, als Frau meinen

Platz zu finden. So kam ich über
die männlich geprägten Strukturen in
der Jugendarbeit zur Auseinandersetzung

mit anderen Frauen, mit
feministischem Gedankengut. Die Orte, die
für uns bis jetzt befreiend waren,
erkannten wir als unterdrückend, uns
ausgrenzend und auf eine bestimmte
Rolle festlegend.
Nun war der Schritt zur feministischen
Theologie nicht mehr weit. In
Fribourg, wohin ich für ein Auslandjahr
gewechselt hatte, bestanden in dieser
Hinsicht auch entsprechende Möglichkeiten.

In mehreren Vorlesungen,
Seminarien, Week-Ends wurden
feministisch-theologische Fragen diskutiert,
Theologiestudentinnen schlössen sich
im feministischen Theologinnenforum
zusammen, um ihren Forderungen
Nachdruck zu verleihen. Viele theologische

Inhalte, die vorher für mich
wichtig waren, erkannte ich auf einmal
als sehr einengend und unterdrük-
kend, ich erfuhr, wie sehr der Glaube
mich als Frau in meiner Rolle festlegte,

wie sehr wir Frauen dadurch
verletzt wurden. Anderseits erlebte ich,
wie befreiend es ist, mit anderen Frauen

einen Weg, einen Glauben zu
suchen, der uns nicht einschränkt, unsere

Geschichte zu suchen, unsere Orte
zum Feiern zu finden.
Dies motivierte mich, den Schritt in
die Pfarrei zu wagen, um zu sehen, was
in der konkreten Arbeit eigentlich
möglich ist.

Die konkrete Pfarreiarbeit

Die Spanne zwischen meinem
feministisch-theologischem Wissen, meinen
Hoffnungen und Träumen und der
Realität in einer Pfarrei ist natürlich

wahnsinnig gross. Das bekam ich- wie
oben schon angedeutet, sehr schnell zu
spüren. Aber neben allen Einschränkungen

macht mir die Arbeit auch sehr
viel Spass. Es existieren Freiräume,
die ich nutzen kann.
Mit meiner reformierten Kollegin
zusammen hatte ich die Möglichkeit, eine

oekumenische Frauengruppe zu
gründen. Wir, das sind 10-15
reformierte und katholische Frauen
zwischen 25 und 60 Jahren, treffen uns
einmal pro Monat, um miteinander
feministische oder feministisch-theologische

Themen zu diskutieren, uns
gegenseitig zu bestärken und auch eigene
Riten zu suchen, um unseren Glauben
auszudrücken. Es sind Frauen, die
noch in der Kirche beheimatet sind,
aber auch solche, die zum ersten Mal
einen Ort innerhalb der Kirche gefunden

haben, wo sie mit ihren Erfahrungen

ernstgenommen werden.
In Seelsorgegesprächen erfahre ich

oft, wie wichtig es ist, dass ich als Frau
Ansprechspartnerin bin, da ich die
Probleme der Frauen besser teilen
kann, da wir uns auf gemeinsame
Erfahrungen stützen.
Diese Freiräume sind gut und wichtig,
die Arbeit mit Frauen gibt mir Kraft.
Ich erfahre auch oft, dass es für Frauen
wichtig ist, dass ich als Theologin da
bin. Einigen Mädchen biete ich damit
auch eine Identifikationsmöglichkeit,
die ihnen sonst nicht gegeben wäre.
Und doch werde ich gerade auch von
Frauen schwer akzeptiert, da sie ja ihr
Leben lang als Frau auf eine andere
Rolle festgelegt wurden.

Meine Ueberzeugungen
Es ist wichtig, Freiräume zu schaffen
und zwar innerhalb und ausserhalb der
Kirche. Ich bin davon überzeugt, dass
es notwendig ist, einen Ort zu haben,
wo wir miteinander das Leben feiern,
wo wir anklagen, wo wir miteinander
Visionen suchen können. Auch
bestimmte Riten sind von Bedeutung, so
zum Bespiel die Taufe wo einem
Menschen Würde und Kraft, die in jedem
Menschen stecken, auch zugesprochen
und er oder sie in eine Gemeinschaft
aufgenommen werden.
Ich möchte meine Macht, die ich in
dieser Funktion habe, dazu nutzen,
andere Menschen und besonders Frau
en, zu ermutigen, ihre Kraft und
Fähigkeiten für eine gerechtere Welt
einzusetzen. Letztes Wochenende habe
ich zum Beispiel eine Predigt zum Thema

der schweizerischen Kampagne
gegen Kinderprostitution gehalten.
Einerseits stellte ich die Tatsachen, die
sexuelle Ausbeutung an Kindern der
sogenannt Dritten Welt und hier in der
Schweiz, dar und klagte sie als Verbrechen

an. Andererseits versuchte ich in
der Predigt, die Zuhörerinnen mit ei-

17



ner biblischen Geschichte, in der zwei
Frauen aktiv das Leben von Kindern
schützen, zu ermutigen und an ihre
Verantwortung zu erinnern. Von den
beiden hebräischen Hebammen Shifra
und Pua wird berichtet, dass sie sich
mit List dem Befehl des ägyptischen
Pharaos widersetzten, die hebräischen
Knaben (potentielle Soldaten
potentielle Feinde) zu töten. Sie
behaupteten, die hebräischen Frauen
gebären ihre Kinder wie die Tiere und
rufen die Hebammen erst, wenn die Kinder

schon am Leben sind. Also konnten
sie sie bei der Geburt nicht töten.

In biblischen Geschichten wie dieser
sehe ich Ansatzpunkte, um einen
befreienden Weg zu gesellschaftlichen
Veränderungen zu gehen und meine
Kraft und Stellung zur Ermächtigung
anderer zu gebrauchen.

Und die Zukunft?

Wie meine berufliche Zukunft aussehen

wird, weiss ich nicht; ich habe meine

Arbeitsstelle auf Ende Juli gekündigt,

wofür strukturelle und persönliche
Gründe ausschlaggebend waren.

Nun möchte ich in einem Zwischenjahr
mein Verhältnis zu Glaube, Kirche

und Theologie grundsätzlich
überdenken und dann entscheiden, wie es
für mich beruflich weitergeht. Auf der
anderen Seite weiss ich aber, dass es
immer mehr Frauen gibt, die sich
innerhalb und ausserhalb der Kirchen
auf den Weg machen, um den Glauben
an ihre Kraft zu suchen und
auszudrücken, welche sie zu mutigen Schritten

in unserer Gesellschaft befähigt.
Dies zeigt sich an ganz verschiedenen
Punkten: In vielen Städten der
Schweiz werden monatlich Frauengottesdienste

gefeiert, zu denen sich Frauen
aller Konfessionen zusammenfinden.

Ausserdem findet am 17./18.
Oktober dieses Jahres in Basel das dritte
gesamtschweizerische Frauenkirchenfest

zum Thema "Der Hoffnung liebliche

Töchter: Zorn und Mut" - Feindbilder

und Friedensvisionen statt. Es
gibt immer mehr Frauen, die aus den
Kirchen austreten und auf andere Art
ihren Weg suchen.
Der Aufbruch wird von ganz vielen
verschiedenen Frauen - und auch
Männern - getragen, Menschen, die
den Mut haben, sich gegen Unterdrük-
kendes in Kirche und Gesellschaft zu
wehren.

Frauen für Frauen

Gott,
Schönheit und Liebe,
Weisheit und Kraft,
Quelle und Strom,
Vater und Mutter,
Freundin und Freund,
wir spüren oft, dass es schwer ist,
uns zu verstehen und anzunehmen.
Die Lebensgeschichten sind verschieden.

Die Aengste und Hoffnungen
sind verschieden.
Die Wünsche und Träume sind
verschieden.

Die Kräfte und Gaben sind verschieden.

Befreie uns von der Blindheit,
die nur einen Weg für alle sieht.
Befreie uns vom Neid,
der die Schwesterlichkeit verhindert
und das eigene Herz verdunkelt.
Befreie jede von der Angst,
sich selber anzublicken;
um zu erkennen, was da ist,
um zu erkennen, was fehlt.

Gott, Schöpferin Liebe,
erschaffe jeder den Mut,
in die eigene Tiefe zu gehen.
Erschaffe jeder den Mut,
zu erkunden, was sie braucht,
um lebendig zu sein;
was sie braucht,
um heile Person zu werden,
was sie braucht,
um ganz zu sein.

Wer frei ist,
kann in die Freiheit entlassen.
Wer ganz wird,
braucht nicht ängstlich zu mauern.
Wer heil wird,
kann Wunden sehn und verbinden.
Wer weiss, was er braucht,
und es fordert,
versteht die Bedürftigkeit.
Wer "ich" sagen lernt mit dir,
begreift die Würde und Freiheit im Du
Amen

(Christa Peikert-Flaspöhler in: Du
träumst in mir, mein Gott, Frauen
beten, Limburg 1989)

Für uns Frauen möchte ich noch ein
Gebet mitgeben, das mir sehr lieb ist
und Kraft gibt:

Ingeborg Voss ist 1964 in Ludwigshafen

geboren. Sie studierte von
1983 bis 1989 katholische Theologie
in Mainz und Fribourg. Ihre
Studienschwerpunkte waren feministische

Kirchengeschichtsschreibung
und mittelalterliche Philosophie.
Zur Zeit arbeitet sie als Theologin
in der katholischen Kirchgemeinde
Binningen/Bottmingen (BL).

18


	Frau - Theologin - Laiin!

