
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 17 (1991)

Heft: 8

Artikel: Gegen die Pseudo-Schwesterlichkeit : zur Kritik schwarzer
Feministinnen am weissen Feminismus

Autor: Prodolliet, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gegen die Pseudo
Schwesterlichkeit

3



Seit Betty Mahmoody's Bestseller wissen

wir es wieder: Frauen in islamischen

Gesellschaften werden brutal
unterdrückt. Obwohl Betty Mahmoo-
dy in verschiedenen Interviews immer
wieder betonte, lediglich ihr
Einzelschicksal geschildert zu haben, so zeigt
eine genauere Analyse ihres Buches,
dass sie mit den altbekannten
Klischees über fremde Gesellschaften
auffährt: hinterwäldlerisch, im tiefsten
Mittelalter steckend und insbesondere
frauenverachtend

Ich möchte nicht Bestreiten,dass Betty
Mahmoody im Iran eine schwierige
Zeit erlebte, ebensowenig möchte ich
behaupten, dass Frauen in islamischen
Gesellschaften in vielen Bereichen
nicht benachteiligt und unterdrückt
seien. Ich will hier denn auch nicht die
diversen Positionen zur gesellschaftlichen

Stellung von Frauen in islamischen

Ländern - etwa pro oder contra
Kopftuch - aufführen. Es geht mir
vielmehr darum, den Diskurs zu reflektieren,

welcher über die anderen, die
fremden Frauen geführt wird. Dabei
scheint mir symptomatisch, dass der
Diskurs über die Stellung der Frauen
in fremden Gesellschaften immer dann
auftritt, wenn es darum geht, sich
abzugrenzen, die Eigenständigkeit zu
bewahren, das Eigene als das Bessere
hinzustellen. Die Stellung der Frau in
einer andern Gesellschaft gilt dann
quasi als Indikator dafür, wie
fortschrittlich wir oder wie verabscheuens-
würdig die andern sind.

Internationale Frauensolidarität:
ein Mythos

In der Feministischen Literatur gibt es

genügend Beispiele, welche explizit
oder implizit davon ausgehen, dass die
"armen Schwestern" in irgendeinem
dieser Dritt-Welt-Länder in schlimmster

Unterdrückung lebten und das
Bewusstsein zur Auflehnung gegen das
Patriarchat eben noch nicht entwickelt
hätten. Im Gegensatz zu ihnen dürften
wir uns als westliche Feministinnen
rühmen, zu wissen, was der wahre
Feminismus sei. Wir erinnern uns alle an
die hitzigen Debatten anlässlich der
Konferenzen zur UN-Dekade der
Frau, als sich Vertreterinnen aus Dritt-
Welt-Ländern und dem Westen wegen
der Frage von Polygamie und
Klitorisbeschneidung in die Haare gerieten
und sich gegenseitig Arroganz und
Intoleranz vorwarfen.
Was für uns in den europäischen Ländern

als sinnvolle Strategien zur
Bekämpfung Frauen missachtender und
unterdrückender Praktiken erarbeitet
wurde, muss für Frauen im Iran, in
Senegal oder Brasilien nicht unbedingt
zutreffen. Schwarze Feministinnen
haben aus ihrer Erfahrung von Rassismus

innerhalb der Frauenbewegung
Kritikpunkte formuliert, die aufzeigen,

dass nicht blauäugig von einer
internationalen Frauensolidarität die

Rede sein kann. Es geht dabei keineswegs

darum, die zahllosen Mechanismen

patriarchaler Unterdrückung und
Machtausübung als nichtig
wegzuschieben und diese aus einem schlecht
verstandenen Kulturrelativismus als
"kulturelle Eigenart" verständnisvoll
hinzunehmen. Es gibt viele
Gemeinsamkeiten zwischen Frauen
unterschiedlicher Herkunft. Dies kann
jedoch nicht darüber hinwegtäuschen,
dass es auch erhebliche Differenzen
gibt, wie dies die Kritik Schwarzer
Feministinnen verdeutlicht.

Rassismus: die ethnozentristi-
sche Sicht

Der Vorwurf des Rassismus löste
anfangs der siebziger Jahre die
Auseinandersetzungen zwischen Schwarzen
und weissen Feministinnen in der Neuen

Frauenbewegung aus. Er basiert
auf der Reflexion der Lebenserfahrungen

von Schwarzen Frauen in einer
weiss geprägten, industriellen Gesellschaft,

welche sie nicht als ihre
Lebenswelt begriffen. Betty Friedans
weisse, bürgerliche "Nur-Hausfrau"
als bestimmender Ausgangspunkt
einer Analyse sexistischer Unterdrük-
kung ("Der Weiblichkeitswahn")
verstehen sie nicht als Abbild ihrer eigenen

Wirklichkeit.
Schwarze Frauen sehen sich doppelt
unterdrückt: durch den Rassismus der
weissen Männer und Frauen und durch
den Sexismus der weissen und Schwarzen

Männer. Die Literatur- und So-
zialwissenschaftlerin Bell Hooks
schreibt dazu: "Als Gruppe befinden
sich Schwarze Frauen in einer
ungewöhnlichen Position in dieser Gesellschaft,

denn wir sind am schärfsten
von sexistischer, rassistischer und
klassenspezifischer Unterdrückung betroffen.

Gleichzeitig sind wir die Gruppe,
die nicht dahingehend sozialisiert wurde,

die Rolle des Ausbeuters/Unterdrückers

anzunehmen: Uns wird kein
institutionalisierter 'Anderer' überlassen,

den oder die wir unterdrücken
könnten... Weisse Frauen und
Schwarze Männer haben beide
Möglichkeiten. Sie können als Unterdrük-
ker/in oder als Unterdrückte/r
handeln. Schwarze Männer können Opfer
von Rassismus sein, aber Sexismus
erlaubt es ihnen, als Ausbeuter und
Unterdrücker von Frauen zu handeln.
Weisse Frauen mögen Opfer von
Sexismus sein, aber Rassismus verleiht
ihnen die Fähigkeit, als Ausbeuterinnen

und Unterdrückerinnen von
Schwarzen Menschen zu handeln. Beide

Gruppen haben Befreiungsbewegungen

geleitet, die ihre Interessen
favorisierten und die anhaltende
Unterdrückung anderer Gruppen
unterstützten."

Adrienne Rieh bezeichnet diese
Haltung als "weissen Solipsismus", als
weisse Selbstbezogenheit. Eine solche
Haltung impliziert die Tendenz, "zu
denken, Vorstellungen zu entwickeln



und zu sprechen, als ob Weissheit die
Welt überhaupt beschreibe". Für
Schwarze Frauen bietet die (weisse)
feministische Kritik am patriarchalen
Kapitalismus keine genügende
Identifikationsbasis mit der Frauenbewegung.

Aufgrund der beschriebenen
Totalität ihrer Unterdrückung fordern
sie, dass Rassismus einen zentralen
Stellenwert in der Gesellschaftsanalyse

einnehmen muss. Eine solche Analyse

erst kann aufzeigen, wie
Geschlechtsidentität unterschiedlich
erfahren wird. Der strukturelle Unterschied

zwischen der sozialen
Konstruktion von weisser und Schwarzer
Weiblichkeit wird damit sichtbar. Erst
eine gesellschaftliche Analyse, welche
neben andern Kategorien auch den
Rassismus einbezieht, kann also nach
Meinung der Schwarzen Feministinnen

dazu beitragen, die Ethnozen-
triertheit des westlichen Feminismus
zu durchbrechen. Weissheit ist eben
nicht das Allgemeine.

Die Machtfrage unter Frauen

Dass Frauen unterschiedlicher sozialer,

ethnischer oder rassischer
Herkunft auch unterschiedlichen Zugang
zu Machtpositionen haben und
unterschiedlich damit umgehen, ist nicht
nur ein Problem zwischen weissen und
Schwarzen Frauen, sondern auch
zwischen Frauen verschiedener
Gesellschaftsschichten. Während aber die
Differenzen zwischen Angehörigen
verschiedener gesellschaftlicher
Schichten zumindest teilweise thematisiert

werden, so ist die Machtfrage
zwischen weissen und Schwarzen
Frauen noch weitgehend ein Tabu. Oft
wird von den weissen Frauen eine
weltweite Frauensolidarität in
Anspruch genommen, welche aber von
den Schwarzen "Schwestern" nicht
einmütig geteilt wird. Während weisse
Frauen, wenn auch zum Teil in
untergeordneter Position an der Macht ihrer
Männer teilnehmen können, gilt dies
für ihre Schwarzen Mitbürgerinnen
nicht. Sie können höchstens an der
Ohnmacht ihrer Männer teilnehmen.
Neben dem Machtgefälle, welches
Schwarze Frauen z.B. in den USA
erleben, gibt es auch ein Machtgefälle
innerhalb der internationalen Frauenbewegung.

Schwarze Feministinnen
wehren sich dagegen, dass die historische

Erfahrung der weissen Frauen mit
derjenigen der Schwarzen Frauen
gleichzusetzen sei. Die britische Feministin

Hazel Carby: "Wir brauchen
keine weissen Feministinnen, die
unsere Geschichte für uns schreiben, das
können wir selber. Wenn sie jedoch ihre

eigene Geschichte schreiben und
das die Geschichte der Frauen nennen,
unser Leben ignorieren und ihre
Beziehungen zu uns, dann ist das der
Moment, wo sie innerhalb der Beziehungen

des Rassismus agieren und männliche
Geschichte schreiben."

Imperialismus und
Bevormundung

Wenn also weisse Feministinnen
innerhalb der internationalen Frauenbewegung

meinen, für die Anderen
Frauen Forderungen aufstellen zu
können, dann ist dies nicht nur
bevormundend, sondern wird als imperialistisch

erlebt. So werden auch die
internationalen Frauenkonferenzen, als
von den USA geplante und organisierte

Konferenzen bezeichnet, welche die
Teilnehmerinnen aus der Dritten Welt
zu einem passiven Publikum machten
und allenfalls als Alibi-Schwarze einige

berühmte Persönlichkeiten reden
liessen. Die Marokkanerin Fatima
Mernissi und die Ägypterin Nawal el
Saadawi betonen dabei den Mangel an
eigener Einschätzungsfähigkeit der
westlichen Frauen als Mitglieder
imperialistischer Mächte. Die Britinnen
Valerie Arnos und Prathiba Parmar
bezeichnen den euroamerikanischen
Feminismus, der sich als der einzig
legitime Feminismus etabliert habe, in
ihrem Aufsatz "Challenging Imperial
Feminism" explizit als imperialistisch.
Farbige Britinnen würden kaum als
den weissen ebenbürtige Staatsbürgerinnen

wahrgenommen. Kolonialistisches

Gebaren wird von den ehemals
Kolonisierten täglich neu erlebt.
Imperialistisches Verhalten wird auch
solchen Feministinnen vorgeworfen,
die sich ohne Kenntnis um konkrete
Situationen negativ über
Veränderungsprozesse in andern Gesellschaften

äusserten. Nawal el Saadawi
schreibt in der Einleitung ihres Buches
"Tschador" über die internationale
Frauensolidarität bezüglich der
iranischen Revolution: "Zweifellos ist der
Versuch, die Frauen wieder in den
Kreis der Familie zu verbannen und
ihnen den 'Tschador' aufzuzwingen, ein
Akt reaktionärer Politik; solche
Massnahmen sind einer Revolution unwürdig,

die sich zum Ziel gemacht hat, die
Menschen zu befreien und das Elend
und die Ausbeutung zu überwinden.

Die Frauensolidarität kann zu einer
mächtigen verändernden Kraft werden

und auf künftige Entwicklungen in
einer Weise Einfluss nehmen, die auch
den Männern nützt. Aber diese Solidarität

muss von genauen Kenntnissen
über die Situation unterentwickelter
Länder getragen sein: sie kann sonst
leicht für andere Zwecke ausgenutzt
werden und der Sache der
Gleichberechtigung und Freiheit eher schaden
als nützen. Man muss stets im Auge
behalten, in welcher Weise der Kampf
um die Frauenemanzipation mit den
nationalen Befreiungsbewegungen
verknüpft ist, die sich überall in der
Dritten Welt gegen den Einfluss fremder

Mächte und die kapitalistische
Ausbeutung von Mensehen und
Ressourcen richten. Sobald dieser
Zusammenhang ausser Blick gerät, besteht
die Gefahr, dass die westlichen
Frauenbewegungen nichts mehr zur Eman¬

zipation der Frauen in Asien, Afrika
und Lateinamerika beitragen können,
sondern stattdessen, ohne es zu wollen,

den Kräften des Fortschritts und
der Befreiung Schaden zufügen."
Die Strategien, welche westliche
Feministinnen für sich selber entwickeln
und entwickelt haben, können ihrer
Meinung nach also gerade für deren
eigene Gesellschaft Gültigkeit
beanspruchen. Frauen in andern
Gesellschaften müssen und wollen ihrer
spezifisch historischen Erfahrung und
Situation gemäss eigene Konzepte von
Emanzipation entwerfen.

SP*

5



Wer sind die Opfer?

Viele Vertreterinnen der westlichen
Frauenbewegung meinten es zwar gut
mit ihrem Engagement für die "armen
Schwestern", doch fühlen sich Schwarze

Frauen bevormundet, wenn Frauen
aus den westlichen Industrieländern
ihnen vorschreiben, was sie zu tun und
wie sie sich zu verhalten hätten.
Dahinter steckt die Konzeptualisierung
aller Frauen in der Dritten Welt als

Opferfiguren. Die Selbstbetrachtung
der Frauen in Europa und in den USA
als Opfer männlicher Gewalt und
ideologischer Zuschreibung von
Rollenverhalten trifft ihrer Meinung nach für
sie nur bedingt zu oder steht jeweils in
andern historischen und politischen
Zusammenhängen
Die Sozialwissenschaftlerin Chandra
Talpade Mohanty kritisiert anhand des
Buches von Mary Daly "Gyn/Ecolo-
gy" die Art und Weise, wie Frauen
über Zeiten und Kontinente hinweg in
einen Topf geworfen und gesamthaft
als Opfer sexueller Gewalt dargestellt
werden. Es geht ihr dabei nicht darum,
die grausamen Techniken männlicher
Herrschaft herabzumindern, sondern
zu zeigen, dass dies zu sehr problematischen

Vergleichen und zu falschen
Schlussfolgerungen führen kann. Sie
schreibt: "Nicht nur, dass dieser Stempel

(als sexuelle Opfer) die konkreten
historischen und materiellen Realitäten

und Widersprüche auslöscht, die
zu Praktiken, wie z.B. der Hexenverfolgung

und der Klitorisbeschneidung
führen, und sie gleichzeitig aufrechterhält.

Er löscht auch die Unterschiede,
die Vielschichtigkeit und die Hetero-
genität in den Leben z.B. von Frauen
verschiedener Klassen, Religionen
und Nationalitäten in Afrika aus.
Obwohl es wahr ist, dass das Potential
männlicher Gewalt gegen Frauen ihre
soziale Stellung bis zu einem gewissen
Grade umschreibt und erklärt, macht
die Definition von Frauen als archetypische

Opfer Frauen zu 'Objekten, die
sich selbst verteidigen' und Männer zu
'Subjekten, die Gewalt ausüben', und
teilt (jede) Gesellschaft in machtlose
(sprich: Frauen) und machtvolle
(sprich: Männer) Gruppen von
Menschen. Männliche Gewalt muss innerhalb

bestimmter Gesellschaften analysiert

und interpretiert werden, um sie
erstens besser zu verstehen und, um
zweitens ihre Veränderung effektiver
organisieren zu können."
Chandra Talpade Mohanty meint,
dass Frauensolidarität nicht allein
aufgrund des Geschlechts vorausgesetzt
werden kann. Sie kann nur durch eine
konkrete, historische und politische
Praxis und Analyse entstehen. In
diesem Sinne bringt es den Frauen der
Dritten Welt wenig, wenn ihre Situation

- aus dem historischen und politischen

Kontext gerissen - herangezogen

wird, um in einem Buch, das
hauptsächlich für westliche Frauen
geschrieben wurde, als Opfer-Beispiel

aufwarten zu müssen.
In einem ähnlichen Sinne ist Cheryl
Benard und Edit Schlaffers Buch "Die
Grenzen des Geschlechts" zu kritisieren.

In dem süffig geschriebenen Buch
mit dem Untertitel "Anleitungen zum
Sturz des Internationalen Patriarchats"

werden uns erschütternde
Berichte über die Ausbeutung von Frauen

v.a. in islamischen Gesellschaften
vorgeführt. Über die Schwierigkeit
einer internationalen Frauensolidarität
schreiben sie, indem sie die Frauen
nicht nur als Opfer von männlicher
Gewalt, sondern auch als Gefangene
ihrer Kultur begreifen: "Engagierte
Frauen in der Dritten Welt zögern,
gefangen in ihrer Loyalität gegenüber
ihrer Kultur und ihrer Geschlechtsgruppe;

während sie zögern, treten bereits
die Männer auf den Plan und definieren

alles, was zu ihrer Kultur gehörte
und von den Kolonialherren angegriffen

wurde, als Bestandteil des antiko-
lonialistischen Kampfes: so auch die
Misshandlung der Frauen. Das Zögern
können wir den Frauen dieser Länder
nicht vorwerfen; es entstammt demselben

Impuls, der das Opfer eines
gewalttätigen Ehemannes seine Anzeige
zurückziehen lässt..."
Oder mit andern Worten: sie sind eben
alle Opfer. Wir könnten auch sagen:
sie haben das falsche Bewusstsein, sie
können ja nichts dafür. Dies ist genau
die Einschätzung, als Unterdrückte in
einem Objektstatus zu leben, gegen
die sich die Schwarzen Frauen wehren.
Wer ist denn eigentlich mehr Opfer, so
fragen sie, die Frauen im Westen, die
ausgezogen werden oder die Frauen
im Osten, die zugedeckt werden?

Die Homogenisierung aller
Frauen: Das Konstrukt der
"Dritt-Welt-Frau"

Frauen aus der Dritten Welt werden
oft so behandelt, als ob sie eine einzige
homogene soziologische Gruppe
wären. Dies gilt ebensosehr für
Analysekategorien wie "Frauen in Afrika",
"Frauen in islamischen Gesellschaften",

"Frauen im Entwicklungspro-
zess", "Die arabische Frau" und ähnliche.

Solche amorphen Kategorien sind
nicht nur ahistorisch und apolitisch,
sondern auch soziologisch und
ethnologisch nicht haltbar. Im allgemeinen
werden mit solchen Begriffen Frauen
als universelle Abhängige, als Opfer
patriarchaler Gewalt gefasst. Das soll
nicht heissen, dass Abhängigkeiten
nicht verurteilt werden sollen. Doch
strotzen Bücher mit solchen Titeln von
Allgemeinplätzen, die die betroffenen
Frauen wie im erwähnten Zitat von
Benard/Schlaffer zu Recht zögern
machen und vor allem die Männer dazu
veranlassen, jede Kritik aus dem Westen

als kulturimperialistisch abzulehnen.

Chandra Talpade Mohanty
meint: "Wenn gemeinsame Abhängig¬

keiten alles wären, was uns verbindet,
dann würden Dritte-Welt-Frauen
immer als apolitische Gruppe ohne
Subjekt-Status gesehen! Stattdessen ist es,
wenn überhaupt, der gemeinsame
Kontext politischer Kämpfe gegen
Klassen-, Rassen-, Geschlechts- und
imperialistische Hierarchien, die
Dritte-Welt-Frauen unter Umständen in
dieser historischen Phase in einer
strategischen Gruppe verbindet."

Die neuen Klischees

Die Fülle von Literatur, welche alle
sogenannten Dritt-Welt-Frauen in ein
Buch zwängt, fördert das stereotype
Denken westlicher Leserinnen und
Leser, auch wenn die einzelnen Beiträge

zu einem Sammelband über Frauen
in der Dritten Welt durchaus gut sein
mögen. Die Homogenisierung der
Dritt-Welt-Frauen verführt dabei
nicht nur zu den Stereotypen der
armen, ungebildeten, hart arbeitenden,
aber dennoch fröhlichen Frau aus
irgend einem Teil der Dritten Welt. Die
Einseitigkeit der Betrachtung und das
Hervorstreichen einzelner kultureller
Phänomene lässt Frauen aus dem Westen

beim Stichwort Indien zuerst an
Witwenverbrennung, bei Afrika an
Klitorisbeschneidung, bei Südostasien
an Frauenhandel oder romantisierend
beim Stichwort traditionale
Gesellschaften an starke, mächtige und
naturverbundene Frauen denken. Dies
kommt- so Sheila Mysorekar - dem
Denken weisser Männer nahe, die mit
Südostasien Massagesalons und mit
Kenya feurige Liebhaberinnen assoziieren.

Wenn wir andern gegenüber unsere
Kultur beschreiben - auch wenn wir
dies kritisch tun -, sprechen wir j a auch
nicht als erstes von Hexenverbrennungen,

sondern versuchen, ein möglichst
differenziertes Bild von ökonomischen,

politischen und sozialen
Beziehungen darzustellen. Genauso fordern
uns die Schwarzen Frauen auf, dass -
wenn wir uns schon mit Gesellschaften
in der Dritten Welt beschäftigen - dies
ebenso sorgfältig tun. Frauen sollen
nicht schon vor einer Untersuchung als
einheitliche, machtlose Gruppe, die
quasi ausserhalb der Geschichte
existiert, betrachtet werden.
Dahinter steckt nach Mohanty eine
bestimmte methodische Vorgehensweise,

welche unreflektiert Stereotype aus
der eigenen Gesellschaft auf andere
Gesellschaften überträgt: "Erstens
wird der Beweis der Allgemeingültigkeit

durch die Anwendung einer
arithmetischen Methode geführt. Die
Argumentation verläuft [beispielsweise]
folgendermassen: je grösser die Zahl
von Frauen, die einen Schleier tragen,
desto universeller ist die Geschlechtertrennung

und die Kontrolle der Frauen.

Ebenso summieren sich eine grosse
Anzahl verschiedener, fragmentierter
Beispiele aus einer Reihe von Ländern
anscheinend zu einer allgemeingülti-

6



gen Tatsache."
Ihrer Meinung nach müssen die
konkreten Bedeutungen, die den
verschleierten Frauen in spezifisch
historischen Situationen zugeschrieben
werden, analysiert werden. Und weiter

zur Methodik: "Zweitens werden
Begriffe wie Reproduktion,
geschlechtliche Arbeitsteilung, Familie,
Heirat, Haushalt, Patriarchat, usw. oft
(zur Begründung der untergeordneten
Stellung der Frau) benutzt, ohne sie
bezogen auf die lokalen kulturellen
und historischen Zusammenhänge zu
konkretisieren."

Sie verlangt, dass solche Begriffe
jeweils auf ihren Inhalt hin geprüft werden.

Es kann also nicht von der
Arbeitsteilung gesprochen werden, wenn
nicht untersucht wird, was Arbeitsteilung

konkret beinhaltet und wie sie
bewertet wird.
Diese Grundsätze gelten im übrigen

auch für entwicklungspolitische
Überlegungen. Frauen haben nicht weltweit
dieselben Bedürfnisse. Eine
Mittelklasse-Frau in Jakarta hat nicht dieselben

Probleme wie ihre in einem ländlichen

Gebiet aufgewachsene Hausangestellte

oder deren Schwester, die als
Kleinhändlerin den Lebensunterhalt
ihrer Familie bestreitet. Bei
Bedürfnisanalysen in der entwicklungspolitischen

Planung müssen demnach
frauenspezifische Entwicklungsmodelle
und -projekte der Heterogenität auch
der "Gruppe Frauen" in einer
bestimmten Gesellschaft gerecht werden.

Dritte-Welt-Frauen dürfen nicht
als Subjekte ausserhalb sozialer
Verhältnisse definiert werden. Es sollten
genau diese Strukturen untersucht
werden, denn erst sie können in
konkreten Fällen Aufschluss darüber
geben, wie die Geschlechterverhältnisse
anderswo organisiert sind und organisiert

werden.

Ihrer Meinung nach müssen die
konkreten Bedeutungen, die den
verschleierten Frauen in spezifisch
historischen Situationen zugeschrieben
werden, analysiert werden. Und weiter

zur Methodik: "Zweitens werden
Begriffe wie Reproduktion,
geschlechtliche Arbeitsteilung, Familie,
Heirat, Haushalt, Patriarchat, usw. oft
(zur Begründung der untergeordneten
Stellung der Frau) benutzt, ohne sie
bezogen auf die lokalen kulturellen
und historischen Zusammenhänge zu
konkretisieren."

Sie verlangt, dass solche Begriffe
jeweils auf ihren Inhalt hin geprüft werden.

Es kann also nicht von der
Arbeitsteilung gesprochen werden, wenn
nicht untersucht wird, was Arbeitsteilung

konkret beinhaltet und wie sie
bewertet wird.
Diese Grundsätze gelten im übrigen
auch für entwicklungspolitische
Überlegungen. Frauen haben nicht weltweit
dieselben Bedürfnisse. Eine
Mittelklasse-Frau in Jakarta hat nicht dieselben

Probleme wie ihre in einem ländlichen

Gebiet aufgewachsene Hausangestellte

oder deren Schwester, die als
Kleinhändlerin den Lebensunterhalt
ihrer Familie bestreitet. Bei
Bedürfnisanalysen in der entwicklungspolitischen

Planung müssen demnach
frauenspezifische Entwicklungsmodelle
und -projekte der Heterogenität auch
der "Gruppe Frauen" in einer
bestimmten Gesellschaft gerecht werden.

Dritte-Welt-Frauen dürfen nicht
als Subjekte ausserhalb sozialer
Verhältnisse definiert werden. Es sollten
genau diese Strukturen untersucht
werden, denn erst sie können in
konkreten Fällen Aufschluss darüber
geben, wie die Geschlechterverhältnisse
anderswo organisiert sind und organisiert

werden.

Gemeinsamkeit und Differenz

Die Kritik der Schwarzen Frauen und
ihre Aufforderung, die festgefahrenen
Ansichten über die fremden Frauen zu
überdenken, zeigen auf, dass ihr Interesse

an einer Gemeinsamkeit durchaus
stark ist. Nur die Benennung der
Differenzen und eine Auseinandersetzung

mit ihnen kann jedoch zu einem
fruchtbaren Dialog führen. Weder eine

Idealisierung und Romantisierung
im Sinne von "wie wunderbar lebensfroh

und stark sind doch die Frauen in
traditionalen Gesellschaften" noch eine

arrogante Haltung wie "letztlich
wissen wir es doch besser, sie haben
eben das falsche Bewusstsein" ist also
angesagt. Es geht um die gegenseitige
Anerkennung. Sowohl der
Gemeinsamkeiten wie der Unterschiede. Pat
Parker hat es so formuliert:

"Erstens, vergiss, dass ich schwarz bin.
Zweitens, vergiss nie, dass ich schwarz
bin."

7



Literatur zum Thema in deutscher Sprache
Hooks, Bell,
Schwesterlichkeit: Politische Solidarität unter
Frauen. In: beiträge zur feministischen theorie
und praxis 27, 1990: 77-92.

Kraft, Marion,
Zwischen Aversion, Alibi und Anerkennung.
Aspekte der Auseinandersetzung mit der Literatur

schwarzer Frauen. In: beiträge zur feministischen

theorie und praxis 23, 1988: 139-146.

Lenz, Ilse,
Frauenbewegung und die Ungleichzeitigkeiten
der Moderne - Ein Problemaufriss. In: Peripherie

39/40, 1990: 161-175.

Levin, Tobe,
U.S. Feminismus: Schwarz auf Weiss. In: beiträge

zur feministischen theorie und praxis 27,
1990: 59-66.

Lorde, Audre,
Zami. Eine Mythobiographie. Berlin: Orlanda-
verlag 1988.

Mernissi, Fatima,
Geschlecht, Ideologie, Islam. München:
Frauenbuchverlag 1987.

Mamozai, Martha
Komplizinnen. Reinbek bei Hamburg: rororo
1990.

Mohanty, Chandra Talpade,
Aus westlicher Sicht. Feministische Theorie und
koloniale Diskurse. In: beiträge zur feministischen

theorie und praxis 23, 1988: 149-162.

Saadawi, Nawal el,
Tschador. Frauen im Islam. Berlin: con 1980.

Schultz, Dagmar,
Unterschiede zwischen Frauen - ein kritischer
Blick auf den Umgang mit "den Anderen" in der
feministischen Forschung weisser Frauen. In:
beitrage zur feministischen theorie und praxis

Thtam, Awa.
Die Stimme der schwarzen Frau. Vom Leid der
Afrikanerinnen. Reinbek bei Hamburg: rororo

Simone Prodolliet
geboren 1957,studierte in Bern
Ethnologie, Geschichte und
Religionsgeschichte. Sie ist Autorin des
Buches "Wider die Schamlosigkeit und
das Elend der heidnischen Weiber"
(Zürich 1987). 1987-89 forschte sie
in Indonesien über die Sozialgeschichte

einer Kleinstadt. Seit 1990
ist sie Assistentin am Institut für
Soziologie in Bern und arbeitet an
ihrer Dissertation.

Anmerkung: Zum Begriff Schwarze Frauen: Ich
gebrauche den Begriff Schwarze oder Andere
Frauen für alle nicht-weissen Frauen. Schwarze
Feministinnen in den USA haben in den sechziger

Jahren diesen ursprünglich rassistischen
Begriff für sich selbst positiv umgemünzt und auch
auf Frauen anderer Hautfarbe ausgedehnt. Sie
sprechen von sich als Black women öder women
of Color, wobei Black und Color jeweils mit
einem Grossbuchstaben geschrieben werden. In
der deutschen Sprache werden analog Schwarze,
Farbige und Andere ebenfalls gross geschrie-

IIIS

8

I

c
"ö
CD

c
£
E
«5
(/>

3
N

0)

O
(/>

c
0)
E
E
(0
(0
3
N

Im FEMIA finden Frauen die
Möglichkeit, eigene Ideen einzubringen
und sie in Kleinprojekten zu realisieren.

Ayla Sunayol und drei Frauen aus
der Türkei organisieren einen Videokurs

im FEMIA. In Planung ist auch
ein Film über das FEMIA. Rahel
Bosch hat sich mit Ayla über das Projekt

unterhalten.

Was bedeutet filmen für dich persönlich?

Ich wollte immer Journalistin werden.
Aber das ist nicht gegangen. Der
Medienbereich hat mich aber immer
schon fasziniert. Ich habe ohne
konkrete Pläne zu filmen angefangen. Das
war eine wirklich interessante Erfahrung.

Als ich mit der Kamera auf die
Strasse ging, hatte ich zum ersten Mal
seit ich in der Schweiz bin das Gefühl,
keine Ausländerin zu sein. Niemand


	Gegen die Pseudo-Schwesterlichkeit : zur Kritik schwarzer Feministinnen am weissen Feminismus

