Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 17 (1991)

Heft: 8

Artikel: Gegen die Pseudo-Schwesterlichkeit : zur Kritik schwarzer
Feministinnen am weissen Feminismus

Autor: Prodolliet, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pseudo-
ichkel

e

Gegen d
- Schwesterl

itik Schwarzer Femi-

Zur Kr

Fe-

iIssen

tinnen am we

nis

minismus

von Simone Prodolliet

e




Seit Betty Mahmoody’s Bestseller wis-
sen wir es wieder: Frauen in islami-
schen Gesellschaften werden brutal
unterdriickt. Obwohl Betty Mahmoo-
dy in verschiedenen Interviews immer
wieder betonte, lediglich ihr Einzel-
schicksal geschildert zu haben, so zeigt
eine genauere Analyse ihres Buches,
dass sie mit den altbekannten KiIi-
schees iiber fremde Gesellschaften
auffihrt: hinterwaldlerisch, im tiefsten
Mittelalter steckend und insbesondere
frauenverachtend.

Ich mochte nicht Bestreiten,dass Betty
Mahmoody im Iran eine schwierige
Zeit erlebte, ebensowenig mochte ich
behaupten, dass Frauen in islamischen
Gesellschaften in vielen Bereichen
nicht benachteiligt und unterdriickt
seien. Ich will hier denn auch nicht die
diversen Positionen zur gesellschaftli-
chen Stellung von Frauen in islami-
schen Landern - etwa pro oder contra
Kopftuch - auffithren. Es geht mir viel-
mehr darum, den Diskurs zu reflektie-
ren, welcher iber die anderen, die
fremden Frauen gefiihrt wird. Dabei
scheint mir symptomatisch, dass der
Diskurs tiber die Stellung der Frauen
in fremden Gesellschaften immer dann
auftritt, wenn es darum geht, sich ab-
zugrenzen, die Eigenstiandigkeit zu be-
wahren, das Eigene als das Bessere
hinzustellen. Die Stellung der Frau in
einer andern Gesellschaft gilt dann
quasi als Indikator dafiir, wie fort-
schrittlich wir oder wie verabscheuens-
wiirdig die andern sind.

Internationale Frauensolidar-
itit: ein Mythos

In der Feministischen Literatur gibt es
geniigend Beispiele, welche explizit
oder implizit davon ausgehen, dass die
“armen Schwestern“ in irgendeinem
dieser Dritt-Welt-Lander in schlimm-
ster Unterdriickung lebten und das Be-
wusstsein zur Auflehnung gegen das
Patriarchat eben noch nicht entwickelt
hitten. Im Gegensatz zu ihnen diirften
wir uns als westliche Feministinnen
rithmen, zu wissen, was der wahre Fe-
minismus sei. Wir erinnern uns alle an
die hitzigen Debatten anldsslich der
Konferenzen zur UN-Dekade der
Frau, als sich Vertreterinnen aus Dritt-
Welt-Landern und dem Westen wegen
der Frage von Polygamie und Klitoris-
beschneidung in die Haare gerieten
und sich gegenseitig Arroganz und In-
toleranz vorwarfen.

Was fiir uns in den européischen Lén-
dern als sinnvolle Strategien zur Be-
kdmpfung Frauen missachtender und
unterdriickender Praktiken erarbeitet
wurde, muss fiir Frauen im Iran, in Se-
negal oder Brasilien nicht unbedingt
zutreffen. Schwarze Feministinnen ha-
ben aus ihrer Erfahrung von Rassis-
mus innerhalb der Frauenbewegung
Kritikpunkte formuliert, die aufzei-
gen, dass nicht blaudugig von einer in-
ternationalen Frauensolidaritidt die

Rede sein kann. Es geht dabei keines-
wegs darum, die zahllosen Mechanis-
men patriarchaler Unterdriickung und
Machtausiibung als nichtig wegzu-
schieben und diese aus einem schlecht
verstandenen Kulturrelativismus als
“kulturelle Eigenart“ verstdndnisvoll
hinzunehmen. Es gibt viele Gemein-
samkeiten zwischen Frauen unter-
schiedlicher Herkunft. Dies kann je-
doch nicht dariiber hinwegtéuschen,
dass es auch erhebliche Differenzen
gibt, wie dies die Kritik Schwarzer Fe-
ministinnen verdeutlicht.

Rassismus: die ethnozentristi-
sche Sicht

Der Vorwurf des Rassismus 16ste an-
fangs der siebziger Jahre die Ausein-
andersetzungen zwischen Schwarzen
und weissen Feministinnen in der Neu-
en Frauenbewegung aus. Er basiert
auf der Reflexion der Lebenserfahrun-
gen von Schwarzen Frauen in einer
weiss gepragten, industriellen Gesell-
schaft, welche sie nicht als ihre Le-
benswelt begriffen. Betty Friedans
weisse, birgerliche “Nur-Hausfrau®
als bestimmender Ausgangspunkt ei-
ner Analyse sexistischer Unterdriik-
kung (“Der Weiblichkeitswahn“) ver-
stehen sie nicht als Abbild ihrer eige-
nen Wirklichkeit.

Schwarze Frauen sehen sich doppelt
unterdriickt: durch den Rassismus der
weissen Manner und Frauen und durch
den Sexismus der weissen und Schwar-
zen Minner. Die Literatur- und So-
zialwissenschaftlerin ~ Bell ~ Hooks
schreibt dazu: “Als Gruppe befinden
sich Schwarze Frauen in einer unge-
wohnlichen Position in dieser Gesell-
schaft, denn wir ... sind am schérfsten
von sexistischer, rassistischer und klas-
senspezifischer Unterdriickung betrof-
fen. Gleichzeitig sind wir die Gruppe,
die nicht dahingehend sozialisiert wur-
de, die Rolle des Ausbeuters/Unter-
driickers anzunehmen: Uns wird kein
institutionalisierter ‘Anderer’ iiberlas-
sen, den oder die wir unterdriicken
konnten... Weisse Frauen und
Schwarze Miénner haben beide Mog-
lichkeiten. Sie kénnen als Unterdriik-
ker/in oder als Unterdriickte/r han-
deln. Schwarze Manner kénnen Opfer
von Rassismus sein, aber Sexismus er-
laubt es ihnen, als Ausbeuter und Un-
terdriicker von Frauen zu handeln.
Weisse Frauen mogen Opfer von Se-
xismus sein, aber Rassismus verleiht
ihnen die Fihigkeit, als Ausbeuterin-
nen und Unterdriickerinnen von
Schwarzen Menschen zu handeln. Bei-
de Gruppen haben Befreiungsbewe-
gungen geleitet, die ihre Interessen fa-
vorisierten und die anhaltende Unter-
driickung anderer Gruppen unter-
stiitzten.

Adrienne Rich bezeichnet diese Hal-
tung als “weissen Solipsismus®, als
weisse Selbstbezogenheit. Eine solche
Haltung impliziert die Tendenz, “zu
denken, Vorstellungen zu entwickeln



und zu sprechen, als ob Weissheit die
Welt iberhaupt beschreibe“. Fir
Schwarze Frauen bietet die (weisse)
feministische Kritik am patriarchalen
Kapitalismus keine geniigende Identi-
fikationsbasis mit der Frauenbewe-
gung. Aufgrund der beschriebenen
Totalitat ihrer Unterdriickung fordern
sie, dass Rassismus einen zentralen
Stellenwert in der Gesellschaftsanaly-
se einnehmen muss. Eine solche Ana-
lyse erst kann aufzeigen, wie Ge-
schlechtsidentitit unterschiedlich er-
fahren wird. Der strukturelle Unter-
schied zwischen der sozialen Kon-
struktion von weisser und Schwarzer
Weiblichkeit wird damit sichtbar. Erst
eine gesellschaftliche Analyse, welche
neben andern Kategorien auch den
Rassismus einbezieht, kann also nach
Meinung der Schwarzen Feministin-
nen dazu beitragen, die Ethnozen-
triertheit des westlichen Feminismus
zu durchbrechen. Weissheit ist eben
nicht das Allgemeine.

Die Machtfrage unter Frauen

Dass Frauen unterschiedlicher sozia-
ler, ethnischer oder rassischer Her-
kunft auch unterschiedlichen Zugang
zu Machtpositionen haben und unter-
schiedlich damit umgehen, ist nicht
nur ein Problem zwischen weissen und
Schwarzen Frauen, sondern auch zwi-
schen Frauen verschiedener Gesell-
schaftsschichten. Wahrend aber die
Differenzen zwischen Angehorigen
verschiedener gesellschaftlicher
Schichten zumindest teilweise thema-
tisiert werden, so ist die Machtfrage
zwischen weissen und Schwarzen
Frauen noch weitgehend ein Tabu. Oft
wird von den weissen Frauen eine
weltweite * Frauensolidaritidt in An-
spruch genommen, welche aber von
den Schwarzen “Schwestern“ nicht
einmiitig geteilt wird. Wahrend weisse
Frauen, wenn auch zum Teil in unter-
geordneter Position an der Macht ihrer
Minner teilnehmen kénnen, gilt dies
fir ihre Schwarzen Mitbiirgerinnen
nicht. Sie kénnen hochstens an der
Ohnmacht ihrer Ménner teilnehmen.
Neben dem Machtgefille, welches
Schwarze Frauen z.B. in den USA er-
leben, gibt es auch ein Machtgefille in-
nerhalb der internationalen Frauenbe-
wegung. Schwarze Feministinnen
wehren sich dagegen, dass die histori-
sche Erfahrung der weissen Frauen mit
derjenigen der Schwarzen Frauen
gleichzusetzen sei. Die britische Femi-
nistin Hazel Carby: “Wir brauchen
keine weissen Feministinnen, die un-
sere Geschichte fiir uns schreiben, das
konnen wir selber. Wenn sie jedoch ih-
re eigene Geschichte schreiben und
das die Geschichte der Frauen nennen,
unser Leben ignorieren und ihre Be-
ziehungen zu uns, dann ist das der Mo-
ment, wo sie innerhalb der Beziehun-
gen des Rassismus agieren und mannli-
che Geschichte schreiben.

Imperialismus und Bevor-

mundung

Wenn also weisse Feministinnen in-
nerhalb der internationalen Frauenbe-
wegung meinen, fir die Anderen
Frauen Forderungen aufstellen zu
kénnen, dann ist dies nicht nur bevor-
mundend, sondern wird als imperiali-
stisch erlebt. So werden auch die inter-
nationalen Frauenkonferenzen, als
von den USA geplante und organisier-
te Konferenzen bezeichnet, welche die
Teilnehmerinnen aus der Dritten Welt
zu einem passiven Publikum machten
und allenfalls als Alibi-Schwarze eini-
ge beriihmte Personlichkeiten reden
liessen. Die Marokkanerin Fatima
Mernissi und die Agypterin Nawal el
Saadawi betonen dabei den Mangel an
eigener Einschatzungsfahigkeit der
westlichen Frauen als Mitglieder impe-
rialistischer Méchte. Die Britinnen
Valerie Amos und Prathiba Parmar
bezeichnen den euroamerikanischen
Feminismus, der sich als der einzig le-
gitime Feminismus etabliert habe, in
ihrem Aufsatz “Challenging Imperial
Feminism“ explizit als imperialistisch.
Farbige Britinnen wiirden kaum als
den weissen ebenbiirtige Staatsbiirge-
rinnen wahrgenommen. Kolonialisti-
sches Gebaren wird von den ehemals
Kolonisierten téglich neu erlebt.

Imperialistisches Verhalten wird auch
solchen Feministinnen vorgeworfen,
die sich ohne Kenntnis um konkrete
Situationen negativ iiber Verdnde-
rungsprozesse in andern Gesellschaf-
ten ausserten. Nawal el Saadawi
schreibt in der Einleitung ihres Buches
“Tschador” iiber die internationale
Frauensolidaritét beziiglich der irani-
schen Revolution: “Zweifellos ist der
Versuch, die Frauen wieder in den
Kreis der Familie zu verbannen und ih-
nen den ‘T'schador’ aufzuzwingen, ein
Akt reaktionérer Politik; solche Mass-
nahmen sind einer Revolution unwiir-
dig, die sich zum Ziel gemacht hat, die
Menschen zu befreien und das Elend
und die Ausbeutung zu iberwinden.
... Die Frauensolidaritédt kann zu einer
maéchtigen verdndernden Kraft wer-
den und auf kiinftige Entwicklungen in
einer Weise Einfluss nehmen, die auch
den Ménnern niitzt. Aber diese Solida-
ritit muss von genauen Kenntnissen
iiber die Situation unterentwickelter
Lander getragen sein: sie kann sonst
leicht fir andere Zwecke ausgenutzt
werden und der Sache der Gleichbe-
rechtigung und Freiheit eher schaden
als niitzen. Man muss stets im Auge
behalten, in welcher Weise der Kampf
um die Frauenemanzipation mit den
nationalen  Befreiungsbewegungen
verkniipft ist, die sich tberall in der
Dritten Welt gegen den Einfluss frem-
der Maichte und die kapitalistische
Ausbeutung von Menschen und Res-
sourcen richten. Sobald dieser Zusam-
menhang ausser Blick gerit, besteht
die Gefahr, dass die westlichen Frau-
enbewegungen nichts mehr zur Eman-

4

zipation der Frauen in Asien,Afrika

und Lateinamerika beitragen konnén,
sondern stattdessen, ohne es zu wol-
len, den’ Kréften des Fortsehritts und
der Befreiung Schaden zufiigen, “

Die Strategien, welche westliché Fe-
ministinnen fi
und entwickelt haben, kénnen ihrer
Meinung nach also gerade fiir deren ei-
gene Gesellschaft. Giiltigkeit bean-
spruchen. Frauen andern, Gesell-
schaften miissen un llen ihrer spe-

zifisch historischen Erfahrungf"ﬁnd Si- &

tuation-gemdss- eigene Konzepte von

Emanzipation entwerfen

ir sich selber entwickeld




Wer sind die Opfer?

Viele Vertreterinnen der westlichen
Frauenbewegung meinten es zwar gut
mit ihrem Engagement fiir die “armen
Schwestern®, doch fiihlen sich Schwar-
ze Frauen bevormundet, wenn Frauen
aus den westlichen Industrieldindern
ihnen vorschreiben, was sie zu tun und
wie sie sich zu verhalten hdtten. Da-
hinter steckt die Konzeptualisierung
aller Frauen in der Dritten Welt als
Opferfiguren. Die Selbstbetrachtung
der Frauen in Europa und in den USA
als Opfer médnnlicher Gewalt und ideo-
logischer Zuschreibung von Rollen-
verhalten trifft ihrer Meinung nach fiir
sie nur bedingt zu oder steht jeweils in
andern historischen und politischen
Zusammenhéngen.

Die Sozialwissenschaftlerin Chandra
Talpade Mohanty kritisiert anhand des
Buches von Mary Daly “Gyn/Ecolo-
gy die Art und Weise, wie Frauen
tiber Zeiten und Kontinente hinweg in
einen Topf geworfen und gesamthaft
als Opfer sexueller Gewalt dargestellt
werden. Es geht ihr dabei nicht darum,
die grausamen Techniken ménnlicher
Herrschaft herabzumindern, sondern
zu zeigen, dass dies zu sehr problema-
tischen Vergleichen und zu falschen
Schlussfolgerungen fithren kann. Sie
schreibt: “Nicht nur, dass dieser Stem-
pel (als sexuelle Opfer) die konkreten
historischen und materiellen Realité-
ten und Widerspriiche ausloscht, die
zu Praktiken, wie z.B. der Hexenver-
folgung und der Klitorisbeschneidung
fiihren, und sie gleichzeitig aufrechter-
hilt. Er 16scht auch die Unterschiede,
die Vielschichtigkeit und die Hetero-
genitdt in den Leben z.B. von Frauen
verschiedener Klassen, Religionen
und Nationalitdten in Afrika aus. ...
Obwohl es wahr ist, dass das Potential
méinnlicher Gewalt gegen Frauen ihre
soziale Stellung bis zu einem gewissen
Grade umschreibt und erklért, macht
die Definition von Frauen als archety-
pische Opfer Frauen zu ‘Objekten, die
sich selbst verteidigen’ und Méanner zu
‘Subjekten, die Gewalt ausiiben’, und
teilt (jede) Gesellschaft in machtlose
(sprich: Frauen) und machtvolle
(sprich: Ménner) Gruppen von Men-
schen. Minnliche Gewalt muss inner-
halb bestimmter Gesellschaften analy-
siert und interpretiert werden, um sie
erstens besser zu verstehen und, um
zweitens ihre Verdanderung effektiver
organisieren zu kénnen.

Chandra Talpade Mohanty meint,
dass Frauensolidaritat nicht allein auf-
grund des Geschlechts vorausgesetzt
werden kann. Sie kann nur durch eine
konkrete, historische und politische
Praxis und Analyse entstehen. In die-
sem Sinne bringt es den Frauen der
Dritten Welt wenig, wenn ihre Situa-
tion — aus dem historischen und politi-
schen Kontext gerissen — herangezo-
gen wird, um in einem Buch, das
hauptsichlich fiir westliche Frauen ge-
schrieben wurde, als Opfer-Beispiel

6

aufwarten zu miissen.

In einem &hnlichen Sinne ist Cheryl
Benard und Edit Schlaffers Buch “Die
Grenzen des Geschlechts* zu kritisie-
ren. In dem siiffig geschriebenen Buch
mit dem Untertitel “Anleitungen zum
Sturz des Internationalen Patriar-
chats®“ werden uns erschiitternde Be-
richte iiber die Ausbeutung von Frau-
en v.a. in islamischen Gesellschaften
vorgefiihrt. Uber die Schwierigkeit ei-
ner internationalen Frauensolidaritit
schreiben sie, indem sie die Frauen
nicht nur als Opfer von ménnlicher
Gewalt, sondern auch als Gefangene
ihrer Kultur begreifen: “Engagierte
Frauen in der Dritten Welt zogern, ge-
fangen in ihrer Loyalitit gegeniiber ih-
rer Kultur und ihrer Geschlechtsgrup-
pe; wiahrend sie zogern, treten bereits
die Ménner auf den Plan und definie-
ren alles, was zu ihrer Kultur gehorte
und von den Kolonialherren angegrif-
fen wurde, als Bestandteil des antiko-
lonialistischen Kampfes: so auch die
Misshandlung der Frauen. Das Zdgern
konnen wir den Frauen dieser Lander
nicht vorwerfen; es entstammt demsel-
ben Impuls, der das Opfer eines ge-
walttitigen Ehemannes seine Anzeige
zuriickziehen lésst...*

Oder mit andern Worten: sie sind eben
alle Opfer. Wir kénnten auch sagen:
sie haben das falsche Bewusstsein, sie
konnen ja nichts dafiir. Dies ist genau
die Einschitzung, als Unterdriickte in
einem Objektstatus zu leben, gegen
die sich die Schwarzen Frauen wehren.
Wer ist denn eigentlich mehr Opfer, so
fragen sie, die Frauen im Westen, die
ausgezogen werden oder die Frauen
im Osten, die zugedeckt werden?

Die Homogenisierung aller
Frauen: Das Konstrukt der
“Dritt-Welt-Frau*

Frauen aus der Dritten Welt werden
oft so behandelt, als ob sie eine einzige
homogene soziologische Gruppe wa-
ren. Dies gilt ebensosehr fiir Analyse-
kategorien wie “Frauen in Afrika®,
“Frauen in islamischen Gesellschaf-
ten“, “Frauen im Entwicklungspro-
zess*, “Die arabische Frau“ und dhnli-
che. Solche amorphen Kategorien sind
nicht nur ahistorisch und apolitisch,
sondern auch soziologisch und ethno-
logisch nicht haltbar. Im allgemeinen
werden mit solchen Begriffen Frauen
als universelle Abhéngige, als Opfer
patriarchaler Gewalt gefasst. Das soll
nicht heissen, dass Abhéngigkeiten
nicht verurteilt werden sollen. Doch
strotzen Biicher mit solchen Titeln von
Allgemeinplétzen, die die betroffenen
Frauen wie im erwdhnten Zitat von
Benard/Schlaffer zu Recht zogern ma-
chen und vor allem die Méanner dazu
veranlassen, jede Kritik aus dem We-
sten als kulturimperialistisch abzuleh-
nen. Chandra Talpade Mohanty
meint: “Wenn gemeinsame Abhéngig-

keiten alles wiaren, was uns verbindet,
dann wiirden Dritte-Welt-Frauen im-
mer als apolitische Gruppe ohne Sub-
jekt-Status gesehen! Stattdessen ist es,
wenn Uberhaupt, der gemeinsame
Kontext politischer Kédmpfe gegen
Klassen-, Rassen-, Geschlechts- und
imperialistische Hierarchien, die Drit-
te-Welt-Frauen unter Umstédnden in
dieser historischen Phase in einer stra-
tegischen Gruppe verbindet.*

Die neuen Klischees

Die Fiille von Literatur, welche alle so-
genannten Dritt-Welt-Frauen in ein
Buch zwingt, fordert das stereotype
Denken westlicher Leserinnen und
Leser, auch wenn die einzelnen Beitra-
ge zu einem Sammelband tiber Frauen
in der Dritten Welt durchaus gut sein
mogen. Die Homogenisierung der
Dritt-Welt-Frauen verfithrt dabei
nicht nur zu den Stereotypen der ar-
men, ungebildeten, hart arbeitenden,
aber dennoch fréhlichen Frau aus ir-
gend einem Teil der Dritten Welt. Die
Einseitigkeit der Betrachtung und das
Hervorstreichen einzelner kultureller
Phédnomene ldsst Frauen aus dem We-
sten beim Stichwort Indien zuerst an
Witwenverbrennung, bei Afrika an
Klitorisbeschneidung, bei Stidostasien
an Frauenhandel oder romantisierend
beim Stichwort traditionale Gesell-
schaften an starke, méchtige und na-
turverbundene Frauen denken. Dies
kommt- so Sheila Mysorekar - dem
Denken weisser Manner nahe, die mit
Stidostasien Massagesalons und mit
Kenya feurige Liebhaberinnen assozi-
ieren.

Wenn wir andern gegeniiber unsere
Kultur beschreiben — auch wenn wir
dies kritisch tun —, sprechen wir ja auch
nicht als erstes von Hexenverbrennun-
gen, sondern versuchen, ein moglichst
differenziertes Bild von ©6konomi-
schen, politischen und sozialen Bezie-
hungen darzustellen. Genauso fordern
uns die Schwarzen Frauen auf, dass —
wenn wir uns schon mit Gesellschaften
in der Dritten Welt beschaftigen — dies
ebenso sorgfiltig tun. Frauen sollen
nicht schon vor einer Untersuchung als
einheitliche, machtlose Gruppe, die
quasi ausserhalb der Geschichte exi-
stiert, betrachtet werden.

Dabhinter steckt nach Mohanty eine be-
stimmte methodische Vorgehenswei-
se, welche unreflektiert Stereotype aus
der eigenen Gesellschaft auf andere
Gesellschaften tubertrdgt: “Erstens
wird der Beweis der Allgemeingiiltig-
keit durch die Anwendung einer arith-
metischen Methode gefiihrt. Die Ar-
gumentation verlduft [beispielsweise]
folgendermassen: je grosser die Zahl
von Frauen, die einen Schleier tragen,
desto universeller ist die Geschlechter-
trennung und die Kontrolle der Frau-
en. Ebenso summieren sich eine grosse
Anzahl verschiedener, fragmentierter
Beispiele aus einer Reihe von Landern
anscheinend zu einer allgemeingiilti-



gen Tatsache.*

Ihrer Meinung nach missen die kon-
kreten Bedeutungen, die den ver-
schleierten Frauen in spezifisch histo-

rischen Situationen zugeschrieben
werden, analysiert werden. Und wei-
ter zur Methodik: “Zweitens werden
Begriffe wie Reproduktion, ge-
schlechtliche Arbeitsteilung, Familie,
Heirat, Haushalt, Patriarchat, usw. oft
(zur Begriindung der untergeordneten
Stellung der Frau) benutzt, ohne sie
bezogen auf die lokalen kulturellen
und historischen Zusammenhénge zu
konkretisieren.“

Sie verlangt, dass solche Begriffe je-
weils auf ihren Inhalt hin gepriift wer-
den. Es kann also nicht von der Ar-
beitsteilung gesprochen werden, wenn
nicht untersucht wird, was Arbeitstei-
lung konkret beinhaltet und wie sie be-
wertet wird.

Diese Grundsitze gelten im iibrigen

auch fiir entwicklungspolitische Uber-
legungen. Frauen haben nicht weltweit
dieselben Bediirfnisse. Eine Mittel-
klasse-Frau in Jakarta hat nicht diesel-
ben Probleme wie ihre in einem landli-
chen Gebiet aufgewachsene Hausan-
gestellte oder deren Schwester, die als
Kleinhdndlerin den Lebensunterhalt
ihrer Familie bestreitet. Bei Bediirf-
nisanalysen in der entwicklungspoliti-
schen Planung miissen demnach frau-
enspezifische  Entwicklungsmodelle
und -projekte der Heterogenitat auch
der “Gruppe Frauen“ in einer be-
stimmten Gesellschaft gerecht wer-
den. Dritte-Welt-Frauen diirfen nicht
als Subjekte ausserhalb sozialer Ver-
hiltnisse definiert werden. Es sollten
genau diese Strukturen untersucht
werden, denn erst sie konnen in kon-
kreten Fillen Aufschluss dartiber ge-
ben, wie die Geschlechterverhiltnisse
anderswo organisiert sind und organi-
siert werden.

Threr Meinung nach miissen die kon-
kreten Bedeutungen, die den ver-
schleierten Frauen in spezifisch histo-
rischen Situationen zugeschrieben
werden, analysiert werden. Und wei-
ter zur Methodik: “Zweitens werden
Begriffe wie Reproduktion, ge-
schlechtliche Arbeitsteilung, Familie,
Heirat, Haushalt, Patriarchat, usw. oft
(zur Begriindung der untergeordneten
Stellung der Frau) benutzt, ohne sie
bezogen auf die lokalen kulturellen
und historischen Zusammenhinge zu
konkretisieren.“

Sie verlangt, dass solche Begriffe je-
weils auf ihren Inhalt hin gepriift wer-
den. Es kann also nicht von der Ar-
beitsteilung gesprochen werden, wenn
nicht untersucht wird, was Arbeitstei-
lung konkret beinhaltet und wie sie be-
wertet wird.

Diese Grundsitze gelten im ibrigen
auch fiir entwicklungspolitische Uber-
legungen. Frauen haben nicht weltweit
dieselben Bediirfnisse. Eine Mittel-
klasse-Frau in Jakarta hat nicht diesel-
ben Probleme wie ihre in einem landli-
chen Gebiet aufgewachsene Hausan-
gestellte oder deren Schwester, die als
Kleinhédndlerin den Lebensunterhalt
ihrer Familie bestreitet. Bei Bediirf-
nisanalysen in der entwicklungspoliti-
schen Planung miissen demnach frau-
enspezifische  Entwicklungsmodelle
und -projekte der Heterogenitéit auch
der “Gruppe Frauen“ in einer be-
stimmten Gesellschaft gerecht wer-
den. Dritte-Welt-Frauen diirfen nicht
als Subjekte ausserhalb sozialer Ver-
haltnisse definiert werden. Es sollten
genau diese Strukturen untersucht
werden, denn erst sie konnen in kon-
kreten Féllen Aufschluss dariiber ge-
ben, wie die Geschlechterverhiltnisse
anderswo organisiert sind und organi-
siert werden.

Gemeinsamkeit und Diffe-
renz

Die Kritik der Schwarzen Frauen und
ihre Aufforderung, die festgefahrenen
Ansichten tiber die fremden Frauen zu
iiberdenken, zeigen auf, dass ihr Inter-
esse an einer Gemeinsamkeit durchaus
stark ist. Nur die Benennung der Dif-
ferenzen und eine Auseinanderset-
zung mit ihnen kann jedoch zu einem
fruchtbaren Dialog fithren. Weder ei-
ne Idealisierung und Romantisierung
im Sinne von “wie wunderbar lebens-
froh und stark sind doch die Frauen in
traditionalen Gesellschaften® noch ei-
ne arrogante Haltung wie “letztlich
wissen wir es doch besser, sie haben
eben das falsche Bewusstsein® ist also
angesagt. Es geht um die gegenseitige
Anerkennung. Sowohl der Gemein-
samkeiten wie der Unterschiede. Pat
Parker hat es so formuliert:

“Erstens, vergiss, dass ich schwarz bin.
Zweitens, vergiss nie, dass ich schwarz
bin.

7



Literatur zum Thema in deutscher Sprache
Hooks, Bell, ) !
Schwesterlichkeit: Politische Solidaritdt unter : K
Frauen. In: beitrige zur feministischen theorie ' i
und praxis 27, 1990: 77-92.

Kraft, Marion,
Zwischen Aversmn Alibi und Anerkennun
Aspekte der Auseinandersetzung mit der L
tur schwarzer Frauen. In: beitriige zur
schen theorie und praxis 23, 198 1

Lenz, Ilse, {
Frauenbewegung und die Unglelcbzeltigize ¢
der Moderne - Ein Problemaufriss. In
rie 39/40, 1990: 161-175.

Levin, Tobe, 1
U.S. Feminismus: Schwarz auf Weiss. In: b

ge zur feministischen theorie und prax
1990: 59-66.

Lorde, Audre, e .
Zami. Eine Mythoblographle Berlm Orlau
verlag 1988.

Mernissi, Fatima, .
Geschlecht, Ideologie, Islam. Miinchen: Fr.
enbuchverlag 1987.

Mamozai, Martha
Kompllzmncn Rembek bei Hamburg rororo
1990.

e

[ i{»Slcht Feministische Theorle und
%@;@urse In:sbeitrage zur femlmstx-
'A;ﬁnd praxis 23, 1988: 149-162. - -

Zusammen sehen

Zusammen reden —

Im FEMIA finden Frauen die Mog-
lichkeit, eigene Ideen einzubringen
und sie in Kleinprojekten zu realisie-
ren. Ayla Sunayol und drei Frauen aus
der Tiirkei organisieren einen Video-
kurs im FEMIA. In Planung ist auch
ein Film iiber das FEMIA. Rahel
Bosch hat sich mit Ayla iiber das Pro-
jekt unterhalten.

Was bedeutet filmen fiir dich person-
lich?

Ich wollte immer Journalistin werden.
Aber das ist nicht gegangen. Der Me-
dienbereich hat mich aber immer
schon fasziniert. Ich habe ohne kon-
krete Plane zu filmen angefangen. Das
war eine wirklich interessante Erfah-
rung. Als ich mit der Kamera auf die
Strasse ging, hatte ich zum ersten Mal
seit ich in der Schweiz bin das Gefiihl,
keine Auslanderin zu sein. Niemand



	Gegen die Pseudo-Schwesterlichkeit : zur Kritik schwarzer Feministinnen am weissen Feminismus

