
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 17 (1991)

Heft: 6

Artikel: Von den Unbewachten : Lesben im westeuropäischen Spätmittelalter

Autor: Hug, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den Unbewachten

Lesben im westeuropäischen Spätmittelalter

Sie wurden von der Kirche vermaledeit,

von den Juristen verurteilt und
medizinisch als krank erklärt. Das wissen

wir über Frauen im Spätmittelalter,
die Frauen Hebten. Aber waren es

wirklich Lesben im heutigen Sinn, die
so behandelt wurden? Was stellten
sich die Männer vor, die Texle über sie
schrieben? Ging es ihnen um
Beziehungen zwischen Frauen? Im folgenden

geht es um Männerphantasien, eine

versteckte Wirklichkeit und nicht
nur um Sexualität.



Lesben im westeuropäischen Spätmittelalter
von Annette Hug

An der Sommeruni 1990 in der Villa
Kassandra war ein Tag dem Thema
"lesbische und heterosexuelle
Identitätsbildung" gewidmet. Als es darum
ging, kleinere Arbeitsgruppen für die
Nachmittagsdiskussionen zusammenzustellen,

schlugen einige Frauen vor.
die Gruppen sollten so eingeteilt werden,

dass überall sowohl Lesben als
auch Heteras vertreten seien. Nach
anfänglichem Gelächter machten die
Frauen auch gleich eine Anregung.
wie das konkret erreicht werden könnte:

Lesben nach rechts, die andern
nach links und dann schön mischen. Im
ausbrechenden Durcheinander rief
dann plötzlich eine Frau: "Ich schlafe
mit Männern und mit Frauen, wo soll
ich hin?" - "In die Mitte!" Eine andere
wendete lautstark ein, sie sei gefühls-
mässig eine Lesbe, aber leider immer
noch mit einem Mann verheiratet. Die
nächste unterstützte sie mit ihrem
Votum: "Ich bin eine Lesbe mit
Männerbeziehungen!" Das Chaos war total.
die Übung musste abgebrochen werden.

Allen war klar geworden, dass es

unmöglich war, die anwesenden Frauen

fein säuberlich in Lesben und Heteras

einzuteilen.
Noch schwieriger wird die Einteilung.
wenn frau versucht. Lesben im
Spätmittelalter ausfindig zu machen. Im
ganzen Mittelalter gab es kein Wort
für Homosexualität, geschweige denn
für Lesbianismus. Die betreffenden
Personen und ihre Handlungen wurden

jeweils mehr oder weniger
umständlich und genau umschrieben. Am
geläufigsten war der Begriff "sodomia"
Allerdings war er nicht präzis, denn oft
wurden damit alle Formen von Sexualität

gemeint, die von der kirchlich
vorgeschriebenen 'Missionarstellung'
abwichen. Unter 'Missionarstellung' ist
jene Stellung gemeint, bei der der
Mann oben, die Frau unten liegt, der
Penis in die Vagina (und sonst nir-
:ends) eingeführt wird und dort bis

'zum Erguss bleibt. Nach Meinung der
Theologen, unterstützt von den
Medizinern, war das die einzige Stellung.
die eine Zeugung gewährleistet. (Die
Mediziner behaupteten, es sei
Empfängnisverhütung, wenn die Frau oben
liege, da der Samen besser abwärts als
aufwärts fliesse.) Andere Umschreibungen

sind z.B.: "Jene die sich gegen

die Natur versündigen", "Jene die den
natürlichen Umgang in einen
widernatürlichen verwandelt haben", die den
Beischlaf ausüben, ohne die Ordnung
(den Zwang, das Muss) der Geschlechter

zu achten", usw.
Die Schwierigkeit, "Lesben" im
Spätmittelalter in den überlieferten Quellen

ausfindig zu machen, ergibt sich
aber nicht nur aus der Sprache,
sondern vielmehr noch aus dem Denken
und der gesellschaftlichen Situation.
die sie geprägt hatte. Wenn wir heute
von 'Sexualität' oder von 'Sex'
sprechen, meinen wir zu wissen, was wir
damit meinen. Schliesslich ist das
Sprechen über Sex allgegenwärtig.
Spätestens seit Freud wird uns vermittelt,

dass unsere Sexualität ein
entscheidender Faktor unserer Persönlichkeit

ist, dass sich unbekannte Lüste
und Triebe in unserem Unterbewus-
stsein tummeln und dass das wahre
Glück nicht zuletzt in der vollendeten
Entfaltung unserer ureigensten Sexualität

zu suchen ist. Werbung, Literatur
und Filme appellieren immer wieder
an einen grossen Wunsch nach der
alles erfüllenden Liebe, nach derjenigen
Beziehung, die all unsere sexuellen
Wünsche befriedigen kann. Mit "uns'
sind dabei Frauen und Männer
gemeint, auch wenn die vermittelten Bilder

geschlechtsspezifisch differenziert
sind. Wir können nicht davon ausgehen,

dass Frauen im 14. und 15.
Jahrhundert 'ihre" Sexualität ebenso wichtig

genommen haben, wie wir das heute

tun. Es fragt sich, ob damals eine
Frau überhaupt auf den Gedanken
kommen konnte, sich als 'Lesbe' zu
definieren. Denn um das zu tun, muss
die persönliche sexuelle Präferenz
dermassen wichtig sein, dass sie ausreicht.
eine Frau deswegen einer benennbaren

sozialen Gruppe zuzuordnen. Die
Kirche hat im Mittelalter Homosexualität

genauso verurteilt wie Masturbation,

Diebstahl und Lügen. Wenn wir
davon ausgehen, dass im Mittelalter
andere Vorstellungen vom Individuum

und von Sexualität geläufig waren
als heute, dann fragt sich, ob es nicht
ebenso unsinnig ist, eine spezifisch
auszumachende Gruppe Lesben zu
suchen, wie wenn wir davon ausgingen.
dass es eine Randgruppe der Mastur-
bierenden gegeben haben könnte.

Keine Lesbensubkultur zu finden,
heisst aber noch lange nicht, dass keine
Aussagen über Sexualität zwischen
Frauen im Spätmittelalter überliefert
sind. Im Prospekt des "Lesben Herstory

Archives" in New York heisst es:
"Das Archiv ist von Stimmen gefüllt.
die unsere Autonomie und Selbst-Bestimmung

anzeigen. Die Wurzeln des
Archivs liegen in den zum Schweigen
gebrachten Stimmen, den verstreuten
Liebesbriefen, den vertauschten
Pronomen, den sorgfältig herausgegebenen

Tagebüchern, den niemals
aufgenommenen Bildern, den verniedlichenden

Verfälschungen die das
Patriarchat durchgehen liess." Liebesbriefe

oder andere Selbstzeugnisse aus
dem Mittelalter sind höchst spärlich.
Wir wissen von einer Nonne aus dem
11. Jahrhundert, die ihrer Freundin
ein Liebesgedicht gewidmet hatte. Das
Gedicht hat in einer Sammlung
mittelalterlicher Lyrik die Jahrhunderte
überstanden. Im 13. Jahrhundert sang
die Minnesängerin Bieris de Roman
für Lady Maria von ihrer grossen Liebe

zu ihr. Doch im Spätmittelalter
finden wir keine solchen Quellen. Warum

sollte denn trotzdem das Sjyätmit-



telalter interessant sein? Im 14. und
15. Jahrhundert war Europa dauernd
mehr oder weniger in der Krise. 1348
fegte die grosse Pestwelle über den
Kontinent, es starb etwa ein Drittel
der ganzen europäischen Bevölkerung.

Der Hundertjährige Krieg
zwischen Frankreich und England dauerte
und dauerte. Die Städte gewannen
weiter an Bedeutung, mit ihnen die
Lohnarbeit. Es entstand in Ansätzen
ein Proletariat und die Migration
innerhalb Europas war gross. In dieser
Umbruchzeit vom Mittelalter zur
frühen Neuzeit, zeichnete sich in
verschiedenen Bereichen eine wachsende
Intoleranz gegen all diejenigen ab, die
nicht genau den gesellschaftlichen
Normen entsprachen. So fanden in
den beiden Jahrhunderten immer wieder

grausame Progrome gegen Jüdinnen

und Juden statt, die Armen wurden

in 'gute', d.h. arbeitsunfähige, und
'schlechte', d.h. sogenannt arbeitsunwillige

eingeteilt. Die Städte sicherten
sich die Kontrolle über das
Prostitutionsgeschäft, marginalisierten die
Prostituerten usw. Was ist in dieser
Zeit bezüglich der Einstellung zu
gleichgeschlechtlicher Sexualität von
Frauen geschehen?
Im folgenden werde ich anhand von
Äusserungen bestimmter Männer
versuchen, die herrschende Meinung über
Lesben zu skizzieren. Einige der Quellen

aus Männerhand lassen sich gegen
den Strich lesen und einige Vermutungen

über das Leben frauenliebender
Frauen anstellen.

1. Die Theologen

Theologen waren Kleriker und lebten
somit theoretisch zölibatär. Sie verfas-
sten ihre Schriften in Klöstern, wo sie
nur unter Männern lebten. Ihre
gedanklichen Grundlagen waren Schriften

von Männern, die vor ihnen ebenfalls

Kleriker gewesen waren. Es ist also

anzunehmen, dass die Lebenswirklichkeit

von Frauen in ihre Gedankengänge

wenig bis gar nicht eingeflossen
ist. In der Bibel gibt es nur eine einzige
Stelle, die von 'Lesben' spricht, und
die ist zudem zweideutig. Paulus
schrieb im ersten Brief an die Römer:
'"Darum hat sie Gott auch dahingege-
ben in schändliche Lüste, denn ihre
Weiber haben verwandelt den natürlichen

Umgang in den unnatürlichen."
Obwohl damit auch ein nicht-der-Mis-
sionarstellung-entsprechender
Beischlaf zwischen Frauen und Männern
gemeint sein könnte, wurde die Stelle
von mittelalterlichen Theologen
durchwegs als Verwerfung der weiblichen

Homosexualität interpretiert
(Ambrosius, Peter Abaelard, u.a.).
Die beiden berühmtesten Scholastiker,

Albertus Magnus und Thomas
von Aquin, nennen beide ausdrücklich
die "Sünde gegen die Natur", die "foe-
mina cum foemina" begeht und nennen

sie mit der männlichen Homose¬

xualität zusammen die schlimmste
aller Sünden gegen die Natur. Auf die
Gläubigen wirkten diese Anschauungen

indirekt durch die Busspraxis. Für
Beichtväter wurden sogenannte
Bussbücher erstellt. Die waren eigentliche
Sündenkataloge, in denen nachgelesen

werden konnte, für welche Sünde
wieviel gebüsst werden musste. An der
Entwicklung dieser Bussbücher ist
abzulesen, dass das Sprechen über weibliche

Homosexualität vom Frühmittelalter
bis ins Spätmittelalter immer

verschwommener wurde. Burchard von
Worms (gest. 1025) konnte noch in
pronographischer Manier über die
sexuellen Sünderinnen schreiben. Damit
installierte er einen Topos im Sprechen

über 'Lesben', der bis ins 19.
Jahrhundert, wenn nicht bis heute
immer wieder auftaucht: "Hast du das
gemacht, was gewisse Frauen zu machen
pflegen, dass du ein Bauwerk oder eine

Maschine in der Art des männlichen
Gliedes gebaut hast als Mittel deiner
Lust? Und hast du dieses an deiner
Hüfte, oder an der Hüfte einer anderen

festgebunden mit irgendwelchen
bindenden Verschnürungen? Und hast
du Unzucht getrieben mit anderen
Frauechen (mullerculis), oder eine
andere mit dir unter Beihilfe ebendieses
Instrumentes? Wenn du das gemacht
hast, sollst du drei Jahre büssen". Für
Burchard (und andere Zeitgenossen)
ist lesbischer Sex, wenn zwei Frauen
mit einem Dildo den heterosexuellen
Beischlaf nachahmen. Wenn kein Dildo

im Spiel ist, wird das ganze als
Masturbation zu zweit bezeichnet und
wesentlich milder bestraft. Dieses 'Merkmal'

spielt ab dem 15. Jahrhundert
auch in der Justiz eine grosse Rolle.

Wenn wir bedenken, dass der Phallus
das Symbol der männlichen Überlegenheit

und Potenz überhaupt ist,
dann muss die Vorstellung, Frauen
könnten sich dieses Symbol auch
aneignen, eine grosse Bedrohung für
Männer wie Burchard dargestellt
haben. Somit ist die Bezeichnung
"mullerculis" als Euphemismus in Reinkultur

zu verstehen, denn es waren keine
'Frauelchen", die Burchards Phantasie
heimsuchten, sondern bedrohliche
Weibspersonen.
Im Spätmittelalter wurde von Theologen

die Losung herausgegeben, dass
fortan über solche Dinge nicht mehr
offen zu den Beichtenden gesprochen
werden solle, weil sie eventuell auf
Sünden hingewiesen werden könnten,
von denen sie noch gar nichts wüssten.
Im 14. und 15. Jahrhundert reden denn
die Beichtbücherschreiberlinge konsequent

um den heissen Brei herum, womit

einerseits den einzelnen Beichtvätern
freie Hand zur Bestrafung 'lesbischer'

Frauen gegeben wurde, und sich
andererseits die Tabuisierung weiblicher

Homosexualität verstärkte.
Auf einem anderen Terrain der Theologie,

dem canonischen Recht, blieben
allerdings indirekte Aussagen über
frauenliebende Frauen bestehen. Seit
dem 12. Jahrhundert war nämlich in
den Regeln für Nonnen festgeschrieben,

dass sie nicht zu zweit in einem
Bett schlafen durften, dass nachts im
Schlafsaal das Licht brennen musste,
dass sich Nonnen in Einzelzellen nicht
gegenseitig besuchen durften und dass
ihre Türen stets unverschlossen bleiben

mussten, damit sie die Äbtissin
jederzeit kontrollieren konnte. Es steht
nirgends, warum solche Restriktionen
erlassen wurden. Aber die Absicht
scheint klar zu sein: Ex negativo wird
davon gesprochen, dass Frauen die
beieinanderliegen, miteinander schlafen

könnten, dass Frauen, die einander

in der Zelle besuchen, eventuell zu
einander ins Bett steigen könnten und
dass in der Dunkelheit die geheimen
Lüste der Bräute Christi vor dem
wachenden Auge der Kirche verborgen
blieben. Die Befürchtungen der
Klosteroberen wurden auch von Aussen-
stehenden geteilt. So warnte schon
Augustin seine Schwester, die ins Kloster

eintreten wollte, von den
"unanständigen Scherzen und Spielen" der
"keuschen Jungfrauen, die sich mit
einem heiligen Gelübde verpflichtet
haben, Mägde Christi zu sein." Er fügt
mit Nachdruck hinzu: "Die Liebe, die
ihr füreinander hegt, sollte nicht
fleischlicher, sondern geistiger Natur
sein." Auch Erasmus von Rotterdam
vermutete hinter den Mauern der
Frauenklöster nichts 'Anständiges':
"Weil es dort mehr gibt, die Sapphos
Verhalten nachahmen, als solche, die
ihr Talent teilen."
Angesichts der Genauigkeit der
canonischen Vorschriften lässt sich vermuten,

dass sie aufgrund konkreter
Erfahrungen in Klöstern erlassen worden

5



sind. Die Vorwürfe aussenstehender
Männer könnten ebenso ein Ausdruck
des tiefsitzenden Misstrauens vieler
Männer gegenüber abgeschlossenen
Frauengemeinschaften sein. Es ist
nicht gesagt, dass sie sich auf tatsächliche

Vorfälle gründen. Gerade Erasmus

als Vordenker der Reformation
war der Institution Kloster gegenüber
negativ eingestellt. Der Vorwurf des

Sapphismus lässt sich in einem solchen
Fall sehr leicht für die Zwecke der
Reformation instrumentalisieren. Es wäre

spannend, zu untersuchen, ob ähnliche

Äusserungen und eventuelle
Streitereien während der Aufhebung vieler
Frauenklöster im Zuge der Reformation

aufgetaucht sind.

2. Die Juristen

Männliche Homosexualität hat
gerichtlich gesehen durchs Altertum
hindurch eine bewegte Geschichte.
'Lesbische' Frauen werden bis ins
Hochmittelalter in keinen westeuropäischen
Gesetzen erwähnt. Dabei ist zu beachten,

dass vor der Niederschrift des
Sachsen- und des Schwabenspiegels im
13. Jahrhundert im deutschen Raum
nach Gewohnheitsrecht geurteilt wurde,

das wir nicht kennen, weil es nie
aufgeschrieben wurde. Das erste
Gesetz in Westeuropa über 'Lesben' wurde

1280 in Orleans verfasst: eine Frau
sollte für ihr erstes und zweites sexuelles

Vergehen mit einer anderen Frau
verstümmelt und für ihr drittes
verbrannt werden. Im deutschen Raum
wurde 1507 zum ersten Mal die Todesstrafe

für frauenliebende Frauen
festgeschrieben, das Gesetz blieb als
Bestandteil der 1532 verfassten Karolina
(peinliche Halsgerichtsordnung
Karls V.) bis ins 18. Jahrhundert gültig.

"Straff der unkeusch, so wider die
natur geschieht. Item so ein mensch
mit einem vihe, man mit man, weyb
mit weyb, unkeusch treiben, die haben
auch das leben verwürckt, und man sol
sie der gemeinen gewohnheyt nach mit
dem fewr vom leben zum todt
richten."

Wie kam es zu der plötzlichen, radikalen

Verschärfung der Gesetzgebung
gegenüber 'lesbischen' Frauen? Vom
rechtsgeschichtlichen Standpunkt aus
lässt sich die Tatsache mit der
Wiederaufnahme des römischen Rechts, d.h.
des Codex Justinianus, erklären. Darin

wird männliche Homosexualität mit
dem Tode bestraft. Die beiden italienischen

Rechtsgelehrten Cino de Pisto-
ria (1314) und Bartholomäus de Salice-
to (1400) interpretierten ein Gesetz
aus dem Codex, das ursprünglich
vergewaltigte Frauen vor dem sozialen
Abstieg schützen sollte, als eine
Verwerfung weiblicher Homosexualität.
Cino schaffte diese abenteuerliche
Kurve, indem er behauptete, es könnte

ja auch sein, dass die Frauen von
anderen Frauen vergewaltigt würden.
Bartholomäus argumentierte damit,
dass schon ein Vorläufer von ihm

ff K
5*3.

(wahrscheinlich Cino) den Artikel als

gegen 'Lesben' gerichtet interpretiert
hatte. Bartholomäus plädierte als
einer der ersten für die Todesstrafe, weil
das bei den Männern auch so sei. Im
Spätmittelalter wurden in immer
weiteren Gebieten Europas Gesetze auf
der Grundlage des römischen Rechts
eingeführt (so auch die Karolina). Das
erklärt aber noch nicht, warum ein
Bedürfnis bestand, frauenliebende Frauen

zu verurteilen. Ein solches Bedürfnis

muss hinter derart fadenscheinigen
rechtstheoretischen Begründungen
gestanden haben. Eine weitere
Verunsicherung ergibt sich, wenn wir sehen,
dass die erwähnten Gesetze sehr selten
angewendet wurden. Im Spätmittelalter

wissen wir von einer Hinrichtung,
die aufgrund des eigenständigen Spey-
rischen Strafrechts 1477 angeordnet
wurde. Es handelte sich dabei um eine
Frau, die als Prostituierte bezeichnet
wurde und aus Nürnberg stammte.
Zwei weitere Frauen standen mit ihr
vor Gericht. Der Name der
Hauptangeklagten ist uns nicht bekannt, die
anderen Frauen werden Katharina und
"Elss Wendel mutters frau" genannt.
Die Hauptangeklagte wurde unter
dem Vorwurf, mehrere Male die
'widernatürliche Unzucht mit Frauen'
begangen zu haben, im Rhein ertränkt.
Die anderen beiden Frauen wurden
aus der Stadt und 10 Meilen Umkreis
für Lebzeiten verbannt. Katharina
brachte vor Gericht als Entschuldigung

vor, "daz sie nit gewust anders
denn dass sie sie für eyn man erkent
hab." Die Aussage erinnert an andere,
die Frauen vor Gericht in späteren
Jahrhunderten gemacht haben. Dann
waren es immer Frauen, die mit einer
Transvestitin verheiratet gewesen
waren. Wie auch hier wurde meistens nur
eine Frau mit dem Tod bestraft, die
Transvestitin. Es ist anzunehmen, dass
auch in Speyer eine Frau in Männerkleidern

verhaftet und ertränkt wurde,
denn es bräuchte doch sehr viel Phantasie

von Seiten Katharinas, eine Frau
in Frauenkleidern für einen Mann zu
halten oder eine solche Ausrede den
Richtern glaubhaft machen zu wollen.
Im 16. Jhr. finden wir dann einige
Prozesse über ganz Westeuropa verstreut.
Die wenigen Fälle haben eines
gemeinsam: Bei der Überführung wird
stets nach einem Beweismittel dafür
gesucht, dass der Beischlaf tatsächlich
vollzogen worden war. Ein solches
Beweismittel konnte für die Richter nur
ein Dildo, ein selbstgebastelter Penis,
sein. Später finden wir noch eine andere

Variante dieser phallozentrischen
Vorstellung von Sexualität. Stellvertretend

für andere Beispiele sei hier
der italienische Jurist Luigi Maria Sini-
strati erwähnt, der um 1700 forderte,
dass der Tribadie (zeitgenössisches
Wort für Lesbianismus) verdächtigte
Frauen medizinisch untersucht werden
müssten. Denn seiner Meinung nach
konnten zwei Frauen nur miteinander
schlafen, wenn eine der beiden eine



verlängerte Klitoris und somit einen
Penisersatz habe.
Angesichts der abstrusen Vorstellungen

seitens der strafenden Behörden in
Kirche und Justiz vermute ich, dass
Lesbischsein - gemeint als körperliche
und geistige Beziehung zwischen Frauen

- im Spätmittelalter ein
gesellschaftliches Niemandsland war: den
meisten Männern verschlossen und
unbekannt, ausserhalb dessen, was
den Schrift-Gelehrten interessant
erschien. Die Verurteilung gegenüber
den Transvestitinnen scheinen vor
allem gegen die Übernahme einer männlichen

Rolle gerichtet gewesen zu sein.
Bei ihnen ist die Heirat oder das
Verhältnis mit einer Frau als ein Teil ihrer
gerichtlich verfügten Schuld zu sehen -
ein Teil, der symbolisiert wird duch
den selbstgemachten Penis, den Dildo.

Die Hexenverfolgungen

Seit religiöse Mehrheiten im Abendland

Minderheiten verfolgen, wurden
den Minderheiten sexuelle Orgien
vorgeworfen. Im Mittelalter kristallisierte
sich aus diesen Vorwürfen das Bild des
Hexensabbat heraus. Die direkten
Vorläuferinnen sind die Vorstellungen
über geheime nächtliche Treffen der
Ketzerinnen, Juden und Jüdinnen. In
den schriftlichen Darstellungen
solcher Treffen kommt immer wieder der
stereotype Vorwurf, dass sich dort die
Menschen in wilder, unkontrollierter
Lust aufeinandergestürzt haben, egal
welchen Geschlechts sie oder die ande¬

ren waren. Wie bei den Vorwürfen
gegen die Nonnen ist auch hier der
Grund für die Vorwürfe weniger bei
den geschmähten Frauen zu suchen als
vielmehr bei den schreibenden Männern.

Für sie waren die andersgläubigen
Gruppen eine grundsätzliche

Infragestellung ihres Gedankengebäudes,
sodass sie ihnen alles vorwarfen,

was sie mit Chaos und Unordnung in
Verbindung brachten. Bei den Hexen
verändert sich das Bild nochmals, vor
allem seit der Niederschrift des Hexen-
hammers Ende des 15. Jahrhunderts,
wo das Hexenbild eindeutig auf das
weibliche Geschlecht zugeschnitten
wurde. Heinrich Sprenger und Jakob
Institoris, die Verfasser des
Hexenhammers, führen an, dass die Hexen
"die Herzen der Menschen zu ausser-
gewöhnlicher Liebe verändern", dass
ein Dämon die Einbildungskraft einer
Hexe derart verwirre, "dass sie den
Mann abstossend findet, dass sie um
die ganze Welt nicht erlaubt, dass er
sie erkenne." Weiter stellen sie fest,
dass Hexen "die zu diesem (dem
Geschlechts-) Akt gehörigen Glieder
entfernen", und "die Zeugungskraft
hemmen". Die beiden erstzitierten Stellen
könnten eine direkte Bezugnahme auf
frauenliebende Frauen sein. Die anderen

betreffen wohl in erster Linie
Hebammen und andere naturheilkundige
Frauen, die zu Häuf als Hexen
vernichtet worden sind. Doch scheint der
Vorwurf, die Hexen würden den Männern

ihre Glieder entfernen, nichts
anderes zu sein, als die Umkehrung des
bekannten Vorwurfs, 'Lesben' bastelten

sich ihren eigenen Penis. In beiden
Fällen wird die männliche Potenz in
ihrer Exklusivität bedroht. Einmal wird
sie ihnen durch bösartige Weiber
genommen, im anderen Fall durch 'Lesben'

streitig gemacht. Wir können
davon ausgehen, dass es für Inquisitoren
ein leichtes war, Frauen auf den
Scheiterhaufen zu bringen, die sie als 'Lesben'

verdächtigten.
Zum Schluss möchte ich noch einen
arabischen Arzt erwähnen, der durchs
ganze Mittelalter hindurch in Westeuropa

viel gelesen und zitiert wurde.
Sein Name ist Avicenna. Er war der
einzige mir bekannte Mann, der
versuchte, eine Erklärung dafür zu
suchen, warum Frauen lieber mit Frauen
als mit Männern schlafen könnten. Da
er wie die allermeisten Männer in
patriarchalen Gesellschaften davon
ausgeht, dass die Frauen für den Mann da
sind und nur für ihn, fiel ihm die Erklärung

nicht ganz leicht. Er verfiel auf
ein Muster, das uns auch heute noch
gut bekannt ist: Es handelt sich um fru-
stierte Ehefrauen, die von ihren Männern

sexuell nicht befriedigt werden.
Wenn sie keine verengte Vagina oder
andere Mängel hätten, dann würden
sie selbstverständlich gern bei ihren
Männern bleiben. Ein weiteres Mal
treffen wir eine abstruse Verfälschung,
die zwar einiges über den Autor
aussagt, aber nichts über lesbische Frau¬

en. Die Männer des Spätmittelalters
(und anderer) Zeiten, konnten sich
keine Sexualität vorstellen, in der kein
Penis vorkam und trotzdem 'rechte'
Sexualität war. Sie konnten sich nicht
denken, dass Frauen auch ohne sie
zufrieden sein könnten. Denn nach ihren
Vorstellungen hatten Frauen keine
eigenständigen, sexuellen Wünsche.
Auch wenn sie als Sexmonster
verschrien waren, waren sie das immer in
bezug auf den Mann. Sie waren seine
dauernde Versuchung, seine ewige
Eva. Das war das Bild, das Männer
von Frauen hatten und wie alle
herrschenden Normen erfüllte es sich zum
Teil selbst. Da aber Frauen eigenständige,

menschliche Wesen sind und keine

leeren Projektionsflächen, konnte
das Bild nie ganz durchgreifen, es gab
immer Brüche zwischen den von den
Männern erwünschten Frauenbildern
und den real existierenden Frauen, mit
denen sie zu tun hatten. Wenn solche
Sprüche auftraten, wurde nicht selten
bestraft. Es ist zu fragen, inwiefern die
plötzliche Verschärfung des
Strafrechts gegenüber 'lesbischen' Frauen
im ausgehenden Mittelalter mit der
veränderten Lebenswirklichkeit von
Frauen jener Zeit zusammenhing.
Konkret: Hatte die plötzliche
Sensibilisierung der Rechtsgelehrten bezüglich

zwischenfraulicher Sexualität
etwas damit zu tun, dass Frauen in den
Anfängen der Lohnarbeit zu finanzieller

Unabhängigkeit gelangen konnten?

Ist es denkbar, dass der Vorwurf
des Lesbischseins (nur) dann auftritt,
wenn Frauen auch in anderen, vor
allem wirtschaftlichen, Bereichen
Eigenständigkeit beweisen? Ist Sexualität

gar nicht so sehr ein sexuelles Thema,

sondern vielmehr ein Spiegel der
gesellschaftlichen Einstellungen zum
Individuum, zu Frauen und Männern
und ihren Beziehungen zu einander?
Avicenna führt in seiner 'Erklärung'
der weiblichen Homosexualität in
einem Nebensatz einige Merkmale 'les-
bischer' Frauen an, die meiner
Meinung nach dem Bruch zwischen seiner
Vorstellung von Frauen und seiner
Wahrnehmung wirklicher Frauen
entsprang. Ungewollt sprach er ihnen
Attribute zu, die sie vielleicht mehr
gefreut hätten als abgeschreckt. Auf
jeden Fall ist nach diesen Merkmalen
nicht erklärlich, warum sich die Frauen

nur aus Frustration anderen Frauen
zuwandten: "Es sind jene, die aus sich
selbst sind, die nicht bewacht werden,
die keinen Glauben haben oder die
Gebote ihres Glaubens nicht achten."

Anmerkung: Dem Artikel liegt eine
Seminararbeit zugrunde, die ich im Frühling 91 für
ein Seminar über Randgruppen im Spätmit-
telalter geschrieben habe. Die Arbeit und eine

Bibliographe zum Thema kann bei mir
bezogen werden: Annette Hug, Turnersteig 5,
8006 Zürich. Die Zitate von Burchard und
Avicenna wurden von mir aus dem Lateinischen

ins Deutsehe übersetzt. Bei den anderen

Quellenzitaten, handelt es sich um
fachkundigere Übertragungen aus Sekundärliteratur.

7


	Von den Unbewachten : Lesben im westeuropäischen Spätmittelalter

