
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 17 (1991)

Heft: 5

Artikel: Biotechnologie und Ethik

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biotechnologie
und

Ethik

von Ina Praetorius

Das Wort "Ethik" hat Konjunktur.
Darüber kann wohl kein Zweifel
bestehen. Ob auch die Sache Ethik, wie
sie von Theologie- und Philosophieprofessoren

übereinstimmend
definiert wird, Konjunktur hat, darüber
möchte ich nachdenken. Ich werde
ganz trocken anfangen mit einer
Basisdefinition von Ethik. Das erscheint
mir nötig, weil "Ethik" ein Begriff ist,
unter dem sich zwar alle "so ungetähr"
etwas vorstellen können, der aber
aufgrund dieser Eigenschaft, "irgendwie"
verständlich zu sein, meist verschwommen

bleibt. Im Anschluss daran werde
ich darstellen, welche Rolle die
etablierte akademische Ethik meiner
Einschätzung nach im aktuellen Machtkampf

um die Biotechnologie spielt.
Schliesslich möchte ich dieser etablierten

Form von Ethik ein Konzept
kritischer Ethik entgegensetzen.

6



Die Grundfrage

Unter Ethik versteht man und frau
ganz allgemein eine Verbindung aus
folgenden beiden Fragen:
1. Was ist gutes Leben?
2. Durch welche Handlungen nähern
wir uns dem guten Leben an?
Wer ethisch fragt, prüft also konkretes
menschliches Handeln daraufhin, ob
es in der Perspektive dessen steht, was
als "gutes Leben" definiert ist. Diese
Definition von Ethik ist alt. Sie stammt
von Aristoteles, der im allgemeinen als

Begründer der philosophischen Disziplin

Ethik gilt. Aufgrund ihrer
Einfachheit ist die aristotelische Definition

bis heute gängig und als gemeinsamer

Ausgangspunkt für Kontroversen
über Wertfragen sehr nützlich.

Wer sich im Gewirr isolierter Sachfragen

und kasuistischer Argumentationen
verirrt hat, kann immer wieder auf

die aristotelische Grundfrage
zurückkommen und an ihr überprüfen, ob die
Perspektive seiner oder ihrer
Fragestellung noch stimmt.

Wissenschaft und Alltagsaktivität

Wenn ich Ethik als die Frage nach dem
guten Leben und nach dem Weg dorthin

definiere, so ist deutlich, dass
Ethik nicht eine Sache von Experten
sein kann. Zwar ist Ethik unter anderem

eine Tcildisziplin von Philosophie
und Theologie und folglich gibt es
professionelle Ethiker (sehr wenige Ethi-
kerinnen) und Ethik-Institute. Aber
die ethische Grundfrage ist ebensosehr
Bestandteil des Alltags, wenn auch
häufig nicht bewusst. Zwar verhalten
wir uns auf weite Strecken konventionell,

d.h. wir denken nicht ständig
über die ethische Qualität unseres
Tuns nach. Aber es gibt in jedem Alltag

Situationen, in denen sich die Frage

nach der Ausrichtung des Handelns
auf ein allgemeines Gutes stellt, z.B.
bei politischen Abstimmungen oder in
Konfliktsituationen, welche die alltägliche

Routine sprengen. In einem
demokratischen Staat ist Ethik nur
begrenzt an Experten delegierbar, da
jeder und jede einzelne - im Prinzip
jedenfalls - für das gute Leben der
Gesamtheit mitverantwortlich sind. Ethik
existiert also als Wissenschaft und als
Alltagsaktivität. Gemeinsam ist beiden

Ethik-Formen die Struktur der
Grundfrage. Verschieden sind sie
hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Stellung

und mitunter ihrer methodologischen
Reflektiertheit.

Definition des guten Lebens

Die Definition der Zielgrösse "gutes
Leben" ist so umstritten nicht, wie es
manchmal den Anschein hat. Man ist

sich unter professionellen und Alltags-
ethikern weitgehend darüber einig,
dass die Erfüllung der Grundbedürfnisse

und die Verwirklichung der
Menschenrechte für alle die entscheidenden

Bedingungen des guten Lebens
sind. Diese Definition der
Grundbedingungen von gutem Leben, die ihre
historischen Wurzeln in der europäischen

Aufklärung hat, scheint mir -
zumindest in unserer westlichen Tradition

- so allgemein akzeptiert zu sein,
dass ich sie in die Basisdefinition von
Ethik aufnehmen will: Ethik ist folglich

das im Alltag und als Wissenschaft
praktizierte Nachdenken darüber, wie
wir uns durch unser Handeln dem
Zustand erfüllter Grundbedürfnisse und
verwirklichter Menschenrechte für alle

annähern können. Weitgehend einig
ist man sich unter Ethikern sogar
darüber, dass in diese Definition des
guten Lebens auch zukünftige Generationen

einzubeziehen sind. Zumindest
gibt es keinen guten Grund, um ihnen
das Recht auf ein gutes Leben
abzusprechen. Genug der Definitionen. Ich
komme zum zweiten Teil; der Frage,
welche Rolle die etablierte akademische

Ethik im aktuellen Machtkampf
um die Biotechnologien spielt.

Hofethik
Je mehr sich die Nachrichten über
Kulturkatastrophen häufen (Tschernobyl,
Schweizerhalle, Waldsterben, Ozonloch,

Treibhauseffekt, Urwaldsterben
etc.), desto grösser wird der
Legitimationsnotstand moderner Wissenschaft
und Technologie. Das zeigt sich heute
an den Biotechnologien, die mit einer
starken Widerstandsbewegung vor
allem von Seiten der Frauen konfrontiert
sind. Wissenschaftler und Vermarkter
von Wissenschaft müssen sich mit der
Tatsache auseinandersetzen, dass
nicht mehr nur einzelne sogenannte
"Missbräuche" moderner Technologie
angegriffen werden, sondern dass
aufgrund gehäufter negativer Erfahrungen

mit Grosstechnologien ein
Misstrauen gegenüber der westlichen
Wissenschaftskultur als ganzer entsteht.
Immer mehr Leute scheinen zu begreifen,

dass Atomphysik, Computertechnologie,

moderne Chemie, Biotechnologien

etc. auf demselben im Kern
zerstörerischen wissenschaftlichen
Paradigma beruhen und von derselben
mänmlichen weissen Elite vorangetrieben

werden, die sich als Träger dieses

Paradigmas fest in Machtpositionen
installiert hat. Aufgrund solcher

Skepsis ist jede Machenschaft dieser
Elite von vornherein kritisierbar. Und
deshalb schenken immer weniger Leute

den stereotypen Beteuerungen der
Elite Glauben, es gehe ihr, wenn sie
immer meue Grosstechnologien in die
Welt setzt, um das Wohl der Menschheit.

Der Graben zwischen solchen

Beteuerungen und realer Erfahrung
mit moderner Grosstechnologie wird
immer breiter, und mit ihm wächst der
Unwillen, neue "Errungenschaften"
der fortschrittsorientierten Wissenschaft

als Segen zu begrüssen. Weil in
der Zeit grüner umd feministischer
Bewegungen öffentliche Kritik bis an die
erkenntnistheoretischen Wurzeln des
etablierten Wissenschaftsbetriebs und
der mit ihm verbündeten Industriekultur

vordringt, braucht es verfeinerte
Methoden der Abwehr. Eine dieser
Methoden ist Ethik, genauer gesagt:
eine bestimmte soziologische Gestalt
von Ethik, die ich Hofethik nenne.
Es liegt nahe, dass die besagte Abwehr
nur von Leuten geleistet werden kann,
die im Prinzip mit dem Ziel der
Machterhaltung der Elite einverstanden
sind. Wirft frau nun einen Blick auf die
etablierten Ethikinstitute und Ethik-
kommisionen, die von Universitäten,
Kirchen und Privatgesellschaften
unterhalten werden, so stellt sie fest, dass
dort fast ausnahmslos weisse, akademisch

ausgebildete Männer im besten
Alter Ethik betreiben; Männer also,
die - vielleicht aus purem Zufall - nicht
eine klassische naturwissenschaftliche,
sondern eine klassische geisteswissenschaftliche

Konditionierung mit Erfolg
hinter sich gebracht haben. Sie arbeiten

an denselben Universitäten wie die
Naturwissenschaftler, treffen sich mit
ihnen in denselben Clubs und
Verbindungen, dienen in derselben Armee,
teilen dieselbe Wissenschaftskultur:
Sie sind Verfechter derselben einen
Rationalität, die Natur, Frauen,
subjektive Verschiedenheiten, Alter,
Tod, Behinderte, nichtweisse
Menschen u.a. in den Objektbereich
abdrängt und nur die gefühlsfreie,
sogenannt objektive Erkenntnis als wahr
gelten lässt. Ihre ethischen Argumentationen

müssen dieser Rationalität.
um deren Infragestellung es einer Kritik

moderner Wissenschaft gerade
gehen müsste, gehorchen. Die Ethiker
würden sich sonst ihrer eigenen
erkenntnistheoretischen Grundlage
berauben.

Fazit: Es liegt auf der Hand, dass sich
die akademische Ethik dazu eignet,
die Funktion zu erfüllen, für die
moderne Naturwissenschaft samt ihrem
Vermarktungsapparat einen Träger

7



sucht: für die Verteidigung der Interessen

an ungebrochenem Fortschritt
auf der bisherigen Linie. Aufgrund
ihrer soziologischen Gestalt bietet
akademische Ethik die Gewähr für eine
Form von Auseinandersetzung mit
moderner Technologie, die einerseits
kritische Anfragen aus Widerstandsbewegungen

rhetorisch aufnimmt, die
es andererseits vermeidet, die
entscheidenden Fragen nach dem
zerstörerischen Kern des etablierten
Paradigmas und nach realen Machtverhältnissen

auf den Tisch zu legen. Genau
diese Art von "Kritik" braucht es, um
Widerstände und Angst in der
Bevölkerung zu besänftigen, ohne gleichzeitig

dem "Fortschritt" Steine in den
Weg zu legen.
Die akademische Ethik bringt für die
Erfüllung ihrer so definierten Aufgabe
noch mehr positive Eigenschaften mit:
Sie ist eine Disziplin, die sich lange im
Schatten des öffentlichen Interesses
befunden hat, die also damit rechnen
kann, unvoreingenommene Neugier
und Hoffnung auf sich zu ziehen. Wer
nicht genau hinsieht, kann ohne weiteres

auf den Gedanken kommen, die
schönen Worte der Hofethiker trügen
etwas dazu bei, den angstmachenden
technologischen Fortschritt wirksam
zu bremsen. Und schliesslich profitiert
die akademische Ethik von ihrer
religiösen Abkunft: Sie ist die säkularisierte

Nachfolgerin religiöser Autoritäten,

die in voraufklärerischen Zeiten
über Gut und Böse zu entscheiden
hatten, und zwar im direkten
Auftragsverhältnis zu Gottvater. Im allgemeinen

lassen moderne Ethiker, selbst
wenn sie Theologen sind, Gott mehr
oder weniger aus dem Spiel. Nichtsdestotrotz

profitieren sie bei öffentlichen
Auftritten von der Aura des Religiösen,

die sie als besonders vertrauenswürdig

und väterlich erscheinen lässt.
Damit das, was ich mit Hofethik meine,

nicht abstrakt bleibt, möchte ich
typische hofethische Argumentationsmuster

im Zusammenhang mit
Biotechnologien aufzeigen.1

Hofethische Problembeschreibung

Wenn ein Ethiker eine konkrete
Handlung oder einen Komplex von
Handlungen beurteilen will, muss er
diese Handlung zunächst beschreiben,
also eine klare Vorstellung haben von
dem, was er anschliessend zu seinen
Wertvorstellungen in Bezug setzen
will. Die Hofethik geht von der
Prämisse aus, dass die Beschreibung und
die Bewertung von Sachverhalten zwei
grundsätzlich unterschiedene Vorgänge

sind: Die Beschreibung sei objektiv,
es gehe ihr um eine blosse Spiegelung

zweifelsfrei feststellbarer Realitäten
in der Sprache. Erst die Bewertung

enthalte dann das Moment des subjektiven

Urteilens. Diese Unterscheidung,

die mit gängiger naturwissen¬

schaftlicher Erkenntnistheorie
konform geht, ist trickreich. Denn durch
sie lassen sich via quasi-objektiver
Sachverhaltsbeschreibung ethische
Wertungen unbesehen in die
Argumentation einschmuggeln.
Hofethiker beschreiben die Biotechnologie

als einen Handlungskomplex,
der aus wertfreier Grundlagenforschung,

aus einer Menge positiver
Nutzanwendungen und einigen wenigen

Missbräuchen besteht.2 Die
Grundlagenforschung wird als eine
Art naturwüchsiger Prozess verstanden,

der der Befriedigung des Triebes
"wissenschaftliche Neugier" dient.3
Grundlagenforschung wird so als in
der menschlichen Triebnatur verankert

dargestellt, mithin einer
grundsätzlichen ethischen Bewertung, die
auch das Postulat der Abschaffung von
Grundlagenforschung als Möglichkeit
einschliessen würde, von vornherein
entzogen. Der zweite Grund dafür, die
sogenannte Grundlagenforschung aus
ethischer Bewertung herauszuhalten,
ist die Annahme, Grundlagenforschung

sei wertneutral, eben weil sie
nicht bestimmten Zielen, sondern vor
allem der Befriedigung von Neugier
diene.4 Dass diese "Beschreibung"
fragwürdig ist, liegt auf der Hand; Die
Tatsache etwa, dass Grundlagenforschung

heute teuer bezahlt wird und
folglich wie jede Forschung in Kosten-
Nutzen-Rechnungen eingebunden ist,
mithin nicht wertneutral sein kann,
blendet der Hofethiker aus.
Dass das primäre Anwendungsziel der
Biotechnologie ein menschenfreundliches

sei, setzt der Ethiker als selbstverständlich

voraus: Biotechnologie in
seiner Version wird entwickelt, um
Krankheiten zu heilen, um Impfstoffe
zu entwickeln, um Medikamente zu
verbessern und zu verbilligen, um den
Hunger in der Dritten Welt zu beseitigen

etc.5 Ich kann mich nicht entsinnen,

von einem anerkannten Ethiker
jemals etwas über die militärischen
Anwendungsgebiete der Biotechnologie

gehört zu haben, etwa über Kampfstoffe,

die Hand in Hand mit Impfstoffen
entwickelt werden. Die Erwähnung

solcher und ähnlicher Fakten
bezeichnet der Hofethiker als
"Sensationsmeldungen".6 Mittels sogenannt
objektiver Beschreibung wird also
auch im Anwendungsbereich der
Technologie die Bewertung vorweggenommen;

denn was zu
menschenfreundlichen Zwecken entwickelt
wird, kann ethisch nicht als negativ
bewertet werden.
Die Problematik der Biotechnologie
liegt für den Hofethiker ausschliesslich
im Bereich der sogenannten Missbräuche,

die er als sein eigentliches
Arbeitsgebiet aus dem gesamten
Handlungskomplex ausgrenzt.7 Typischerweise

gelten als "Missbräuche" der
Biotechnologie: die eugenische Ab¬

treibungsindikation in der Folge
pränataler Diagnostik, Leihmutterschaft
und heterologe Insemination, das
Experimentieren mit menschlichen
Embryonen, die Manipulation an der
menschlichen Keimbahn zum Zwecke
der Züchtung. Im Bereich der
Gentechnik an nichtmemschlichen
Organismen werden allenfalls Störungen
des ökologischen Gleichgewichts
durch manipulierte Organismen
erwähnt, die jedoch als äusserst
unwahrscheinlich gelten. Viele Ethiker sehen
überhaupt nur dort Probleme, wo es
um Manipulatiom am menschlichen
Erbgut geht.8
Dem Ethiker kommt nun, nachdem er
die Biotechnologie dergestalt
"beschrieben" hat, die Aufgabe zu,
Massnahmen für die Vermeidung von
"Missbräuchen" vorzuschlagen, die
sorgsam aus dem Gesamtzusammenhang

der Forschung isoliert worden
sind. Er hat also via Problembeschreibung

etwa die folgenden höchst brisanten

Fragen ins ethische Abseits
geschoben: Wie ist der Handlungskomplex

Biotechnologie insgesamt in seiner

realen gesellschaftlichen Gestalt
ethisch zu bewerten? Ist die
Grundlagenforschung so neutral, wie sie sich
gibt? Sind die geplanten Nutzanwendungen

so eindimensional
menschenfreundlich, wie sie sich präsentieren?
Wie sind die Interessen der
Wissenschaftsvermarktung, die jenseits von
Menschenfreundlichkeit liegen, etwa
Profit- und Profilierungsinteressen,
das Interesse an der Ausschaltung von
Konkurrenz u.ä. ethisch zu beurteilen?

Um diesen Punkt zusammenzufassen:

Der Hofethiker übernimmt die parteiischen

Aussagen der Naturwissenschaftler

über ihr eigenes Tun unbesehen

als Problembeschreibungen. 9

Dass er damit bereits massive ethische
Wertungen vorwegnimmt, bevor die
als solche gekennzeichnete ethische
Arbeit überhaupt beginnt, entgeht seiner

Aufmerksamkeit.
Ein weiteres Charakteristikum
hofethischer Problembeschreibung ist die
Vagheit des handelnden Subjekts.
Statt genau zu analysieren, wer was
tut, statt die Akteure, die Profiteure
und die Opfer beim Namen zu nennen,
spricht der Hofethiker davon, "der
Mensch" manipuliere "die Natur",
"wir" strebten bestimmte Ziele an,
und "man" überschreite Grenzen. So
werden gesellschaftliche Machtverhältnisse

ausgeblendet. Aufgrund seiner

Problembeschreibung hat der
Ethiker nicht Tatsachen wie diese im
Blick: dass etwa bestimmte Grosskonzerne

höchst riskante Freilandversuche
starten oder Kleinbauern in der

Dritten Welt durch Saatgut-Düngemittel-Pakete

in die Abhängigkeit
treiben. Er hat vielmehr zu beurteilen, ob
es angehe, dass der Menseh schlecht-

8



hin die DNS schlechthin manipuliere.
Selbstverständlich gibt es keinen
vernünftigen Grund diese Frage mit Nein
zu beantworten. Der Ethiker sagt also
ja und verschweigt, dass nicht "der
Mensch" abstrakte Akte vollbringt,
sondern bestimmte benennbare mächtige

Individuen und Gruppen höchst
konkrete Dinge mit ebenso konkreten
weitreichenden Folgen tun. Vage bleiben

im übrigen auch die Adressaten
der Imperative, die vom Ethiker
formuliert werden; Angesprochen sind
entweder wieder das unspezifische
"Wir", das "Man", der abstrakte
"Mensch"12 oder aber die Mächtigen:
Forscher, Manager, Minister,
Parlamentarier. Wie sich die von der
Technologie Betroffenen, z.B. Kleinbauern,

Frauen, Behinderte verhalten
sollen, darüber gibt Hofethik keine
Auskunft.

Problembewertung

Frage ich einen Ethiker nach seinem
theoretischen Konzept vom guten
Leben, so wird er selbstverständlich
erklären, er meine erfüllte Grundbedürfnisse

und verwirklichte
Menschenrechte für alle Menschen. Sehe
ich mir aber seine ethischen Argumentationen

im einzelnen an, so stelle ich
fest, dass sich oft nur das gute Leben
privilegierter Menschen im Blickfeld
befindet. Die Art, wie der Ethiker die
für ihn relevanten Probleme auswählt
und welche Probleme er systematisch
ausgrenzt, ist ein Indiz für diese
folgenreiche Verengung des Blickwinkels.

Indem der Ethiker sich beispielsweise

auf die Frage einlässt, ob die In-
vitro-Fertilisation ethisch zu vertreten
sei, und dieser Frage seine ungeteilte
Aufmerksamkeit widmet, befasst er
sich mit einem Problem, das sich derzeit

nur ganz wenigen Menschen
überhaupt stellen kann, denjenigen nämlich,

die genug Geld haben, um sich
Luxusmedizin zu leisten.13 Eine
Ausdehnung des Standards medizinischer
Versorgung, wie er heute in den
hochindustrialisierten Ländern besteht, auf
alle ist aber nicht möglich. Der Ethiker
kann sich also nicht damit rechtfertigen,

er löse prophylaktische Probleme,

die demnächst alle Menschen
beträfen.

Ähnlich wie mit der In-vitro-Fertilisa-
tion verhält es sich mit vielen
medizinisch-ethischen Fragen, die von der
Ethik in grosser Ausführlichkeit
behandelt werden. Ich habe jedoch noch
nicht erlebt, dass ein anerkannter
Ethiker von sich aus die Frage nach der
Legitimität von Zwangssterilisierungen

an Frauen in armen Ländern
aufgeworfen hätte. Die Auswirkungen
der Biotechnologien auf die Mehrheit
der Weltbevölkerung werden von der
Hofethik allenfalls als Randthema in
Form von knappen Exkursen behan¬

delt, etwa versehen mit der einleitenden

Bemerkung, dies sei selbstverständlich

auch noch eine wesentliche
Frage, für die aber jetzt leider keine
Zeit mehr übrig sei. Nähme der Ethiker

jedoch seine Prämisse ernst, dass

es hinsichtlich des Anspruchs auf gutes
Leben keinen Unterschied zwischen
Menschen gibt, würde sich dieses
Vorgehen verbieten. Ginge es wirklich um
Gerechtigkeit und Erfüllung von
Grundbedürfnissen, so wären nämlich
gerade diejenigen, denen es am Nötigsten

fehlt, ins Zentrum ethischer
Reflexion zu rücken. Ein anderes
Charakteristikum ist das Operieren mit
ana chronistischen Werten, die in
keinem vernünftigen Verhältnis zu einem
weltweit verstandenen Begriff vom
guten Leben stehen; etwa mit
Wertvorstellungen, die um das Ziel der
unbedingten Aufrechterhaltung geordneter
Ehe- und Familienverhältnisse krei-
sem. 14 So können Ethiker buchstäblich
jahrelang die Frage der Samemspen-
der-Anonymität zerreden, eine Frage,
die angesichts der realen Bedrohungen
durch die Biotechnologien peripher
ist.

Die Frage nach der Durchsetzung

Was schliesslich die Frage nach der
Durchsetzung ethischer Urteile
angeht, so vertrauen Hofethiker auf die
Selbstverpflichtung der Mächtigen,
auf Dialog, auf Ethik-Beratung und
Gesetzgebung 15, ohne sich jedoch die
Frage zu stellen, ob solche Mittel sich
bei der Überführung ethischer Imperative

in die Wirklichkeit jemals
bewährt haben. Ethiker, die die Frage
nach der Wirksamkeit der von ihnen
vorgeschlagenen Durchsetzungsmethoden

verdrängen, setzen sich dem
Verdacht aus, dass es ihnen nicht wirklich

um die Realisierung ihrer
ethischen Postulate geht.
Ich beende hier die Analyse hofethischer

Argumentationsweisen und
komme zu meinem dritten Punkt: der
Frage, wie sich von der ethischen
Grundfrage aus eine kritische Ethik
entwickeln lässt, die im Streit um poli¬

tische Handlungsperspektiven
hofethischen Positionen entgegengehalten
werden kann.

Kritische Ethik
Zunächst muss ich mir die Vor-Frage
stellen, ob es überhaupt sinnvoll ist,
dem von unkritischen Denkern besetzten

Begriff "Ethik" positive Bedeutung

geben zu wollen. Mit derartigen
Fragestellungen bin ich als Feministin
und Theologin vertraut. Sie ergeben
sich für eine Menge anderer Wörter in
gleicher Weise: Soll ich noch von
"Gott", von "Gnade" oder "Heil"
reden, wenn ich weiss, dass solche Wörter

vom Patriarchen besetzt sind? Und
soll ich Wörter wie "Vernunft",
"Autonomie" oder eben "Ethik" weiterhin
gebrauchem, obwohl ich sie als
Repräsentanten einer zweifelhaften Philosophie

entlarvt habe? Die Entscheidung
ist unter anderem eine taktische, und
sie muss nicht für alle Wörter gleich
ausfallen. Es geht darum, ob ich den
Wortbesetzern ihr Terrain überlassen
und mich anderen, weniger belasteten
Wörtern (gibt es solche?) zuwenden
soll oder ob ich offensiv gegen-beset-
zen will. Was nun das Wort "Ethik"
angeht, so bin ich auf der Suche nach
einem offensiven Gegenkonzept zur
Hofethik. Zum einen deshalb, weil
mich die aristotelische Grunddefinition

zum Gegendenken inspiriert.
Zum anderen, weil es bereits Konzep-

9



te einer anderen Ethik gibt, die meiner
Meinung nach vielversprechend sind,
etwa die befreiungstheologische
Konzeption von Enrique Dussel16 oder
Ansätze eines feministischen Zugangs zur
Ethik.17 Schliesslich auch deshalb, weil
Ethik heute derart inflationär als
Problemlösung angepriesen wird, dass eine

Gegenstrategie, die am Wort selbst
ansetzt, fast unvermeidbar scheint. Ich
meine also, dass es sich lohnt und dass

nicht darum, diesen Bewertungsaspekt

zu negieren, vielmehr ihn
offenzulegen und bewusst in die Reflexion

einzubeziehen. Als kritische Ethi-
kerin behaupte ich also nicht, ich könne

aufgrund ideologiekritischer
Einsichten nun endlich die Tatsachen in
ihrer wahren Gestalt vorzeigen.
Vielmehr beginne ich meine Argumentation

mit der Klarstellung des
Standpunktes, von dem aus ich den
Handlungskomplex Biotechnologie ins Auge

fassen werde. Und ich erwarte auch
von meinem Gegenüber, dass er über
seinen Standpunkt Rechenschaft
ablegt.

Mein Standpunkt unterscheidet sich
von dem traditioneller Ethik vor allem
dadurch, dass er Herrschaftsverhältnisse

in der Welt kennt und ernst
nimmt. Als europäische
Mittelschichtsfrau gehöre ich zu den
Herrschenden und zu den Unterdrückten:
Unterdrückung erfahre ich als Frau.
Herrschaft übe ich aus als besitzende
Bewohnerin eines reichen Landes, der

es nötig ist, von widerständigen
Denkvoraussetzungen her an einem Projekt
"kritische Ethik" zu arbeiten.

Klärung des Standpunktes

Für kritische Ethik lassen sich Be-
schreibumgen und Bewertungen von
Handlungskomplexen allenfalls zum
Zwecke analytischer Klarheit, nicht
aber im Sinne einer strikten
Unterscheidung von Subjektivität und
Objektivität voneinander trennen. Jede
Beschreibung enthält von vornherein
den Aspekt subjektiver Bewertung,
denn kein menschliches Subjekt kann
den Anspruch erheben, absolute
Interesselosigkeit zu verkörpern. Es geht

es z.B. freistehen würde, von den
modernsten reproduktions- und gentechnischen

Errungenschaften zum
persönlichen Nutzen Gebrauch zu
machen. Vielleicht weil ich - im Gegensatz

zu den Repräsentanten der Hofethik

- mindestens in einem Punkt
Unterdrückung am eigenen Leib erfahre,
erscheint mir die Gesellschaft nicht als
eine Gemeinschaft freier und gleicher
Subjekte, welche die Bedingungen
ihres guten Lebens in einem herrschaftsfreien

Diskurs aushandeln könnten.
Vielmehr sehe ich sie als eine
Herrschaftspyramide, deren Spitze die
weisse, besitzende Männerelite bildet.
Dieser herrschenden Gruppe geht es
allen Beteuerungen zum Trotz ganz of¬

fensichtlich nicht um das gute Leben
aller Menschen. Denn der Graben
zwischen Armen und Reichen wird ständig

grösser, die Lebensbedingungen
von Frauen und Kindern verschlechtern

sich zusehends, die Zerstörung
der Umwelt schreitet fort, und die
Selbstliquidierung der gesamten
Menschheit ist zum ersten Mal in der
Geschichte eine reale Möglichkeit.
Gutes Leben liegt nicht in der Perspektive

einer Verlängerung des Status quo
in die Zukunft. Vielmehr ereignet es
sich dort, wo die starren Herrschaftsverhältnisse

abgebaut, wo dem
zerstörerischen westlichen Wissenschaftsparadigma

und seiner Anwendung in
Form von Grosstechnologien Alternativen

entgegengesetzt werden. Es geht
also nicht um Korrekturen am Rande
eines Fortschritts zum Guten, sondern
um radikale Revisionen einer
Entwicklung, die in die Selbstzerstörung
führt.

Kritische Beschreibung der
Biotechnologien

Von diesem Standpunkt aus gesehen
ist es entscheidend, wer eine Technologie

erfindet und vorantreibt. Während

in hofethischen Sachverhaltsbeschreibungen

das reale Subjekt der
Technologieentwicklung ungenannt
bleibt ("der Mensch", "man", "wir"),
ist für kritische Ethik die Benennung
dieses Subjekts und seine Lokalisierung

auf der Herrschaftspyramide von
entscheidender Bedeutung: Nicht "der
Mensch" entwickelt die Biotechnologien,

sondern die Elite an der Spitze
der Pyramide, von der auch die nicht
nur nutzbringenden Vorläufer der
Biotechnologien stammen; die Atom-
und Computertechnologie, die
sogenannte Grüne Revolution, die moderne

Chemie. Es ist historisch äusserst
unwahrscheinlich, dass die alte
Männerelite, die ihr wissenschaftliches
Paradigma inzwischen nicht revidiert hat
plötzlich eine Technologie hervorbringt,

die nichts ist als menschenfreundlich

und die nun endlich alle
Menschheitsprobleme lösen wird.
Die Biotechnologien, Gen- und
Reproduktionstechnik, sind eine auf der
Entdeckung der DNS-Struktur basierende

Grosstechnologie in der Hand
der Mächtigen: der westlichen Wissenschaft,

der multinationalen Konzerne
und der reichen Staaten. Sie werden
als technologische Revolution gefeiert,

mittels derer man neue nutzbringende

Organismen - vom Kleinstlebewesen

bis zum Nutzmenschen - wird
konstruieren und eine qualitativ neue
Art der Beherrschung biologischer
Reproduktionsprozesse wird erreichen

können. Ziel, so heisst es, sei die
qualitative Verbesserung der Medizin,
der Landwirtschaft, der Pharmazie

10



und zahlreicher anderer Anwendungsbereiche.

Vorrangige Antriebskräfte
der Biotechnologien - wie auch schon
früherer Hochtechnologieschübe -
sind jedoch Profit- und Profilierungs-
interessen, ein von jeglicher inhaltlicher

Zielsetzung losgelöster Wunsch,
die Konkurrenz zu schlagen und der
Wunsch, Natur im einer neuartigen,
weitgehenden Weise zu kontrollieren
umd zu beherrschen. Hauptmotiv der
Humangentechnologie ist darüber hinaus

das Interesse an einer behindertenfreien

Gesellschaft perfekter und im
Sinne der Herrschenden nützlicher
Menschen. Dass die Humangentechnologie

in Kontinuität zu eugenischem
Gedankengut steht, ist hinlänglich
bewiesen Eine von der Wissenschaft
einhellig eingestandene Begleiterscheinung

der Biotechnologien ist ein
neuartiges Risiko für das ökologische
Gleichgewicht durch künstlich
manipulierte Organismen, deren Verhalten
in der natürlichen Umwelt nicht
abschätzbar ist. Von meinem Standpunkt
aus gesehen erübrigt sich die Unterteilung

in Grundlagenforschung,
Nutzanwendungen und Missbräuche. Die
Biotechnologien stellen einen einzigen
Handlungskomplex dar.

Ethische Bewertung

Was die Defimition des guten Lebens
angeht, so schliesse ich mich vorerst
der gängigen Konzeption an: Damit
gutes Leben möglich ist, müssen weltweit

die Grundbedürfnisse der
Menschen erfüllt und die Menschenrechte
verwirklicht sein. Und: Den Anspruch
auf gutes Leben in diesem Sinne haben
auch die zukünftigen Generationen.
Wenn dieses Konzept des guten
Lebens konsequent zum Massstab
genommen und nicht stillschweigend auf
die Lebensbedingungen der Privilegierten

zurechtgestutzt wird, erweist
es sich als radikal genug. Ich beziehe
also in die gängige Definition des
guten Lebens ausdrücklich alle
Menschen: Frauen, Männer, Kinder und
Alte, Arme und Reiche, Bewohnerinnen

aller Erdteile, Behinderte,
gegenwärtige und zukünftige Generationen,
ein und frage, ob die Biotechnologien
auf das gute Leben aller dieser
Menschen zielen;
1) Die Tatsache, dass die Biotechnologien

aus demselben soziohistorischen
Zusammenhang hervorgehen, dem
auch frühere Grosstechnologien
entstammen, lässt an der ethischen Qualität

dieser Technologien von vornherein

zweifeln. Denn alle
Vorgängertechnologien haben zwar in
beschränktem Ausmass Lebenserleichterungen

gebracht, sie haben aber insgesamt

dazu beigetragen, den aktuellen
Zustand des Unfriedens, der
Ungerechtigkeit und des gestörten ökologi¬

schen Gleichgewichts herbeizuführen.
Weitere Technologieschübe, die auf
demselben westlichen Wissenschaftsparadigma

basieren und von der
entsprechenden Elite propagiert werden,
zielen mit an Sicherheit grenzender
Wahrscheinlichkeit in dieselbe Richtung.

2) Die Entwicklung der Biotechnologien

verschlingt massiv Ressourcen,
die an anderer Stelle - z.B. um in
armen Ländern medizinische Grundversorgung

für alle zu gewährleisten -
dringend benötigt würden. Die grössten

Hindernisse, die einem weltweiten

guten Leben im Wege stehen, sind
nachweislich nicht mit neuen technologischen,

sondern mit politischen Mitteln

abzubauen. In einer Welt der
begrenzten Ressourcen und angesichts
der aktuellen Weltlage ist Ressourcen-
verschleiss für die Entwicklung neuer
Grosstechnologien daher ethisch nicht
zu rechtfertigen.
3) Die Biotechnologien befinden sich
in der Hand einiger weniger Konzerne
in den hochindustrialisierten Ländern.
Da keine Anzeichen sichtbar sind,
dass diese Länder und diese Konzerne
ihre Politik gegenüber der armen
Mehrheit der Weltbevölkerung
grundsätzlich zu ändern beabsichtigen, ver-
grössert jedes neue Machtmittel in
ihren Händen das Gefälle zwischen Arm
und Reich. Die Politik des Agrobusiness

gegenüber den Kleinbauern in der
Drittem Welt ist dafür das eindringlichste

Beispiel. Die gentechnologisch
hergestellte, herbizidresistente
Hochertragsnutzpflanze wird den Hunger in
der Welt ebensowenig beseitigen wie
die Grüne Revolution, vielmehr durch

weitere Störung des ökologischen
Gleichgewichts und Zerstörung
traditioneller Anbaumethoden das Elend
vergrössern. Um das Hungerproblem
zu lösen und damit eine wichtige
Voraussetzung für das gute Leben zu
schaffem, braucht es nicht neue
Technologien, sondern politische Massnahmen,

insbesondere Landreformen.
4) Die Humangentechnologie im
speziellen verfolgt eugenische Zielsetzungen,

indem sie erbliche Behinderungen

ausmerzen und längerfristig am
menschlichen Genom direkt manipulieren

will. Dieser Politik liegt eine
Unterscheidung zwischen wertem und
unwertem Leben zugrunde, die mit
der Würde behinderter Menschen und
ihrem Anspruch auf gutes Leben nicht
zu vereinbaren ist. Da mit der Technologie

auch die Freiheit, zwischen wert
und unwert zu unterscheiden, in den
Händen der Mächtigen liegt, ist
abzusehen, dass der im Sinne der Status-
quo-Erhaltung "nützliche" Mensch
den Massstab dieser Unterscheidung
darstellen wird. Das Interesse an einer
Gesellschaft funktionierender, lei-
stungs- und anpassungsfähiger
Menschen ist jedoch nicht zu vereinbaren
mit dem Anspruch aller Menschern,
auch der Alten, der Kranken und der
Nichtkonformen, auf gutes Leben.
5) Auch wenn die Biotechnologien
nicht in jedem Falle als Herrschaftsinstrument

zu deuten wären, müsste
kritische Ethik ein Forschungsmoratorium

fordern. Denn seriöse ethische
Reflexion, an der die Öffentlichkeit
und nicht nur eine Elite beteiligt ist,
erweist sich angesichts einer ungebremsten

Forschung als unmöglich. Jede

11



Rede von öffentlicher Debatte über
ethische Zielvorstellungen erweist sich
als hohl, wenn immer schon Sachzwänge

geschaffen sind, bevor eine
Entwicklung überhaupt bekannt,
geschweige denn anerkannt ist.
Der Handlumgskomplex Biotechnologie,

so wie er sich derzeit gesellschaftlich
realisiert - und eine andere

Biotechnologie als diese gibt es nicht-, ist
also insgesamt als ethisch nicht
legitimierbar zurückzuweisen. Wenn kritische

Ethik überhaupt von ethisch
positiven Aspekten der Biotechnologie
reden kann, so in umgekehrter Weise
wie die Hofethik: Missbrauch ist die
Regel, nützlicher Gebrauch die
Ausnahme. Damit wäre die Beweislast
umgekehrt: Nicht die Ethikerin muss
beweisen, dass ein Akt im Handlungsfeld

Biotechnologie schädlich ist,
sondern die Gegenseite muss beweisen,
dass er nützlich ist. Bevor kritische
Ethik sich jedoch auf solche Kasuistik
einlässt, muss sie sich für einen Stop
der Forschung einsetzen, denn es ist
nicht sinnvoll, einen grossen
Missbrauch weiterzutreiben, nur weil sich
allenfalls einige wenige nützliche
Gebräuche einstellen werden. Die Aufgabe

kritischer Ethik, allenfalls vorhandene

ethisch legitimierbare Anwendungen

zu bezeichnen, kann sich also
sinnvollerweise nur auf heute schon
Existierendes beziehen. Was die
Zukunft angeht, ist das Forschungsmoratorium

das einzig sinnvolle Postulat.
Im übrigen halte ich es durchaus für
möglich, dass bei einer ernsthaften
ethischen Prüfung aller derzeit möglichen

Anwendungen keine einzige sich
als ethisch legitimierbar herausstellen
würde.

Kritische Ethik als Teil der
Widerstandsbewegung

Hofethik, so habe ich gesagt, vertraut
auf Selbstverpflichtungen von
Wissenschaftlern, auf Dialog, Ethikkommissionen

und Gesetzgebung. Meist wird
die Frage nach der Durchsetzbarkeit
gar nicht eigens gestellt, weil als
selbstverständlich angenommen wird, dass
solche Mittel wirksam sind und dass in
einer Demokratie andere Mittel nicht
zur Verfügung stehen. Dieses Vertrauen

erstaunt einerseits, denn es ist
durchaus nicht erwiesen, dass
Selbstverpflichtungen oder Ethikkommissionen

jemals eine schädliche
Entwicklung verhindert haben. Es
erstaunt andererseits nicht, wenn ich
davon ausgehe, dass das Ziel der Hofethik

gar nicht die Schadenbegrenzung
ist. Für kritische Ethik muss die Frage
nach der Durchsetzbarkeit ihrer
Postulate jedenfalls eine ernsthafte
sein.
Ich habe ein biotechnologisches
Forschungsmoratorium als ethische For¬

derung formuliert. Wie lässt sich nun
ein solches ethisches Postulat in die
Realität überführen?
Zunächst: So, wie die Frage jetzt
dasteht, ist sie missverständlich, denn es

gibt nicht auf der einen Seite ein am
Schreibtisch erarbeitetes Postulat, auf
der anderen die Notwendigkeit, mit
der Umsetzung des Postulates beim
Nullpunkt anzufangen. Es gibt auch
nicht auf der einen Seite die Ethik-Experten

in den Studierstuben, auf der
anderen Seite ausführende Organe.
Vielmehr gibt es immer schon, bevor
eine ethische Forderung explizit als
solche in Erscheinung tritt, Menschen,
Gruppen, soziale Bewegungen, die
diese Forderungen vertreten und an
ihrer Realisierung arbeiten. Im Fall
der Biotechnologien gibt es feministische

Widerstandsbewegungen, Protest
in der "Dritten Welt", kritische
Abgeordnete in den Parlamenten, Parteien
mit wissenschaftskritischen Programmen,

skeptische Stimmen in den
Kirchen u.a.
Kritische Ethik versteht sich nun
sinnvollerweise nicht - analog zur Hofethik

- als isolierte akademische
Denkbemühung sondern als Denkbewegung,

die derartige gesellschaftliche
Bewegungen begleitet. Nicht Ethik-
Experten denken für andere, sondern
das Nachdenken über gutes Leben ist
ein Teil des gesellschaftlichen
Widerstandes, so wie Ethik ein Teil jeden
Alltags ist. So gesehen stellt sich nicht
mehr die abstrakte Frage nach der
Durchsetzung, sondern die nach einer
möglichst wirkungsvollen Verbindung
widerständiger Politik mit kritischethischem

Denken. Voraussetzung für eine

solche Verbindung ist, dass ein
ethischer Diskurs in widerständigen
Bewegungen erst einmal in Gang kommt
und dass in der Öffentlichkeit deutlich
wird, dass die Sache Ethik nicht per se

auf der Seite der Macht steht, dass
vielmehr Widerstand gegen die
Biotechnologien ein ethisches Fundament hat,
das tragfähiger ist als dasjenige der

Wissenschaftlerelite. Es braucht eine
offensive Formulierung der Ethik des
Widerstandes, und zwar mit denselben
grossen Worten, derer sich die Mächtigen

bedienen: Der Widerstand gegen
die Biotechnologien zielt auf Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der
Schöpfung.

1 Ich beziehe mich auf folgende Texte:
Franz Böckle, Theologisch-ethische
Aspekte der Gentechnologie, Vortrag
am 22. Januar 1985 im Institut für Sozialethik

der Universität Zürich (Manuskript);

Franz Furger, Die In-Vitro-
Fertilisation vor der Herausforderung von
Forschung, Lebensschutz und
Menschenwürde, in: Hansjakob Müller
(Hg.), Reproduktionsmedizin und
Gentechnologie. Schweizer Experten
informieren, Basel/Stuttgart 1987, S. 89-100;
Hans-Peter Schreiber, Gentechnologie -
eine ethische Herausforderung, in : Hansjakob

Müller (Hg.), a.a.O., S. 187-195;
Martin Honecker, Der manipulierte
Mensch. Ethische Probleme genetischer
Forschung, in: Evangelische Kommentare

1/1984, S. 15-18.
2 Vgl. Böckle, S. 6ff.; Schreiber, S. 188.
3 Vgl. Böckle, S. 6.
4 Vgl. Schreiber, S. 189. - Böckle schreibt

zwar (S. 6f.), die Grundlagenforschung
könne nicht neutral sein; dennoch
bezieht er sie nirgends in die ethische
Bewertung ein.

5 Vgl. Böckle, S 7ff ; Schreiber, S. 188f.;
Honecker, S. 16; Furger, S. 90.

6 Z.B. Furger, S. 90.
7 Vgl. Honecker, S. 16; Furger, S 90f.
8 Vgl. Schreiber, S. 189; Honecker, pas-

sim.
9 Besonders deutlich: Furger, S. 89.
10 Z.B. Böckle, S. 4-6; Honecker, S. 15.
11 Vgl. Böckle, S.5f.
12 Z.B. Schreiber, S. 194f.
13 V.a. Furger, passim.
14 Z.B. Furger, passim.
15 Z.B. Böckle, S. 12-15; Furger, passim.
16 Vgl. Enrique Dussel, Herrschaft und Be¬

freiung. Ansatz, Stationen und Themen
einer lateinamerikanischen Theologie
der Befreiung, Freiburg/CH 1985; Ethik
der Gemeinschaft, Düsseldorf 1988.

17 Z.B. Beverly Wildung Harrison, Making
the Connection, Boston 1985

Dieser Text erschien erstmals in der
Zeitschrift 'Neue Wege' Nr. 4/1990

12


	Biotechnologie und Ethik

