
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 16 (1990)

Heft: 1

Artikel: Treibhaus Kleinfamilie

Autor: Romann, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Treibhaus Kleinfamilie
von Christine Romann

Während früher die Hausfrauen Nahrung

und Kleidung selbst produzierten,
ist heute der zeitliche Aufwand für

diese Arbeit vergleichsweise gering.
Viel mehr Zeit erfordert nun ein anderes

Produkt mütterlicher Anstrengungen:
die psychische Struktur des

heranwachsenden Kindes.

Die Kleinfamilie ist eine Art Treibhaus,

in dem die psychische Entwicklung

des Kindes unter der Einwirkung
der elterlichen Liebe in rasantem Tempo

vonstatten geht.
Um etwas von den Schwierigkeiten
und Widersprüchen des Mutter-Alltages

zu verstehen, möchte ich einerseits
einen kurzen Blick auf die konkrete
Tätigkeit der Mütter werfen, andererseits

versuchen, dieses mütterliche
Agieren als ein historisch gewordenes
zu verstehen.

Alltag der Mütter
Was also tut eine Mutter den lieben
langen Tag? Zunächst einmal steht sie
den Kindern einfach zur Verfügung,
abgesehen davon, dass sie -wie eh und
je - für Kleidung und Essen sorgt. Sie
hört zu, tröstet, bewundert die neuesten

Fortschritte etc. und schafft damit
den emotionalen Raum, in dem sich
Kinder erst entwickeln können. Doch
sie macht noch mehr; schauen wir uns
einmal ein paar mögliche Szenen an:
Ein Kind rennt durch die Wohnung,
die Nase läuft, es wischt mit dem Ärmel

den "Schnudder" mindestens
teilweise weg, ein Teil wird durch die Luft
geschleudert. Das ruft die Mutter mit
dem Taschentuch auf den Plan, sie

putzt dem widerstrebenden Kind die
Nase, dann darf es wieder weiterrennen.

Ein kleines Kind patscht vergnügt mit
beiden Händen im Brei. Noch darf es
das, doch bald wird die Mutter eingreifen:

gegessen wird zuerst mit dem Löffel,

dann mit den komplizierteren
Utensilien. Das Kind wird lernen zu
warten, bis das Essen im Teller ist, und
dann wird das, was im Teller ist, auch
wirklich gegessen: aus dem kleinen
Breischmierer wird ein gesitteter
Mensch.
Zwei Kinder sind in ihr Spiel vertieft.
Plötzlich flammt ein Streit auf, sie
geraten sich in die Haare, da wird getreten,

gebissen, gehauen. Die alarmierte
Mutter eilt herbei und versucht, den
beiden Raufbolden oder Rauferinnen
zu erklären, dass man doch miteinander

reden kann.

Ganz kleinen Kindern gibt man alles
mögliche in die Hand, damit sie die
Welt be- bzw. ergreifen lernen. Doch
bald kommt der Zeitpunkt, da man
einem Kind erklärt, es müsse mit den
Augen schauen, nicht mit den Händen,

wenn es zum Beispiel auf der
Strasse die merkwürdige schwarze
Haut eines Menschen anfassen möchte.

Solche und ähnliche mütterliche
Interventionen, die wir im Auge haben,
wenn wir von Erziehung sprechen,
sind nun viel weniger selbstverständlich,

als wir dies gemeinhin annehmen.
Nicht zu allen Zeiten und nicht überall
verhalten sich Mütter so. Schon innerhalb

des eigenen Kulturkreises gibt es
erhebliche Unterschiede. Noch immer
geistert die Vorstellung herum, man
könne einen Säugling verwöhnen,
wenn man ihm gibt, was er braucht.
Noch vor kurzer Zeit war es üblich,
Säuglinge alle vier Stunden zu füttern,
nach einem abstrakten Zeitrhythmus
also, nicht nach dem manchmal chaotischen

Hunger-/Sättigungsrhythmus
des kleinen Körpers. Das gleiche gilt
für die Sauberkeitsgewöhnung. Aus
dem anfangs spontanen Vorgang der
Blasen- und Darmentleerung wird ein
komplizierter körperlicher Ablauf,
der vom Kind unter Kontrolle gehalten

werden muss, sowohl zeitlich wie
örtlich. Nach wie vor ist bei uns die
Sauberkeitsgewöhnung Gegenstand
mütterlicher Sorge oder gar mütterlichen

Ehrgeizes: Je schneller, desto
besser!
Nehmen wir noch einmal den Hunger.
Auch hier gibt es die gleiche
Entwicklungslinie: Das Kind wird allmählich
daran gewöhnt, zu regelmässigen Zeiten

Hunger zu haben. Als Erwachsene
empfinden wir unsere Drei-Mahlzei-
ten-am-Tag-Regelung als mehr oder
weniger natürlich, dem Körper ange-
passt. In Wirklichkeit ist es gerade
umgekehrt, der Körper wurde an diese
zeitliche Strukturierung des Appetits
gewöhnt. So haben Körperprozesse
viel weniger mit Natur zu tun, als wir
wahrzunehmen geneigt sind, sie sind
vielmehr das Resultat einer historischen

Entwicklung, die Norbert Elias

- auf den ich mich in der Folge beziehe

- den Prozess der Zivilisation nennt.
Er versteht unter Zivilisation nicht nur
einen bestimmten Standard der technischen

Entwicklung, sondern auch
einen bestimmten Standard menschlichen

Verhaltens und Erlebens.
Dieser Prozess der Zivilisation wird
markiert durch ein stetes Vorrücken
der Scham- und Peinlichkeitsgrenzen.
Worüber früher noch selbstverständlich

diskutiert wurde, ist zum Tabu
geworden, was früher noch ohne weiteres

gezeigt wurde, verschwindet heute
"hinter die Kulissen", hinter einen
Vorhang von Scham und Peinlichkeit.
Die Gesellschaft entwickelt sich in
Richtung einer immer stärkeren
Kontrolle der Affekte. Der Seelenaufbau^
der Menschen kompliziert sich, Spontanes

muss gezügelt werden, Triebhaftes
entzieht sich dem öffentlichen

Gesehenwerden. Allmählich werden die
sich verschärfenden Vorschriften ver-
innerlicht, werden zu Selbstzwängen.

Andere Zeiten - andere Sitten

Ein paar Beispiele sollen dies verdeutlichen:

So beginnen im 13. Jahrhundert die
Regeln über das Schneuzen damit,
dass man sich bei Tisch beim Entleeren
des Nasenschleimes umzudrehen
habe, damit nichts auf den Tisch fällt.
Später besteht die Höflichkeit darin,
dass man zu Tische nicht in die gleiche
Hand schneuzt, mit der man auch in
die gemeinsame Schüssel langt. Dann
tauchen Taschentücher auf, zunächst
noch als grosser Luxus. Alle diese
Regeln sind aufgeschrieben in "Manie-

19



renbüchern", den Vorläufern des
"Knigge", die sich an die herrschende
Schicht, den Adel, richteten. Diese
Bücher erklärten über Jahrhunderte,
was als gute Sitte und Anstand zu gelten

hatte und sind so eine Art Meilensteine,

an denen sich die Wandlung der
Trieb- und Affektstruktur der
Menschen ablesen lässt.
Im 17. Jahrhundert werden die
Ausführungen über das Schneuzen kurz,
und man beginnt, zwischen Erwachsenen

und Kindern zu differenzieren:
"Schneuzt euch nicht wie die Kinder in
die Finger." Weitere Erläuterungen
fehlen, denn die Angelegenheit ist zu
peinlich, um näher ausgeführt zu werden.

Es ist nun Sache der Familie, die
Einzelheiten zu regeln. Gleiches gilt
für das Essverhalten. In aller Ausführlichkeit

legen die "Manierenbücher"
dar, was gute Sitte ist. Die mittelalterlichen

Regeln verlangen noch
vergleichsweise wenig Zurückhaltung: du
sollst nicht über den Tisch spucken,
nicht schmatzen und schnauben, nicht
wie ein Schwein über die - gemeinsame

- Schüssel herfallen, das Abgebissene

nicht wieder in die Sosse der
gemeinsamen Schüssel tunken.
Man soll sich nicht in das Tischtuch
schneuzen, das aber noch sehr wohl
dazu dient, die fettigen Hände daran
abzuwischen. Das Fleisch kommt im
Mittelalter noch mehr oder weniger als

ganzes Tier auf den Tisch. Später wird
es "hinter den Kulissen" zerkleinert,
seine tierische Herkunft wird
verschleiert. Messer und Gabel gesellen
sich zum Löffel, die Lage auf dem
Tisch wird kompliziert, das Essen eben
manierlich.

Ausführlich belegt Norbert Elias diesen

gleichen Prozess der Kontrolle und
Differenzierung für die verschiedensten

körperlichen Verrichtungen. Wer
mit wem wann im gleichen Bett schlafen

darf, ist ebenfalls Gegenstand
ausführlichster Erörterungen. In der
mittelalterlichen Herberge liegen alle,
Männer wie Frauen, im gleichen
Schlafgemach, entweder in den
Tageskleidern oder nackt. In den Häusern
gibt es keine speziellen Schlafräume,
das Schlafen hat noch nicht diesen
intimen Charakter. Auch hier greifen die
sich verändernden Sitten ein, auch hier
die gleiche Stossrichtung: Zuerst werden

die Geschlechter getrennt, ein
spezielles Nachtgewand wird Mode. In
den Häusern wird aus dem Raum, in
dem Ludwig XIV noch das "lever du
roi", sein tägliches Aufstehen als
höfisches Zeremoniell in Szene setzte, ein
intimes Zimmer, das nur noch den
Familienmitgliedern zugänglich ist.
So entsteht ein Bild des mittelalterlichen

Menschen: Spontan in seinen
Affekten, unmittelbar in seiner Triebabfuhr,

schamlos im Erleben seiner
körperlichen Abläufe. Nicht dass diese
Menschen "reine Natur" gewesen wären

- wo immer Menschen zusammen
leben, regeln Normen ihr Verhalten.
Doch das Mass an Selbstkontrolle war
ein ganz anderes. Dies sollte man sich

von unserer vielleicht etwas
zivilisationsmüden Warte aus nun nicht allzu
idyllisch vorstellen. Da wurde auch
schnell aus einem Wortwechsel ein
Streit, das Messer gezückt und
unversehens war jemand erstochen. Das
gehörte mit zur gesellschaftlich mehr
oder weniger tolerierten Lockerheit
der Affekte. Die mittelalterliche
Gesellschaft war eine Fehdegesellschaft,
und manche überlieferte Schrift
besingt die Lust am Krieg, am Töten und
Verstümmeln der Gegner, ohne dass
dies gesellschaftlich verfehmt gewesen
wäre.

Die Vereinsamung der
Mütter
Soweit Norbert Elias; doch nun zurück
zum eigentlichen Gegenstand unseres
Interesses, dem Alltag der Mütter.
Die eingangs erwähnten, elterlichen -
meist sind es ja mütterliche - Interventionen

sollen nun diesen zivilisatorischen

Prozess in Gang bringen. Natürlich

verläuft diese Formung der kindlichen

Trieb- und Affektstruktur für alle
Beteiligten weitgehend unbewusst.
Wesentlich ist aber, dass ein Kind heute

in einer entwickelten Gesellschaft
einen weitaus längeren Weg zurücklegt,

bis es den gängigen Standard
erreicht hat. Zunächst leben die Kinder
noch in einer Art barbarischer Enklave,

in der erst allmählich die geltenden
Regeln eingeführt werden. Was wir als

mehr oder weniger natürlichen
Reifevorgang des Kindes erleben und als
Eltern vorantreiben, ist nichts anderes
als der Aufbau der Seelenstruktur
nach den Normen unserer Kultur. Ein
Kind durchläuft also in wenigen Jahren

einen Prozess, für den die europäische

Menschheit immerhin ein paar
Jahrhunderte benötigte.
Dieser Teil der elterlichen Alltagsarbeit

ist also ungleich schwieriger
geworden. Paradoxerweise ist diese
Aufgabe zunehmend der Mutter zugefallen.

Die Kleinfamilie ist weitgehend
zuständig für die Sozialisation der
Kleinkinder, die Mutter ist zur Haus-
Frau geworden. Durch die Differenzierung

der Gesellschaft in einen
öffentlichen und einen privaten Raum
sind die Frauen vom Leben ausserhalb
der Familie abgeschnitten. Wie anders
das früher war, wird heute von
Historikerinnen mit umfassendem
Forschungsmaterial belegt. So war
beispielsweise das Waschhaus im städtischen

Frankreich des 17. Jahrhunderts
ein Ort weiblicher Geselligkeit, der
von den Frauen mehrmals wöchentlich
aufgesucht wurde. Dort wurde nicht
nur gewaschen, sondern auch
getratscht, gestritten, lokale Politik
gemacht. Erst allmählich werden diese
Arbeiten ins Haus verlegt. Vieles wird
zwar viel bequemer, doch der Preis,
den die Frauen dafür bezahlen, ist

hoch: sie vereinsamen. So ist die Mutter

also mit ihren kleinen Chaoten
allein im Haus. Das kompliziert die
psychische Situation noch einmal, denn
dieser zivilisatorische Prozess ist für
den einzelnen Menschen nie endgültig
abgeschlossen. Er ist reversibel: unter
bestimmten Umständen verlieren wir
sehr schnell den einmal erreichten
Standard der Selbstbeherrschung. Das

gilt nicht nur für extreme Situationen
wie Konzentrationslager oder
kriegsähnliche Zustände, sondern in einem
Grad für alles, was der öffentlichen
Kontrolle entzogen ist, zum Beispiel
auch für die Privatsphäre der Kleinfamilie.

So kämpft die Mutter also um
den zivilisatorischen Fortschritt ihrer
Kinder und muss zugleich, ganz auf
sich gestellt, ihren eigenen hohen
Standard der Affekt- und Triebkontrolle

aufrecht erhalten. (Wie sehr und
wie häufig das misslingen kann, zeigen
die hohen Zahlen der Kleinkindsmisshandlungen.)

Ausserhalb der Familie
übernehmen andere Erwachsene, die

Stempeluhr oder ganz einfach die
Leistung, die erbracht werden muss,
einen Teil der Kontrolle, so dass die
Selbstkontrolle eine gewisse Entlastung

erfährt. Ausserhalb der Familie
gibt es zudem nicht diese tägliche
Konfrontation mit den noch ungemilder-
ten, quasi rohen Äusserungen des
Seelenlebens, die dauernd die eigenen,
mühsam errichteten Strukturen be-



drängen. (Umgekehrt besteht der Reiz
der Kleinkindwelt natürlich gerade in
der vergleichsweise viel lockereren
Atmosphäre, der Offenheit und Spontaneität

des affektiven Austausches; so
gesehen ist die Kindheit ein Paradies.)

Die Mutter als Dünger
Die private Abgeschiedenheit der
Familie hat für die Kinder noch eine weitere

Konsequenz, die wiederum auf
die Mütter zurückschlägt. Traditionelle

Arbeitsteilung der Eltern vorausgesetzt,

lernen die Kinder nur noch die
Welt der Mutter durch unmittelbares
Erleben kennen, die übrige Welt der
Erwachsenen bleibt ihnen fremd. Das
hat nun einerseits grosse Konsequenzen

für den Erwerb der Geschlechtsidentität,

da nur die Mutter der täglichen

Kleinarbeit beim Aufbau der
psychischen Strukturen zur Verfügung
steht. Andererseits läuft überhaupt
sehr viel mehr über die Beziehung zur
Mutter, ist sozusagen "Beziehungsarbeit"

geworden.
Wie eine Kuh gemolken wird, da
konnte das Kind noch einfach zuschauen.

Was hingegen in den Köpfen der
Erwachsenen vorgeht, was der Vater
fern von zu Hause tut, das ist für ein
Kind viel weniger begreifbar, es ist auf
die "Übersetzungsarbeit" der Erwachsenen

angewiesen. Auch hier übernehmen

die Mütter den grössten Teil der
Arbeit.

So leben Mütter mit ihren Kindern -
das gleiche gilt für Väter, die einen
Teil der Alltagsarbeit übernehmen - in
der Kleinfamilie in einer einmalig
zugespitzten Situation. Die Mütter sind
vereinsamt, ihre Lebenssphäre ist dem
öffentlichen Leben entzogen.
Die Umgestaltung des Triebhaushaltes,

der ganze Seelenaufbau ist sehr
komplex geworden, es herrscht ein
hoher Standard der Selbstkontrolle. Die
entsprechende Konditionierung der
Heranwachsenden ist heute Sache der
Eltern, die Hauptaufgabe der Mutter
geworden. Sie selbst ist dauernd dem
Ansturm der kindlichen Affekte
ausgesetzt, die an ihren eigenen psychischen

Strukturen zerren. All dies führt
zu einer speziellen Belastung, die den
Müttern selber oft nicht unmittelbar
verständlich ist und erst recht nicht
denjenigen, die den mütterlichen Alltag

nicht am eigenen Leib erfahren. 9

Norbert Elias

ÜBER DEN PROZESS DER ZIVILISATION

Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchung.

Wandlungen des Verhaltens in den westlichen

Oberschichten des Abendlandes
Frankfurt 1976

Christine Romann

* 1949 Psychiaterin. Mutter von drei
Töchtern. Lebt im Zürcher Oberland und
arbeitet in einer eigenen Praxis in Zürich.
Gründungsmitglied der OFRA

21


	Treibhaus Kleinfamilie

