Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 16 (1990)

Heft: 6

Artikel: "Du willst fliehn mit angewurzelten Fiissen™ : Frauen im Exil 1933-?
Autor: Erdle, Birgit R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-361131

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-361131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Du willst fliehn mit angewurzelten Fussen“*

FRAUEN IM EXIL 1933 -7

von Birgit R. Erdle

Am 19. April 1933, drei Wochen vor
den offentlichen Biicherverbrennun-
gen, flichtete die Dichterin Else Las-
ker-Schiiler in die Schweiz. Gleich
nach ihrer Ankunft in Ziirich wurde sie
von der Polizei als Landstreicherin
verhaftet. Diese Anekdote, die am
Anfang eines Exillebens steht, deutet
auf eine bezeichnende Verwechslung,
auf ein Missverstandnis, das die Diffe-
renz, die Unvergleichbarkeit von Va-
gabundieren und Exiliertsein ver-
tuscht.

Uber die Bedeutungsgeschichte des

Wortes “Reise“ finden wir in Grimms

Worterbuch mehrere Seiten — als
Hauptbedeutung wird “Aufbruch®
und “Bewegung“ angegeben. Die
Worter “Exil“ und “Emigration® da-
gegen kommen in Grimms Worter-
buch gar nicht vor. Ausfiihrlich erldu-
tert jedoch wird der Begriff “Verban-
nung®, der die direkte Ubersetzung
des Wortes “Exil“ aus dem Lateini-
schen ist. Und hier stossen wir auf zwei
verschiedene Aspekte der Bedeutung,
die ich aufschlussreich finde: Das Wort
“Verbannung® bezeichnet einen Rich-
terspruch, eine Form der Strafe, die
darin besteht, dass jemand aus der
Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen,
d.h. des Landes verwiesen wird. Der
zweite Aspekt ist vielleicht sogar noch
interessanter: Das Wort “Verban-
nung“ bezeichnet namlich auch die
Fortweisung durch einen Bannspruch,
durch einen Zauberspruch — das Aus-
schliessen ist ein magischer Akt. Ex-
ilierung also als ein Strafakt, der den
Ausschluss aus der Rechtsgemein-
schaft anordnet, ein Ordnungsvor-
gang, ein biirokratischer Akt, der ma-
gische Ziige trigt? Vergessen wir
nicht, dass erst in unserem aufgeklir-
ten 20. Jahrhundert das Exil zu einem
massenhaften politischen Ereignis
wurde. Um einen Gewaltakt handelt
es sich immer: Um ein verschobenes
Todesurteil, das nicht unter Aus-
schluss der Offentlichkeit, doch ohne
Gerichtsverfahren im Sinne aufgeklar-
ter Rechtsprechung gefillt wird — um
einen gewaltsam versetzten Hieb, der
einen Menschen unheilbar abspaltet
von dem ihm “natiirlichen®, vertrau-
ten Ort.

16

In den schriftlichen Reflexionen iiber
das Exil, die ich gefunden habe, taucht
gelegentlich das Wort “Reise” auf —
aber immer nur negativ, um die eigene
Erfahrung der Flucht davon abzugren-
zen. Hilde Domin beispielsweise be-
harrt auf der prinzipiellen Verschie-
denheit von Exil und Reise (und zwar
jeder Art von Reise) — “wenn auch die
Kulissen die gleichen sein mdgen®.
Dieser Halbsatz ist mehrdeutiger, als
es auf den ersten Blick scheinen mag.
“Kulisse“, ein Begriff der Theater-
sprache, bezeichnet einen verschieb-
baren, buchstiblich auswechselbaren
Hintergrund, der einen realen Raum
vortauschen soll. Handelt es sich also,
wenn wir Ahnlichkeiten ausmachen
zwischen Reise und Exil, um optische
Tauschungen? In den literarischen
Texten von Margarete Kollisch und I1-
se Blumenthal-Weiss — beide sind in
die USA emigriert — kommen zwar ge-
legentlich amerikanische Orte und Ge-
genden vor — aber nur als geographi-
scher Hintergrund, als “Kulisse“. Eine

intensive Auseinandersetzung mit der’

geographischen, sozialen und politi-
schen Realitit der Vereinigten Staaten
jedoch bleibt aus — und das ist durch-
aus charakteristisch. Besonders deut-
lich ist dies bei Blumenthal-Weiss, de-
ren Familie in Mauthausen und Ausch-
witz ermordet wurde, wahrend sie
selbst Theresienstadt tiberlebte und
erst Ende der vierziger Jahre nach
New York kam: Amerika ist bei ihr

‘sehr stark uiberschattet von der Ver-

gangenheit, ist blosse “Kulisse des
Uberlebens“. Dem “Prinzip der Rei-
se“ als einer “erneuernden Bewe-
gung®, wie Annegret Pelz schreibt, der
permanenten Verwandlung und dem

stindigen Perspektivenwechsel, die.

die Bewegung der Reise charakterisie-
ren, steht die Lihmung gegeniiber, die
mit dem Exil verbunden ist. In einem
Gedicht von Ilse Blumenthal-Weiss
findet sich ein Bild fiir die Raumerfah-
rung des Exils, des Gejagtseins durch
viele Kontinente: “... dann kreisen
Lander, Flisse und Briickenstrippen®.
Eine Kreisbewegung, in der der Un-
terschied zwischen Fortbewegung und
Stillstand untergeht, und die wie ein
Stiick belichteter Film vor dem ge-
lahmten, angsterfiillten Blick abrollt.

Die Permanenz der Flucht lasst die Be-
wegung erstarren.

Von der Kulisse bis zur Krin-
kung

Andererseits findet man in den Auf-
zeichnungen von Emigranten gele-
gentlich auch jene Motive des Exoti-
schen, die mit einer touristischen Per-
spektive hédufig verkniipft sind. Ma-
scha Kaleko notiert in ihrem Tagebuch
iiber ihre Begegnung mit New York,
wo sie gemeinsam mit ihrem Mann und
ihrem kleinen Sohn am 23. Oktober
1938 angekommen war: “In den ersten
Jahren erging es uns mit dieser Stadt
wie einem “Flitterwochner” mit seiner
nagelneuen geliebten Frau. Alles war
neu und schon, darum (manches nur
darum) bezaubernd. Die Wolkenkrat-
zer mitten aus der Nebel-Insel aufra-
gend — unerwartet die hohen Tiirme
funkelnder Lichtfenster ...“ Lola
Landau, die 1936 nach Paléstina einge-
wandert war — sie wurde 1892 in Berlin
geboren — beschreibt die Eindriicke,
die sie von der arabischen Altstadt Je-
rusalems hatte: “War es Selbsttdu-
schung, oder war es das Gliick der Rei-
selust und des Abenteuers, dassich die
arabische Welt mit meinen an Europa
gewohnten Augen wie eine Spiegelung
von Tausendundeiner Nacht erblick-
te?“ Von der “Farbigkeit der orienta-
lisch-exotischen Welt“ Jerusalems ist
sie liberwiltigt.

Doch die Einwanderung in Palastina/
Israel bedeutete nicht die Ausweisung
aus der Heimat in die Fremde, sondern
etwas ganz anderes: ndmlich Heim-
kehr, sogar “Aufstieg, Alijah. Fiir
viele Einwanderer aber konnte Palé-



stina/Israel keine “Heimat“ werden:
Mascha Kaleko, die im Oktober 1960
mit ihrem Mann nach Israel iibersie-
delte, war dort sehr isoliert; sie sprach
Jiddisch, aber kaum Ivrith. Im Gegen-
satz zu ihrem Mann behielt sie ihren
“tourist status“ bei. Ahnlich erging es
Else Lasker-Schiiler. BeiJenni Aloni—
sie war 1939 nach Paldstina/Israel emi-
griert —zeigt sich der schmerzliche Pro-
zess der Abldsung von der alten Hei-
mat, von Europa und ihrem Geburts-
ort Paderborn, dem der schwierige
Prozess der Hinwendung zu der neuen
fremden Heimat Israel, dem harten
Leben in einem kargen Land entge-
genlduft. Alice  Schwarz-Gardos
schreibt von den “Hemmungen®, die
“oft schmerzhaften Auseinanderset-
zungen mit der Umwelt, diese “Fami-
lienstreitigkeiten“, vor einem auslan-
dischen Publikum auszubreiten (...).
Zu den wenigen Ausnahmen gehort
Jenni Aloni, die vor allem in ihrem er-
sten Roman, “Zypressen zerbrechen
nicht“ (1961), die Anklage gegen die
Unwirtlichkeit der abweisenden “neu-
en Heimat“ nicht scheut.” — Die Ich-
Erzéhlerin in Alonis Roman sagt: “Ich
habe meinen Namen geandert, weil ich
hoffte, mir selber dadurch entgehen zu
konnen, meine Vergangenheit auszu-
16schen und ein neues Leben zu begin-
nen, ein Leben ohne Erinnerung.
Aber man kann seine Vergangenheit
so wenig ausloschen, so wenig sich
selbst entgehen, wie man seinem

Schatten davonlaufen kann.
In der Schilderung von Exil-Erfahrun-

gen liberwiegen Motive der Kriankung,
der Beschddigung und Verletzung.
Hilde Spiel bezeichnet das Exil als
Krankheit, Hilde Domin nennt es eine
“kontinuierliche  Identifikationskri-
.se“. Die absurde Situation der Exilier-
ten beschreibt Hannah Arendt in ih-
rem 1943 im Menorah Journal erschie-
nenen Essay “We Refugees®, in dem
sie das Exil als eine nun “wortlich ge-
wordene Weltlosigkeit* deutet. Der
Exilant ist aus dem vertrauten Kontext
seines Lebens herausgeschnitten — de-
placiert —, und zwar gewaltsam und un-
freiwillig. Von dieser Beraubung han-
delt der Traum eines assimilierten Ber-
liner Rechtsanwalts, den Charlotte
Beradt - sie fliichtete 1939 aus Berlin
nach England, von dort 1940. weiter
nach New York — in ihrer Traum-
Sammlung wiedergibt: Er setzt sich in
einen Abfalleimer, den er als den ihm
noch zugehorigen Ort erkennt: “Wenn
notig, mache ich dem Papier Platz.*
Aus der Lage, in die ein Mensch durch
dieses Herausgerissenwerden gewalt-
sam gebracht wird, ergibt sich eine
Problematik, die —so Domin —“gelebt,
aber nicht gel6st werden kann.“ Die
dadurch aufgeworfene Krise der Iden-
tifikation differenziert Domin in drei
Richtungen: einmal dreht sie sich um
die Identifikation des Exilierten mit

seinem Status, seiner Existenz als Ex-
iliertem; zum zweiten um seine Identi-
fikation mit dem Land, das ihn aufge-
nommen hat; und schliesslich um die
Identifikation des Exilierten mit sei-
nem Ursprungsland, das ihn ausge-
stossen hat — denn diese Identifikation
kann zwar in Frage gestellt, aber nicht
so einfach abgebrochen werden. Die
1910 in Freiburg/Br. geborene Schrift-
stellerin Lotte Paepcke berichtet, wie
sie sich lange nach 1945 noch “immer
wieder zu ihren “geliebten Bergen im
Schwarzwald und dem Miinsterturm
(schiehlt), halblegal, wiederum.“
“Vieles ist leichter und richtiger in Is-
rael“, sagt sie, und um das zu bezeich-
nen, nennt sie “Licht und Wiiste“.

Die Identifikation des Exilierten mit
der politisch-historischen Situation des
Ausgestossenen, Ausgebiirgerten war
kompliziert und von Ambivalenzen
gepragt (z.B. war die Identifikation
mit dem Judentum, das ja der haupt-
séchliche Grund der Verfolgung war,
nicht selten problematisch, gerade bei
alteren, sehr stark assimilierten deut-
schen Juden. So kam es manchmal zu
Féllen “falscher Identifikation mit

den deutschen Verfolgern). Was das
Verhéltnis zu dem Land angeht, das
dem Exilanten Aufnahme gewihrte,
so steckt bereits in dieser Formulie-
rung ein Hinweis darauf, dass es sich
hierbei um einen Akt der Gnade han-
delt, der das Urteil — den Bannfluch —,
das den Exilanten getroffen hat, auf-
hebt — allerdings nur vorldufig, auf Wi-
derruf. Diese vorldufige Gnade besass
die Form einer Aufenthaltserlaubnis,
die begrenzt oder nicht begrenzt war,
die aber immer kiindbar war. Und sie
hatte die Form einer bewilligten oder
beschrankt bewilligten Arbeitserlaub-
nis. Lasker-Schiiler z.B. musste am 15.
November 1933 vor dem “Polizeiwe-
sen der Stadt Ziirich“ eine “fremden-
polizeiliche Weisung*“ unterschreiben,
die ihr verbot, als Dichterin “erwerbs-
tatig“ zu sein. Fiir jede ihrer Lesungen
brauchte sie daher eine besondere Er-
laubnis der Polizei. Lasker-Schiiler
war gezwungen, stindig umherzurei-
sen und die Schweiz immer wieder zu
verlassen, um eine neue Aufenthalts-
genehmigung zu bekommen. Fiir die-
ses unabldssige Umherreisen benutzt
sie die Metapher “mein verwandertes




Gesicht“. Domin erwédhnt zu diesem
Problem die Hilfsorganisationen der
Exilanten, die fir ein perfektes Mimi-
kry zu sorgen versuchten: “Fallen Sie
nicht auf, auf der Strasse. Reden Sie in
leisem Ton wie die Englidnder selbst.
Nur englisch, auch untereinander.
Tragen Sie den Regenschirm bei je-
dem Wetter, mit der Spitze nach vorn,
wie es hier tblich ist. Fragen Sie nie,
wie es am Tage vorher war. Stellen Sie
sich nie zuerst vor. Machen Sie, wo Sie
neu sind, keinen Antrittsbesuch, ehe
man Thnen ein Zeichen gibt, dass man
mit Thnen verkehren will“ u.s.w.

In seinem Essay “The Mind of Winter*
beschreibt Edward W. Said das Exil als
einen zusammenhangslosen, diskonti-
nuierlichen Seinszustand, gepragt
durch einen verwirrenden, desorien-
tierenden Verlust, der eine erfolgrei-
che Zertrimmerung der rdumlichen
Identitdt impliziert. Jean Améry hat
darauf hingewiesen, dass die nazisti-
sche deutsche Gesellschaft fiir den Ex-
ilierten die Vergangenheit “als ein so-
ziales Phinomen“ widerrufen hat. Da-
durch wurde fiir den Exilanten die sub-
jektive Identifikation mit der Vergan-
genheit abgeschnitten. Améry
schreibt: “Ich war kein Ich mehr und
lebte nicht in einem Wir. Ich hatte kei-
nen Pass und keine Vergangenheit und
kein Geld und keine Geschichte.“ In
dieser Reihenfolge. Ahnlich wie fiir
Améry und Domin sind fiir Saids Exil-
Konzept die Begriffe “Verlust®, “Ent-
zug“, “Verbannung“ und das “keine
Wahl haben“ zentral. Exilanten sind
abgeschnitten von ihren Wurzeln, ih-
rem Land, ihrer Vergangenheit, und
sie versuchen oft, ihr zerbrochenes Le-
ben wieder zu einem Ganzen zusam-
menzusetzen in einer narrativen Form,
wozu auch gehdren kann, sich als Teil
eines wiederhergestellten Volkes zu
sehen oder das Exil zu fetischisieren,
jede Art von Akkulturation zu verwei-
gern. Einer solchen Sinngebung des
Exils dient auch Lasker-Schiilers Ver-
such einer Totalisierung des Exils, die
sich in ihrer Formulierung ausdriickt
“Nur die Ewigkeit ist kein Exil“.

Es scheinen zwischen der alltagsprak-
tischen, der literarischen und der mo-
ralischen “Bewiltigung” der Exil-Si-
tuation grosse Differenzen zu beste-
hen. Charakteristisch fiir die alltags-
praktische Bewéltigung sind zunéchst
einmal Missverstindnisse, die die
Konfrontation mit dem fremden Exil-
Land begleiten. Von der Begegnung
mit den amerikanischen Einreisebe-
horden wird beispielsweise folgendes
berichtet: Wenn ein Exilant aus seiner
wohlbegriindeten Furcht vor Unifor-
men sich in gebiickter Haltung vor ei-
nen Beamten gestellt hat, konnte es
vorkommen, dass dieser eine korperli-
che Missbildung vermutete, die eben-
falls unter die Einreisebeschrankun-
gen gefallen wire.

18




Das Allerwichtigste, Existenzielle wa-
ren die Papiere — das Visum, die Auf-
enthaltsgenehmigung. Erst danach ka-
men Geld, Gesundheit, Sprachkennt-
nis. Das Kernproblem ist das der “le-
galen Identitdt“, die man nicht hat und
erwerben muss — das bedeutete stun-
denlanges Anstehen bei Beh6rden und
das Aufsuchen immer wieder anderer
Amter (im Exilland, also nach der
nach unendlich vielen Miithen und De-
miitigungen geglickten Ausreise aus
Deutschland.)

Das Wort Grenziiberschreitung (hau-
fig gebraucht im theoretischen Diskurs
iiber die Reise) bekommt einen verdn-
derten und konkreten, buchstéblichen
Sinn — und genau um die Wahrung die-
ses konkreten Sinns innerhalb der Re-
de iiber das Exil geht es, wenn wir ver-
suchen, diese Rede der Figuralisierung
immer wieder zu entziehen.

Die individuelle Exil-Geschichte ver-
sinkt in der Statistik, in der massenhaf-
ten Erscheinung, hat sich zugleich aber
auch der Wiederholung von Promi-
nenten-Biographien zu erwehren. Was
die Exilliteratur-Geschichtsschrei-
bung betrifft, so bezieht sie sich bisher
meist auf méannliche Schriftsteller — ei-
ne Geschichte der Exilliteratur von
Frauen bleibt noch zu schreiben. Nun
scheint aber die Erfahrung der Exilie-
rung eine so existenzielle zu sein, dass
sie unabhdngig vom Geschlecht ist —
aber sie ist es doch auch wieder nicht,
wie Gabriele Kreis in ihrem Buch
“Frauen im Exil. Dichtung und Wirk-
lichkeit* zeigt. :

Frauen im Exil

Fiir Intellektuelle war es sehr schwie-
rig, neu Fuss zu fassen: Beispielsweise
konnten sich Schauspieler in nur sehr
eingeschranktem Mass betétigen — et-
wa als Darsteller von Nazitypen, denn
dabei war ihr deutscher Akzent er-
wiinscht. Gabriele Kreis dokumentiert
in ihrem Buch, dass etwa in New York
viele Intellektuelle sich nur deshalb
neu etablieren konnten, weil ihre
Frauen schlecht bezahlte Stellungen
annahmen und manuelle Arbeiten ver-
richteten, und damit fiir ihren Unter-
halt sorgten. So lernte etwa Mascha
Kaléko sehr schnell englisch, verfasste
Werbetexte und anderes in dieser
Sprache, kiimmerte sich um die Papie-
re und um die Karriere ihres Mannes
(der kein Englisch konnte), rannte von
Amt zu Amt und dolmetschte fiir ihren
Mann bei geschéftlichen Verhandlun-
gen. Hilde Domin arbeitete an den
Ubersetzungen der archdologischen
Texte ihres Mannes — zuerst vom
Deutschen ins Italienische, dann vom
Italienischen ins Englische, schliess-
lich vom Englischen ins Spanische.

Charlotte Beradt brachte sich selbst
das Haarefarben bei und ernédhrte da-

19



mit sich und ihren Mann, der in der
Weimarer Zeit ein angesehener Jurist
und Schriftsteller gewesen war (er ist
der Erzidhler jenes Traumes, von dem
oben die Rede war). Viele Frauen von
Rechtsanwilten und Arzten arbeite-
ten im Exilland als Putzfrauen, unge-
lernte Fabrikarbeiterinnen, Verkaufe-
rinnen, Kochinnen, Serviererinnen.
Heinrich Manns Frau arbeitete als
Biiglerin. Gabriele Kreis zitiert in ih-
rem Buch Ernest Bornemann mit dem
kurzen und deutlichen Satz: “Die mei-
sten unserer grossen Autoren waren
im Exil verreckt, wenn die Frauen sie
nicht irgendwie durchgefiittert hit-
ten.“ Die Frauen waren verantwort-
lich fiir das Funktionieren des Alltags-
lebens, sie konnten sich mit der sozia-
len Degradierung im Exil leichter ab-
finden. Die schreibenden Frauen im
Exil, so erklart Gabriele Kreis, “waren
eher bereit, ihren Beruf zugunsten ei-
nes unterhaltssichernden Jobs aufzu-
geben, als ihre ménnlichen Kollegen.
In einem Brief vom 3. Januar 1939,
den Kreis zitiert, findet sich die halb-
entschuldigende = Bemerkung der
Schriftstellerin Maria Leitner, es sei
inzwischen sogar schon schwierig, eine
Stelle als Dienstbotin zu finden. Diese
Bemerkung weist darauf hin, was von
Frauen wie ihr erwartet wurde — nam-
lich ihr Geld woanders zu verdienen.
Gabriele Kreis betont, sie habe in kei-
nem Brief eines Mannes Vergleichba-
res gefunden. Aus ihren Dokumenten
und Beobachtungen zieht sie den
Schluss, durch das Exil sei die Vorstel-
lung von Schwéche der Frau und Stér-
ke des Mannes nachhaltig gestort wor-
den. In der Exilliteratur der Ménner
dagegen iiberwiegen, so Kreis, ver-
traute Frauenbilder und vertraute
Mainnerbilder, die der alltaglichen Ex-
ilwirklichkeit kaum Rechnung tragen.
Irmgard Keun iiber die Schwierigkeit,
das Emigrantendasein literarisch dar-
zustellen: “Man konnte sich doch nicht
darauf beschrinken, einen labbrigen
Hymnus auf das Land oder die Lander
zu singen, in denen man lebte. Man
hatte Links und Rechts und Oben und
Unten darstellen miissen und vor al-
lem auch das, was einem nicht gefiel.
Man hitte es tun konnen, man wire
weder totgeschlagen noch eingesperrt
und kaum beschimpft worden. Aber es
ware als sehr unhoflich und sehr unge-
horig empfunden worden. Man war als
Emigrant nicht gern gesehen (...).
Man war in fremden Lindern gedul-
det, mitunter gern, mitunter ungern.
Das hing in der Hauptsache davon ab,
ob man Geld hatte und wieviel (...).
Vor allem aber war man Gast im frem-
den Land (...). Als Emigrant hatte
man dankbar zu sein und nicht zu kriti-
sieren, auch soziale Zustinde nicht,
die schon gar nicht. Man hitte nicht
nur sich selbst, sondern auch anderen
Emigranten das Leben noch schwerer

20

gemacht, als es ohnehin schon war.
Und konnte man etwa schildern, wie
man sich falsche Pisse und Visa ver-
schaffte, um sich in irgendein Land
hineinzuschwindeln? Wie und wo man
bestechen konnte? Wie man heimlich
und verboten arbeitete, als sei es ein
Diebstahl? Es gab da so vieles, was
man nicht héitte schildern konnen, da
man es nicht verraten durfte.“

Das innere Exil

Die Isolation, die Einsamkeit und Ab-
spaltung der Exil-Existenz fiihrt zur
Erfindung imagindrer Ver-ortungen.
Die innere Geographie scheint oft die
dussere zu verdringen: Selten wird er-
fahrene Landschaft beschrieben, sel-
ten findet eine wirkliche Offnung zu
dem fremden sozialen Raum statt. Die
beschriebenen Landschaften des Exils
sind entweder psychische Réume,
oder Fragmente von Wahrnehmun-
gen, die keine kohdrente Geographie
ergeben. Ihr Palistina-Buch “Das He-
briaerland“ schreibt Lasker-Schiiler,
inspiriert von Paldstina, an einem Ort,
der nicht Paléstina ist: in Ziirich. Ihr
Text setzte die Reise nach Paléstina
voraus, aber genauso auch das Verlas-
sen des realen geographischen Raums
Paléstina. Nicht nur wird in dem Buch
ein ahistorisches Bild Paléstinas ent-
worfen — ein Gedenk-Teppich — son-
dern auch umgekehrt wird in ihm ihr
“ich* geschrieben: von dem imagina-
ren Ort Paléstina. Im realen Paléstina
hat sich Lasker-Schiiler, wie bereits
angedeutet, nicht sehr gliicklich ge-
fiihlt — sie war wahrend ihrer dritten
Reise dorthin gezwungen zu bleiben,
weil der Krieg ausbrach.

Verbannung aus der Mutter-
sprache

Eine zentrale Problematik des Exils
kniipft sich an die Sprache. Das Motiv
der Verbannung aus der Mutterspra-
che findet sich in vielen Exil-Texten.
So erklart z.B. Joseph Brodsky diese
Verbannung zum zentralen Ereignis
der Exilierung, wenn er die “Kondi-
tion, die wir Exil nennen“ als ein zuerst
sprachliches Geschehen bestimmt.
Giinther Anders schreibt in seinen Ta-
gebiichern vom “Stammeldasein“ des
Exilierten. Die in der Ndhe von Prag
geborene und 1938 nach Paléstina/ls-
rael emigrierte Dichterin Netty Boles-
lav schreibt: “Man hat mir die Mutter-
sprache geraubt/in mir atmet ein Land
/ das unterging.“ Eine Entfremdung
der Muttersprache gegeniiber ergab
sich schon aus der Tatsache, dass
Deutsch die Sprache der Verfolger war
— eine mit dem Massenmord verkniipf-
te, verbotene, sich verbietende Spra-
che.

Dennoch wird der Sprache eine Rolle

als imagindre “Heimat‘ zugesprochen.
Das “Vaterland“ — geographisch fi-
xiert, an eine Nation gebunden — wird
ersetzt durch das “Mutterland Spra-
che: So bei Rose Ausldnder, die in ih-
rem Gedicht “Mutter Sprache“ die
Sprache als Mutter beschreibt, die das
“ich“ zusammensetzt zum “Mensch-
mosaik*; dhnlich auch bei Blumen-
thal-Weiss, die aber eine Paradoxie in
ihre Beziehung zu ihrer Muttersprache
einzieht. Domin nennt ihre Emigra-
tion von Land zu Land (die zur Flucht
wurde: Koln — Italien — England — Do-
minikanische Republik) eine “lingui-
stische Odyssee®. Sie bezeichnet die
Sprache als “das Unverlierbare®, die
Muttersprache, die die Sprache der
Kindheit ist: Das “letzte unabnehmba-
re Zuhause*“, “nachdem alles andere
sich als verlierbar erwiesen hatte“.
“Die Sprache*, schreibt sie, “in der ich
die Welt gewissenhaft benenne, gewis-
senhaft mitteilbar mache (und auch so
mitteile, dass ich gehort werde), die
kann nicht wegnehmbar sein, sie ist die
dusserste Zuflucht“. “Heimat* ergibt
sich fiir sie aus diesen drei Bestandtei-
len: Sprache, Kindheit, Grabsteine. In
ihrem Denken des Exils entwickelt
Domin den Begriff des “Unverlierba-
ren“, “ohne das Leben sinnlos ist“: da-
zu gehort die Sprache, aber auch Men-
schenwiirde, die darin besteht, “mit
seiner Zwangslage solidarisch zu sein,
ohne sie wegzuliigen, was eine andere
Moglichkeit wére*.

Die Traumatisierung durch die Erfah-
rung der Verfolgung und des Exils
fasst sie zusammen in dem Satz: “Den
Apfel der Erkenntnis hat man uns die
Kehle hinuntergestossen, das ist nicht
riickgidngig zu machen.“ Die Weisheit,
die die schmerzhafte Erfahrung des
Exils tiberliefert, konnte genau darin
liegen: dass Verlust der Existenz von
“Heimat*“ inhdrent ist. Und dass es da-
her weise ist, auf die Uberwindung von
Entfremdung zu verzichten — die Ent-
fremdung von den Wurzeln, den Ver-
lust von Einheit, die Trennung von Bo-
den und Land als “conditio humana*“
anzuerkennen. Denn eine Uberwin-
dung dieser Entfremdung ist, so legt
unsere historische Erfahrung nahe,
immer verbunden mit dem Ausschlies-
sen des/der Anderen, der/die diese
Identitédt bedroht. ®

* Der Titel ist ein Zitat aus dem Prosastiick
“24 Stunden“ von Rose Auslénder (Die Si-
chel maht die Zeit zu Heu. Gedichte 1957-
1965, Frankfurt/M.: S.Fischer, 1985).

Das Referat wurde von der Autorin im Rah-
men der katholischen Akademie Schwerte
(BRD) gehalten.



	"Du willst fliehn mit angewurzelten Füssen"* : Frauen im Exil 1933-?

