
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 16 (1990)

Heft: 6

Artikel: "Du willst fliehn mit angewurzelten Füssen"* : Frauen im Exil 1933-?

Autor: Erdle, Birgit R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Du willst fHehn mit angewurzelten Füssen" *

FRAUEN IM EXIL 1933-?
von Birgit R. Erdie

Am 19. April 1933, drei Wochen vor
den öffentlichen Bücherverbrennungen,

flüchtete die Dichterin Else Las-
ker-Schüler in die Schweiz. Gleich
nach ihrer Ankunft in Zürich wurde sie
von der Polizei als Landstreicherin
verhaftet. Diese Anekdote, die am
Anfang eines Exillebens steht, deutet
auf eine bezeichnende Verwechslung,
auf ein MissVerständnis, das die Differenz,

die Unvergleichbarkeit von
Vagabundieren und Exiliertsein
vertuscht.

Über die Bedeutungsgeschichte des
Wortes "Reise" finden wir in Grimms
Wörterbuch mehrere Seiten - als

Hauptbedeutung wird "Aufbruch"
und "Bewegung" angegeben. Die
Wörter "Exil" und "Emigration"
dagegen kommen in Grimms Wörterbuch

gar nicht vor. Ausführlich erläutert

jedoch wird der Begriff "Verbannung",

der die direkte Übersetzung
des Wortes "Exil" aus dem Lateinischen

ist. Und hier stossen wir auf zwei
verschiedene Aspekte der Bedeutung,
die ich aufschlussreich finde: Das Wort
"Verbannung" bezeichnet einen
Richterspruch, eine Form der Strafe, die
darin besteht, dass jemand aus der
Rechtsgemeinschaft ausgeschlossen
d.h. des Landes verwiesen wird. Der
zweite Aspekt ist vielleicht sogar noch
interessanter: Das Wort "Verbannung"

bezeichnet nämlich auch die
Fortweisung durch einen Bannspruch,
durch einen Zauberspruch - das Aus-
schliessen ist ein magischer Akt.
Exilierung also als ein Strafakt, der den
Ausschluss aus der Rechtsgemeinschaft

anordnet, ein Ordnungsvorgang,

ein bürokratischer Akt, der
magische Züge trägt? Vergessen wir
nicht, dass erst in unserem aufgeklärten

20. Jahrhundert das Exil zu einem
massenhaften politischen Ereignis
wurde. Um einen Gewaltakt handelt
es sich immer: Um ein verschobenes
Todesurteil, das nicht unter
Ausschluss der Öffentlichkeit, doch ohne
Gerichtsverfahren im Sinne aufgeklärter

Rechtsprechung gefällt wird - um
einen gewaltsam versetzten Hieb, der
einen Menschen unheilbar abspaltet
von dem ihm "natürlichen", vertrauten

Ort.
16

In den schriftlichen Reflexionen über
das Exil, die ich gefunden habe, taucht
gelegentlich das Wort "Reise" auf -
aber immer nur negativ, um die eigene
Erfahrung der Flucht davon abzugrenzen.

Hilde Domin beispielsweise
beharrt auf der prinzipiellen Verschiedenheit

von Exil und Reise (und zwar
jeder Art von Reise) - "wenn auch die
Kulissen die gleichen sein mögen".
Dieser Halbsatz ist mehrdeutiger, als
es auf den ersten Blick scheinen mag.
"Kulisse", ein Begriff der Theatersprache,

bezeichnet einen verschiebbaren,

buchstäblich auswechselbaren
Hintergrund, der einen realen Raum
vortäuschen soll. Handelt es sich also,
wenn wir Ähnlichkeiten ausmachen
zwischen Reise und Exil, um optische
Täuschungen? In den literarischen
Texten von Margarete Kollisch und Ilse

Blumenthal-Weiss - beide sind in
die USA emigriert - kommen zwar
gelegentlich amerikanische Orte und
Gegenden vor - aber nur als geographischer

Hintergrund, als "Kulisse". Eine
intensive Auseinandersetzung mit der
geographischen, sozialen und politischen

Realität der Vereinigten Staaten
jedoch bleibt aus - und das ist durchaus

charakteristisch. Besonders deutlich

ist dies bei Blumenthal-Weiss,
deren Familie in Mauthausen und Auschwitz

ermordet wurde, während sie
selbst Theresienstadt überlebte und
erst Ende der vierziger Jahre nach
New York kam: Amerika ist bei ihr
sehr stark überschattet von der
Vergangenheit, ist blosse "Kulisse des
Uberlebens". Dem "Prinzip der Reise"

als einer "erneuernden
Bewegung", wie Annegret Pelz schreibt, der
permanenten Verwandlung und dem
ständigen Perspektivenwechsel, die
die Bewegung der Reise charakterisieren,

steht die Lähmung gegenüber, die
mit dem Exil verbunden ist. In einem
Gedicht von Ilse Blumenthal-Weiss
findet sich ein Bild für die Raumerfahrung

des Exils, des Gejagtseins durch
viele Kontinente: "... dann kreisen
Länder, Flüsse und Brückenstrippen".
Eine Kreisbewegung, in der der
Unterschied zwischen Fortbewegung und
Stillstand untergeht, und die wie ein
Stück belichteter Film vor dem
gelähmten, angsterfüllten Blick abrollt.

Die Permanenz der Flucht lässt die
Bewegung erstarren.

Von der Kulisse bis zur Kränkung

Andererseits findet man in den
Aufzeichnungen von Emigranten
gelegentlich auch jene Motive des
Exotischen, die mit einer touristischen
Perspektive häufig verknüpft sind.
Mascha Kaleko notiert in ihrem Tagebuch
über ihre Begegnung mit New York,
wo sie gemeinsam mit ihrem Mann und
ihrem kleinen Sohn am 23. Oktober
1938 angekommen war: "In den ersten
Jahren erging es uns mit dieser Stadt
wie einem "Flitterwöchner" mit seiner
nagelneuen geliebten Frau. Alles war
neu und schön, darum (manches nur
darum) bezaubernd. Die Wolkenkratzer

mitten aus der Nebel-Insel aufragend

- unerwartet die hohen Türme
funkelnder Lichtfenster ..." Lola
Landau, die 1936 nach Palästina
eingewandert war - sie wurde 1892 in Berlin
geboren - beschreibt die Eindrücke,
die sie von der arabischen Altstadt
Jerusalems hatte: "War es Selbsttäuschung,

oder war es das Glück der
Reiselust und des Abenteuers, dass ich die
arabische Welt mit meinen an Europa
gewöhnten Augen wie eine Spiegelung
von Tausendundeiner Nacht erblickte?"

Von der "Farbigkeit der
orientalisch-exotischen Welt" Jerusalems ist
sie überwältigt.
Doch die Einwanderung in Palästina/
Israel bedeutete nicht die Ausweisung
aus der Heimat in die Fremde, sondern
etwas ganz anderes: nämlich Heimkehr,

sogar "Aufstieg", Alijah. Für
viele Einwanderer aber konnte Palä-



stina/Israel keine "Heimat" werden:
Mascha Kaleko, die im Oktober 1960
mit ihrem Mann nach Israel übersiedelte,

war dort sehr isoliert; sie sprach
Jiddisch, aber kaum Ivrith. Im Gegensatz

zu ihrem Mann behielt sie ihren
"tourist Status" bei. Ähnlich erging es
Else Lasker-Schüler. Bei Jenni Aloni-
sie war 1939 nach Palästina/Israel
emigriert - zeigt sich der schmerzliche Prozess

der Ablösung von der alten Heimat,

von Europa und ihrem Geburtsort

Paderborn, dem der schwierige
Prozess der Hinwendung zu der neuen
fremden Heimat Israel, dem harten
Leben in einem kargen Land
entgegenläuft. Alice Schwarz-Gardos
schreibt von den "Hemmungen", die
"oft schmerzhaften Auseinandersetzungen

mit der Umwelt, diese
"Familienstreitigkeiten", vor einem
ausländischen Publikum auszubreiten
Zu den wenigen Ausnahmen gehört
Jenni Aloni, die vor allem in ihrem
ersten Roman, "Zypressen zerbrechen
nicht" (1961), die Anklage gegen die
Unwirtlichkeit der abweisenden "neuen

Heimat" nicht scheut." - Die Ich-
Erzählerin in Alonis Roman sagt: "Ich
habe meinen Namen geändert, weil ich
hoffte, mir selber dadurch entgehen zu
können, meine Vergangenheit
auszulöschen und ein neues Leben zu beginnen,

ein Leben ohne Erinnerung.
Aber man kann seine Vergangenheit
so wenig auslöschen, so wenig sich
selbst entgehen, wie man seinem
Schatten davonlaufen kann."
In der Schilderung von Exil-Erfahrungen

überwiegen Motive der Kränkung,
der Beschädigung und Verletzung.
Hilde Spiel bezeichnet das Exil als
Krankheit, Hilde Domin nennt es eine
"kontinuierliche Identifikationskri-
se". Die absurde Situation der Exilierten

beschreibt Hannah Arendt in
ihrem 1943 im Menorah Journal erschienenen

Essay "We Refugees", in dem
sie das Exil als eine nun "wörtlich
gewordene Weltlosigkeit" deutet. Der
Exilant ist aus dem vertrauten Kontext
seines Lebens herausgeschnitten -
deplaciert -, und zwar gewaltsam und
unfreiwillig. Von dieser Beraubung handelt

der Traum eines assimilierten
Berliner Rechtsanwalts, den Charlotte
Beradt - sie flüchtete 1939 aus Berlin
nach England, von dort 1940 weiter
nach New York - in ihrer Traum-
Sammlung wiedergibt: Er setzt sich in
einen Abfalleimer, den er als den ihm
noch zugehörigen Ort erkennt: "Wenn
nötig, mache ich dem Papier Platz."
Aus der Lage, in die ein Mensch durch
dieses Herausgerissenwerden gewaltsam

gebracht wird, ergibt sich eine
Problematik, die - so Domin - "gelebt,
aber nicht gelöst werden kann." Die
dadurch aufgeworfene Krise der
Identifikation differenziert Domin in drei
Richtungen: einmal dreht sie sich um
die Identifikation des Exilierten mit

seinem Status, seiner Existenz als
Exiliertem; zum zweiten um seine
Identifikation mit dem Land, das ihn
aufgenommen hat; und schliesslich um die
Identifikation des Exilierten mit
seinem Ursprungsland, das ihn ausge-
stossen hat - denn diese Identifikation
kann zwar in Frage gestellt, aber nicht
so einfach abgebrochen werden. Die
1910 in Freiburg/Br. geborene
Schriftstellerin Lotte Paepcke berichtet, wie
sie sich lange nach 1945 noch "immer
wieder" zu ihren "geliebten Bergen im
Schwarzwald und dem Münsterturm
(schiehlt), halblegal, wiederum."
"Vieles ist leichter und richtiger in
Israel", sagt sie, und um das zu bezeichnen,

nennt sie "Licht und Wüste".
Die Identifikation des Exilierten mit
der politisch-historischen Situation des
Ausgestossenen, Ausgebürgerten war
kompliziert und von Ambivalenzen
geprägt (z.B. war die Identifikation
mit dem Judentum, das ja der
hauptsächliche Grund der Verfolgung war,
nicht selten problematisch, gerade bei
älteren, sehr stark assimilierten
deutschen Juden. So kam es manchmal zu
Fällen "falscher Identifikation" mit

den deutschen Verfolgern). Was das
Verhältnis zu dem Land angeht, das
dem Exilanten Aufnahme gewährte,
so steckt bereits in dieser Formulierung

ein Hinweis darauf, dass es sich
hierbei um einen Akt der Gnade
handelt, der das Urteil - den Bannfluch -,
das den Exilanten getroffen hat,
aufhebt - allerdings nur vorläufig, auf
Widerruf. Diese vorläufige Gnade besass
die Form einer Aufenthaltserlaubnis,
die begrenzt oder nicht begrenzt war,
die aber immer kündbar war. Und sie
hatte die Form einer bewilligten oder
beschränkt bewilligten Arbeitserlaubnis.

Lasker-Schüler z.B. musste am 15.
November 1933 vor dem "Polizeiwesen

der Stadt Zürich" eine
"fremdenpolizeiliche Weisung" unterschreiben,
die ihr verbot, als Dichterin "erwerbstätig"

zu sein. Für jede ihrer Lesungen
brauchte sie daher eine besondere
Erlaubnis der Polizei. Lasker-Schüler
war gezwungen, ständig umherzurei-
sen und die Schweiz immer wieder zu
verlassen, um eine neue
Aufenthaltsgenehmigung zu bekommen. Für dieses

unablässige Umherreisen benutzt
sie die Metapher "mein verwandertes



Gesicht". Domin erwähnt zu diesem
Problem die Hilfsorganisationen der
Exilanten, die für ein perfektes Mimikry

zu sorgen versuchten: "Fallen Sie
nicht auf, auf der Strasse. Reden Sie in
leisem Ton wie die Engländer selbst.
Nur englisch, auch untereinander.
Tragen Sie den Regenschirm bei
jedem Wetter, mit der Spitze nach vorn,
wie es hier üblich ist. Fragen Sie nie,
wie es am Tage vorher war. Stellen Sie
sich nie zuerst vor. Machen Sie, wo Sie
neu sind, keinen Antrittsbesuch, ehe
man Ihnen ein Zeichen gibt, dass man
mit Ihnen verkehren will" u.s.w.
In seinem Essay "The Mind ofWinter"
beschreibt Edward W. Said das Exil als
einen zusammenhangslosen,
diskontinuierlichen Seinszustand, geprägt
durch einen verwirrenden,
desorientierenden Verlust, der eine erfolgreiche

Zertrümmerung der räumlichen
Identität impliziert. Jean Amery hat
darauf hingewiesen, dass die nazistische

deutsche Gesellschaft für den
Exilierten die Vergangenheit "als ein
soziales Phänomen" widerrufen hat.
Dadurch wurde für den Exilanten die
subjektive Identifikation mit der Vergangenheit

abgeschnitten. Amery
schreibt: "Ich war kein Ich mehr und
lebte nicht in einem Wir. Ich hatte keinen

Pass und keine Vergangenheit und
kein Geld und keine Geschichte." In
dieser Reihenfolge. Ähnlich wie für
Amery und Domin sind für Saids Exil-
Konzept die Begriffe "Verlust", "Entzug",

"Verbannung" und das "keine
Wahl haben" zentral. Exilanten sind
abgeschnitten von ihren Wurzeln,
ihrem Land, ihrer Vergangenheit, und
sie versuchen oft, ihr zerbrochenes
Leben wieder zu einem Ganzen
zusammenzusetzen in einer narrativen Form,
wozu auch gehören kann, sich als Teil
eines wiederhergestellten Volkes zu
sehen oder das Exil zu fetischisieren,
jede Art von Akkulturation zu verweigern.

Einer solchen Sinngebung des
Exils dient auch Lasker-Schülers Versuch

einer Totalisierung des Exils, die
sich in ihrer Formulierung ausdrückt
"Nur die Ewigkeit ist kein Exil".
Es scheinen zwischen der alltagspraktischen,

der literarischen und der
moralischen "Bewältigung" der Exil-Situation

grosse Differenzen zu bestehen.

Charakteristisch für die
alltagspraktische Bewältigung sind zunächst
einmal Missverständnisse, die die
Konfrontation mit dem fremden Exil-
Land begleiten. Von der Begegnung
mit den amerikanischen Einreisebehörden

wird beispielsweise folgendes
berichtet: Wenn ein Exilant aus seiner
wohlbegründeten Furcht vor Uniformen

sich in gebückter Haltung vor
einen Beamten gestellt hat, konnte es
vorkommen, dass dieser eine körperliche

Missbildung vermutete, die ebenfalls

unter die Einreisebeschränkungen
gefallen wäre.

18

W/7:km

milk'///- ¦¦'y^lP^<2- fl< -y '

7 /r ;

Ufr
:J I

h ¦//¦¦> ' *v <l

m/y,
Yy'/'

A 1

(IJ / '/¦// ¦ y .Z00^; \ \ \\\-\
'
i /' •/ '' /, 'A •//>

'• '/ ,¦ :y %

iWi /'/:'/. I i \ \U///

Y0MM!;: iiliiiA

'M\ 1)1 r ;'//;'/// i lv\\\ v lA.v
•V ' 1

1 1
i i i •

i
' ' j i \

i\\\W-.:-

;\\»
In

\\\\\\

%^\^Y^\ Y &föÄ^r ^

\ \vv\

WYEm



Das Allerwichtigste, Existenzielle waren

die Papiere - das Visum, die
Aufenthaltsgenehmigung. Erst danach
kamen Geld, Gesundheit, Sprachkenntnis.

Das Kernproblem ist das der
"legalen Identität", die man nicht hat und
erwerben muss - das bedeutete
stundenlanges Anstehen bei Behörden und
das Aufsuchen immer wieder anderer
Ämter (im Exilland, also nach der
nach unendlich vielen Mühen und
Demütigungen geglückten Ausreise aus
Deutschland.)
Das Wort Grenzüberschreitung (häufig

gebraucht im theoretischen Diskurs
über die Reise) bekommt einen
veränderten und konkreten, buchstäblichen
Sinn - und genau um die Wahrung dieses

konkreten Sinns innerhalb der Rede

über das Exil geht es, wenn wir
versuchen, diese Rede der Figuralisierung
immer wieder zu entziehen.
Die individuelle Exil-Geschichte
versinkt in der Statistik, in der massenhaften

Erscheinung, hat sich zugleich aber
auch der Wiederholung von
Prominenten-Biographien zu erwehren. Was
die Exilliteratur-Geschichtsschreibung

betrifft, so bezieht sie sich bisher
meist auf männliche Schriftsteller -
eine Geschichte der Exilliteratur von
Frauen bleibt noch zu schreiben. Nun
scheint aber die Erfahrung der Exilierung

eine so existenzielle zu sein, dass
sie unabhängig vom Geschlecht ist -
aber sie ist es doch auch wieder nicht,
wie Gabriele Kreis in ihrem Buch
"Frauen im Exil. Dichtung und
Wirklichkeit" zeigt.

Frauen im Exil

Für Intellektuelle war es sehr schwierig,

neu Fuss zu fassen: Beispielsweise
konnten sich Schauspieler in nur sehr
eingeschränktem Mass betätigen -
etwa als Darsteller von Nazitypen, denn
dabei war ihr deutscher Äkzent
erwünscht. Gabriele Kreis dokumentiert
in ihrem Buch, dass etwa in New York
viele Intellektuelle sich nur deshalb
neu etablieren konnten, weil ihre
Frauen schlecht bezahlte Stellungen
annahmen und manuelle Arbeiten
verrichteten, und damit für ihren Unterhalt

sorgten. So lernte etwa Mascha
Kaleko sehr schnell englisch, verfasste
Werbetexte und anderes in dieser
Sprache, kümmerte sich um die Papiere

und um die Karriere ihres Mannes
(der kein Englisch konnte) rannte von
Ämt zu Amt und dolmetschte für ihren
Mann bei geschäftlichen Verhandlungen.

Hilde Domin arbeitete an den
Ubersetzungen der archäologischen
Texte ihres Mannes - zuerst vom
Deutschen ins Italienische, dann vom
Italienischen ins Englische, schliesslich

vom Englischen ins Spanische.
Charlotte Beradt brachte sich selbst
das Haarefärben bei und ernährte da-

19



mit sich und ihren Mann, der in der
Weimarer Zeit ein angesehener Jurist
und Schriftsteller gewesen war (er ist
der Erzähler jenes Traumes, von dem
oben die Rede war). Viele Frauen von
Rechtsanwälten und Ärzten arbeiteten

im Exilland als Putzfrauen,
ungelernte Fabrikarbeiterinnen, Verkäuferinnen,

Köchinnen, Serviererinnen.
Heinrich Manns Frau arbeitete als
Büglerin. Gabriele Kreis zitiert in
ihrem Buch Ernest Bornemann mit dem
kurzen und deutlichen Satz: "Die meisten

unserer grossen Autoren wären
im Exil verreckt, wenn die Frauen sie
nicht irgendwie durchgefüttert
hätten." Die Frauen waren verantwortlich

für das Funktionieren des Alltagslebens,

sie konnten sich mit der sozialen

Degradierung im Exil leichter
abfinden. Die schreibenden Frauen im
Exil, so erklärt Gabriele Kreis, "waren
eher bereit, ihren Beruf zugunsten
eines unterhaltssichernden Jobs
aufzugeben, als ihre männlichen Kollegen."
In einem Brief vom 3. Januar 1939,
den Kreis zitiert, findet sich die
halbentschuldigende Bemerkung der
Schriftstellerin Maria Leitner, es sei
inzwischen sogar schon schwierig, eine
Stelle als Dienstbotin zu finden. Diese
Bemerkung weist darauf hin, was von
Frauen wie ihr erwartet wurde - nämlich

ihr Geld woanders zu verdienen.
Gabriele Kreis betont, sie habe in
keinem Brief eines Mannes Vergleichbares

gefunden. Aus ihren Dokumenten
und Beobachtungen zieht sie den
Schluss, durch das Exil sei die Vorstellung

von Schwäche der Frau und Stärke

des Mannes nachhaltig gestört worden.

In der Exilliteratur der Männer
dagegen überwiegen, so Kreis,
vertraute Frauenbilder und vertraute
Männerbilder, die der alltäglichen
Exilwirklichkeit kaum Rechnung tragen.
Irmgard Keun über die Schwierigkeit,
das Emigrantendasein literarisch
darzustellen: "Man konnte sich doch nicht
darauf beschränken, einen labbrigen
Hymnus auf das Land oder die Länder
zu singen, in denen man lebte. Man
hätte Links und Rechts und Oben und
Unten darstellen müssen und vor
allem auch das, was einem nicht gefiel.
Man hätte es tun können, man wäre
weder totgeschlagen noch eingesperrt
und kaum beschimpft worden. Aber es
wäre als sehr unhöflich und sehr ungehörig

empfunden worden. Man war als
Emigrant nicht gern gesehen
Man war in fremden Ländern geduldet,

mitunter gern, mitunter ungern.
Das hing in der Hauptsache davon ab,
ob man Geld hatte und wieviel
Vor allem aber war man Gast im fremden

Land Als Emigrant hatte
man dankbar zu sein und nicht zu
kritisieren, auch soziale Zustände nicht,
die schon gar nicht. Man hätte nicht
nur sich selbst, sondern auch anderen
Emigranten das Leben noch schwerer
20

gemacht, als es ohnehin schon war.
Und konnte man etwa schildern, wie
man sich falsche Pässe und Visa
verschaffte, um sich in irgendein Land
hineinzuschwindeln? Wie und wo man
bestechen konnte? Wie man heimlich
und verboten arbeitete, als sei es ein
Diebstahl? Es gab da so vieles, was
man nicht hätte schildern können, da
man es nicht verraten durfte."

Das innere Exil

Die Isolation, die Einsamkeit und
Abspaltung der Exil-Existenz führt zur
Erfindung imaginärer Ver-ortungen.
Die innere Geographie scheint oft die
äussere zu verdrängen: Selten wird
erfahrene Landschaft beschrieben, selten

findet eine wirkliche Öffnung zu
dem fremden sozialen Raum statt. Die
beschriebenen Landschaften des Exils
sind entweder psychische Räume,
oder Fragmente von Wahrnehmungen,

die keine kohärente Geographie
ergeben. Ihr Palästina-Buch "Das
Hebräerland" schreibt Lasker-Schüler,
inspiriert von Palästina, an einem Ort,
der nicht Palästina ist: in Zürich. Ihr
Text setzte die Reise nach Palästina
voraus, aber genauso auch das Verlassen

des realen geographischen Raums
Palästina. Nicht nur wird in dem Buch
ein ahistorisches Bild Palästinas
entworfen - ein Gedenk-Teppich -
sondern auch umgekehrt wird in ihm ihr
"ich" geschrieben: von dem imaginären

Ort Palästina. Im realen Palästina
hat sich Lasker-Schüler, wie bereits
angedeutet, nicht sehr glücklich
gefühlt - sie war während ihrer dritten
Reise dorthin gezwungen zu bleiben,
weil der Krieg ausbrach.

Verbannung aus der Muttersprache

Eine zentrale Problematik des Exils
knüpft sich an die Sprache. Das Motiv
der Verbannung aus der Muttersprache

findet sich in vielen Exil-Texten.
So erklärt z.B. Joseph Brodsky diese
Verbannung zum zentralen Ereignis
der Exilierung, wenn er die "Kondition,

die wir Exil nennen" als ein zuerst
sprachliches Geschehen bestimmt.
Günther Anders schreibt in seinen
Tagebüchern vom "Stammeldasein" des

Exilierten. Die in der Nähe von Prag
geborene und 1938 nach Palästina/Israel

emigrierte Dichterin Netty Boles-
lav schreibt: "Man hat mir die Muttersprache

geraubt / in mir atmet ein Land
/ das unterging." Eine Entfremdung
der Muttersprache gegenüber ergab
sich schon aus der Tatsache, dass
Deutsch die Sprache der Verfolger war
- eine mit dem Massenmord verknüpfte,

verbotene, sich verbietende Sprache.

Dennoch wird der Sprache eine Rolle

als imaginäre "Heimat" zugesprochen.
Das "Vaterland" - geographisch
fixiert, an eine Nation gebunden - wird
ersetzt durch das "Mutterland" Sprache:

So bei Rose Ausländer, die in
ihrem Gedicht "Mutter Sprache" die
Sprache als Mutter beschreibt, die das
"ich" zusammensetzt zum "Menschmosaik";

ähnlich auch bei
Blumenthal-Weiss, die aber eine Paradoxie in
ihre Beziehung zu ihrer Muttersprache
einzieht. Domin nennt ihre Emigration

von Land zu Land (die zur Flucht
wurde: Köln - Italien - England -
Dominikanische Republik) eine "linguistische

Odyssee". Sie bezeichnet die
Sprache als "das Unverlierbare", die
Muttersprache, die die Sprache der
Kindheit ist: Das "letzte unabnehmbare

Zuhause", "nachdem alles andere
sich als verlierbar erwiesen hatte".
"Die Sprache", schreibt sie, "in der ich
die Welt gewissenhaft benenne,
gewissenhaft mitteilbar mache (und auch so

mitteile, dass ich gehört werde), die
kann nicht wegnehmbar sein, sie ist die
äusserste Zuflucht". "Heimat" ergibt
sich für sie aus diesen drei Bestandteilen:

Sprache, Kindheit, Grabsteine. In
ihrem Denken des Exils entwickelt
Domin den Begriff des "Unverlierbaren",

"ohne das Leben sinnlos ist": dazu

gehört die Sprache, aber auch
Menschenwürde, die darin besteht, "mit
seiner Zwangslage solidarisch zu sein,
ohne sie wegzulügen, was eine andere
Möglichkeit wäre".
Die Traumatisierung durch die Erfahrung

der Verfolgung und des Exils
fasst sie zusammen in dem Satz: "Den
Apfel der Erkenntnis hat man uns die
Kehle hinuntergestossen, das ist nicht
rückgängig zu machen. " Die Weisheit,
die die schmerzhafte Erfahrung des
Exils überliefert, könnte genau darin
liegen: dass Verlust der Existenz von
"Heimat" inhärent ist. Und dass es
daher weise ist, auf die Überwindung von
Entfremdung zu verzichten - die
Entfremdung von den Wurzeln, den Verlust

von Einheit die Trennung von
Boden und Land als "conditio humana"
anzuerkennen. Denn eine Überwindung

dieser Entfremdung ist, so legt
unsere historische Erfahrung nahe,
immer verbunden mit dem Ausschlies-
sen des/der Anderen, der/die diese
Identität bedroht. •

* Der Titel ist ein Zitat aus dem Prosastück
"24 Stunden" von Rose Ausländer (Die
Sichel mäht die Zeit zu Heu. Gedichte 1957-
1965, Frankfurt/M.: S.Fischer, 1985).

Das Referat wurde von der Autorin im Rahmen

der katholischen Akademie Schwerte
(BRD) gehalten.


	"Du willst fliehn mit angewurzelten Füssen"* : Frauen im Exil 1933-?

