
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 16 (1990)

Heft: 5

Artikel: Feministin in Lateinamerika

Autor: Portugal, Ana Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-361116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-361116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feministin in Lateinamerika

von Ana Maria Portugal, Mitarbeiterin
des Frauenzentrums "Flora

Tristan" in Lima

Wir bewohnen einen Kontinent, der
von der Last der Unterentwicklung
und von der Dependenz gekennzeichnet

ist, und so war die erste Parole mit
erhobener Faust der antiimperialistische

Kampf; und als die olivgrüne
Uniform der Bärtigen in der Sierra Ma-
estra zum Heiligen und zum Zeichen in
den nationalen Befreiungskämpfen
wurde konnten wir Frauen uns den
Sirenengesängen nicht entziehen und
eilten dorthin; ein Kontingent, das
immer bereit war, sich einer Sache anzu-
schliessen, die wir, weil sie die "von
allen" war, auch für unsere eigene hielten.

Die heroischen Jahre von Monca-
da, von Che in Bolivien, von den
kolumbianischen, venezolanischen oder
peruanischen Guerillas, von den
Rebellen und Abenteurern von der Art
eines Regis Debray, machten aus
diesem Kontinent eine Art brodelnden
Vulkan, wo sich die Ideen, die
Leidenschaften, die Träume, die Bedrohungen,

die Sorgen, die Liebesgeschichten
zu einer Stimme verbanden, die die
Lebensgeschichten einer Generation,
die intensiv die Erschütterungen ihrer
Zeit durchlebte, für immer zeichneten.

Bis zum Ende der 60er Jahre und den
Anfängen eines neuen Jahrzehnts hatten

die Aura von Mut einer Tania La
Guerrillera, einer Haydee Santama-
rta, einer Celia Sänchez, einer Laura
Allende, einer Domitila Chungara,
einer Lolita Lebrän Signalwirkung im

Bewusstsein der militanten Frauen,
die sich im sozialen Kampf Gefahren
aussetzten. 1970 erschien der Feminismus

wie eine Konserve made in USA;
und sein Echo, das über die Kabel der
internationalen Presseagenturen kam,
klang für uns fremd, weil zweideutig.
Dass die Frauen des mächtigsten Landes

auf dem Planeten sich die BHs
auszogen, um gegen den Machismo zu
protestieren, kam uns als witziger Einfall

gelangweilter Gringos vor.
Einmal mehr spielte uns die
Manipulationsmacht der Kommunikationsmedien

einen üblen Streich, und so wurde
der Begriff „Feministin" zum
Synonym für „verbitterte Frau" oder
„Anti-Mann", und der Feminismus zum
gefährlichen Feind, der "den Klassenkampf"

spaltete, weil er ein „Fremdkörper"

in der lateinamerikanischen
Wirklichkeit war.
Nichts trügerischer und falscher als
das. Das Phänomen des Feminismus
ist weit davon entfernt, neuartig zu
sein in Lateinamerika; und wenn die
offizielle Geschichtsschreibung sich
auch bemüht hat, die Präsenz von
Frauen als Protagonistinnen - ihrer
eigenen Forderungen ebenso wie ihres
Engagements in den allgemeinen
sozialen Bewegungen - totzuschweigen,
so kann doch heute niemand mehr die
Stärke bestimmter Dinge, die von den
Frauen selbst erkämpft und gefordert
worden sind, ignorieren.
Am Beginn des Jahrhunderts waren

der Kampf für das Wahlrecht, für den
Zugang zu Bildung und zu bezahlter
Arbeit, und der Kampf für die Änderung

derjenigen Gesetze, die die
verheiratete Frau diskriminierten, die
Themen, die die ersten Feministinnen
in Argentinien, Chile, Venezuela,
Kolumbien, Mexiko, Peru oder Puerto
Rico zusammenkommen liessen. 1910
findet in Buenos Aires der 1. Internationale

Frauenkongress statt. In
diesem Land hatte die feministische
Bewegung ihren Kampf 1906 über das
Centro Feminista (Feministisches
Zentrum) begonnen, und 1919
entsteht die Partido Feminista Nacional
(Nationale Feministische Partei), wo
sich die Dichterin Alfonsina Starni aktiv

beteiligt. In Chile ist 1910 die
Geburtsstunde der Federaciän Femenina
Panamericana (Panamerikanische
Frauenföderation), ein feministischer
Embryo, der in den 20er Jahren die
Formierung der Partido Cfvico Feme-
nino (Bürgerliche Frauenpartei) möglich

machen wird. In Uruguay gründet
sich 1916 der Consejo Nacional de
Mujeres Uruguayas (Nationaler Rat
uruguayischer Frauen) der sowohl für das
Wahlrecht als auch gegen den
Mädchenhandel („trata de blancas")
kämpft. Im gleichen Jahr, auf dem
Ersten Feministischen Kongress in Yu-
catän, erklären sich die Frauen für
freie Wesen. Zwei Jahre zuvor einigt
sich ein in La Habana versammelter
Kongress darauf, die Partido Nacional

16



Feminista (Nationale Feministische
Partei) zu gründen, die die politische
Gleichberechtigung zu ihrer zentralen
Forderungen macht, und im gleichen
Jahr gründet Maria Jesus Alvarado
Rivers, in Lima die Organisation „Evolu-
ciän Femenina" (Weibliche Entwicklung)

die auf den feministischen Ideen
der „materiellen und geistigen
Verbesserungen für Frauen" basiert.
Das sind nur ein paar Beispiele innerhalb

des Zusammenhangs von feministisch

inspirierten Aktivitäten, die in
den ersten 30-40 Jahren dieses
Jahrhunderts in fast allen Ländern der
Region entstanden. So dass 1970 die
Brücke da war, trotz der Verteufelungen,

der Medien und der Schuldvorwürfe.

Ein besonderer Schauplatz
Der Schauplatz des Wiedererscheinens

des „segundo feminismo" (zweiter

Feminismus) ist durch die spezifischen

Besonderheiten eines Kontinents

der 3. Welt gekennzeichnet. In
den 70ern erlebt Lateinamerika eine
Zeit grosser gesellschaftlicher
Erschütterungen: Landnahmen in den
Andenländern, ein Zustrom von
Migranten, die ihre Heimatorte verlassen,

um auf der Suche nach dem
„Gelobten Land" in die grossen Städte zu
gehen, und die den Boden bereiten für
die Basisbewegungen des Volkes:
Bauern, Menschen aus den Vororten,
die zur politischen Radikalisierung der
Mittelschichten beitragen: Studenten,
Intellektuelle und einige Berufszweige.

Der Pariser Mai 1968 beeinflusst
sicherlich die Geisteshaltung und die
Anliegen einer „nueva izquierda"
(neuen Linken), die sich nach dem
Scheitern der Guerilla und dem
darauffolgenden Rechtsruck der
Regierungen beeilt, das alte stalinistische
Gewand abzulegen; ein Bruch, der
nicht bis zu den letzten Konsequenzen
gelangen wird, weil die Kameraden in
ihren eigenen vier Wänden weiterhin
ihre feudalen Gewänder trugen; in
ihren eigenen Wohnungen, dieser
häuslichen Welt, wo die Revolution sich
ebensowenig ahnen lässt wie in den
Parteiorganisationen. Dort übernehmen

die Genossinnen ausser dem
Kaffeekochen, Tippen und anderen
Dienstleistungen die Verantwortung
für den ökonomischen Unterhalt der
Familien und Wohnungen in einer Zeit
der scharfen Repression: Verfolgungen,

Untergrundarbeit, Gefängnisse.
Merkwürdiges Paradox. 10 Jahre spä¬

ter werden es die Frauen aus diesen
Organisationen sein, die sich an der
Gründung einer lateinamerikanischen
feministischen Bewegung beteiligen
und bei deren Entwicklung helfen.

Was uns das Jahrzehnt
gebracht hat
1975 praklamierten die Vereinten
Nationen den Beginn des „Jahrzehnts der
Frau". Für Lateinamerika wird dieses
Jahrzehnt blutig und schwierig sein.
Das tägliche Leben von Tausenden
von Menschen im Cana Sur wird von
der Last der Diktaturen, des
Verschwindenlassens, der Folter, der
Morde und des Zerreissens von
Familienzusammenhängen bestimmt.
Die 1. Weltkonferenz des Jahrzehnts
der Frau 1975 in Mexiko eröffnet einen
Freiraum der Anklage vor allem auf
dem „foro" (Forum) oder der „tribuna
libre" (freie Tribüne) Dorthin kommt
die erste Gruppe von Exilchileninnen
mit Hortensia Bussi, der Witwe des

ermordeten Präsidenten Allende, an der

Spitze, nach der Errichtung der
Militärdiktatur Pinochets.

Das Exil, schmerzhafte Trance, die
das Leben von Tausenden von
Lateinamerikanern gezeichnet hat, wird
gleichzeitig für viele der Frauen, die es
erleiden, jenes befreiende Element
sein, das einen Prozess des Bruchs und
der Konfrontation möglich machen

wird. Ein Prozess, der sie dahin bringen

wird, völlig einer Parteivergangenheit
abzuschwören, um eine eigene

Identität zu erlangen. So dass, als die
Zeit der Rückkehr beginnt, diese neu
zum Feminismus Bekehrten die
Notwendigkeit fühlen werden, die
selbstbestimmten Freiräume einzurichten
und zu befestigen, die in ihren eigenen
Ländern angefangen haben zu entstehen;

und 1980 bricht die Rebellion aus.

Die Weltkonferenz der Jahrzehntmitte
in Kopenhagen formuliert verschiedene

Herausforderungen und mehr als
eine Parole. Die lateinamerikanische
Gruppe, die zu einem „referendum"
(Abstimmung) innerhalb der Confe-
rencia Alternativa (Gegenkonferenz)
aufruft, um den Charakter davon, was
später das „1. Encuentro Feminista
Latinoamericano" (Erstes
lateinamerikanisches feministisches Treffen)
sein wird, zu definieren, gewinnt ihre
erste und entscheidende Schlacht: das
Treffen wird „feministisch" und nicht
„Frauen-,, heissen; eine Entscheidung,
die ein Jahr später mit Energie von den
kolumbianischen Gastgeberinnen dieser

ersten und historischen Versammlung

unterzeichnet werden wird, und
aus der der lateinamerikanische
Feminismus gestärkt als Bewegung und als

neue politische Kraft hervorgehen
wird.

Eine und tausend Schlachten
Aber was heisst „Feministin sein" in
Lateinamerika? Zahlreich sind die
Fragen, die damit zusammenhängen
und die den besonderen Charakter
eines feministischen Kampfes in
Lateinamerika unzweifelhaft definieren; und
diese Fragen haben mit den Bedingungen

des materiellen Elends der grossen
Mehrheit zu tun. Das heisst: mit dem
Hunger, den fehlenden Wohnungen,
der gesundheitsschädlichen verseuchten

Umwelt, der Diskriminierung bei
der Gesundheitsversorgung, den niedrigen

Löhnen, der massiven Arbeitslosigkeit,

der Ausbeutung von unbezahlter
Arbeit. Das herrschende ökonomische

Modell oder die herrschenden
ökonomischen Modelle gehorchen
den vom Weltwährungsfonds diktierten

Regeln und dem Druck des
nordamerikanischen Imperialismus, dessen
Komplizen die herrschenden Klassen
und Oligarchien in unseren Ländern
sind.
In diesem Kontinent solch
unterschiedlicher geographischer, rassi-

17



scher, kultureller und sprachlicher
Ausprägungen ist es, wo immer mehr
Frauen die Herausforderung annehmen,

Feministinnen zu sein. Das
bedeutet, den Sexismus, Autoritarismus,
die Gewalt im privaten Bereich und
die Repression gegen die Sexualität
entschieden zu bekämpfen. Auf unsere

Art nehmen wir Lateinamerikanerinnen

den Schleier und den Tschador
ab, entledigen uns der „saya" und des

„manto" (typische Frauenkleidungsstücke
der Kolonialzeit) und versuchen

zu existieren. Die Herausforderung

des Feminismus ist, die Verknüpfung

herauszufinden, die zwischen
ökonomischer Diskriminierung und
machistischer Unterdrückung
existiert, zwischen kapitalistischer
Ausbeutung. Natürlich hat das Problem
der ausgebeuteten Klassen in
Lateinamerika dramatische Erscheinungsformen

und verbirgt und verkleinert
daher die Unterdrückungssituation,
der die Frauen unterworfen sind; eine
Unterdrückung, die selbstverständlich
quer durch alle sozialen Klassen geht.
Vor kurzer Zeit gab es jemand, die
sicher definierte, was es bedeutet, Feministin

zu sein und in Lateinamerika zu
leben. Es war Rosa Duenas, Leiterin
einer Vorortgruppe in Lima. In einer
Rede, die sich auf ihre Situation als
Indio und auf die Tatsache, Feministin
zu sein, bezog, sagte sie folgendes: „In
der Zeit der Inkaherrschaft lehrten sie

uns, uns zu unterwerfen, Untergebene
zu sein, so wie die „nustas", dem Kult
des Sonnengottes geweihte Jungfrauen,

dem Inka untergeben waren. Jetzt
ändern wir uns, und wenn wir, die In-
dias, zu Feministinnen geworden sind,
dann deshalb, weil wir es geschafft
haben, für uns eine Fahne des Kampfes
mehr zu sehen das Patriarchat
existiert in allen Bereichen. Auf dem
Land ist die Frau viel diskriminierter.
Sie muss das Kind auf dem Rücken
tragen, sie muss Unkraut jäten. Ausserdem

muss sie das Essen machen, es
dem Genossen, der auf dem Feld
arbeitet, bringen und einmal dort, müssen

wir die Feldarbeit mit ihm teilen.
Der Ehemann ist derjenige, der das
Feld bearbeitet und basta, aber wir
sind es, die die Verantwortung für die
Hausarbeit übernehmen. ."
Es ist klar, dass die feministische
Bewegung, die seit 1980 wirklich
existiert, noch grösseren Herausforderungen

gegenübersteht in ihrer
Konfrontation mit den Institutionen:
Staat, Kirche, Parteiorganisationen,
Orte, wo das Patriarchat alle Arten
von Kontrolle über uns ausübt. Besonders

der Einfluss der katholischen Kir¬

che in der Kultur und im Alltag Latein-
amerikas war und ist sehr mächtig.
Diese Kirche, die alle Arten von
Inquisitionen gefördert hat, von der
Hexenverbrennung über die Tabus und die
Repression gegen die Sexualität; die
mit Unterstützung von Staat und Partei

fortfährt, sich in die Entscheidungen

jeder Frau über ihren Körper
einzumischen. Es ist kein Zufall, wie die
feministische Theoretikerin Ximena
Bunster sagt, dass die beiden wichtigsten

Charakteristika der lateinamerikanischen

Kultur folgende sind: der
Machismo und der Marianisma, letzterer

Produkt einer manichäischen
Vision einer abergläubischen Religiosität:

„Machismo und Marianismo sind die
bipolaren Konzepte, die den Hintergrund

in der Sozialisation von Männern

und Frauen in Lateinamerika
bilden. Machismo, der Kult der
Männlichkeit, ist eine lateinamerikanische
Manifestation des weltweiten Patriarchats,

durch das die Machos innerhalb
der Gesellschaft und der Familie
spezielle Privilegien geniessen und als
höherwertig als die Frau angesehen werden.

Marianismo, Mariologia, oder
der Kult der Heiligen Jungfrau ist der
Kult der spirituellen Überlegenheit
der Frau, jene, die gleichzeitig das Ideal

der Mütterlichkeit und der Keuschheit

verkörpert. Man erwartet, dass
die Frauen ihre weiblichen Rollen
diesem perfekten Modell nachbilden, das
der alles durchdringende Katholizismus

entworfen hat." (1)

Auf der anderen Seite sind die Parteien

oder besser gesagt : die nicht immer
harmonischen Beziehungen -
aufgrund einer Vergangenheit - mit den
linken Organisationen. Dass die Frauen,

die andere Frauen für die feministische

Sache zusammenrufen und von
dieser Sache zusammengerufen werden,

in der Mehrheit Frauen mit einer
Geschichte von Parteiengagement
oder bewaffnetem Kampf sind, ist weder

selten noch gefährlich. Die Gefahr
besteht darin, dass wir uns Schemata,
Modelle und Haltungen der Art
„demokratischer Zentralismus" überstülpen,

oder die Autonomie unserer
Organisationen den Positionen und Parolen

des allgemeinen Kampfes
unterordnen, selbst in den schwierigsten
Momenten einer bestimmten politischen

Situation. Das ist vielleicht einer
der am schwierigsten zu lösenden Knoten

1985, zehn Jahre nach dem Beginn der
Dekade, waren die circa 1000 Frauen,
die während des Dritten Feministi¬

schen Treffens in Sao Paulo versammelt

waren, ein glaubwürdiges Zeugnis
der wirklichen Existenz einer in

ihrer Heterogenität und in ihren Zielen
frohlockenden Bewegung. In Bogota,
Lima und Sao Paulo trieben wir
verschiedene Gespenster aus. Die
Antagonismen und Teilungen haben wir
mehr und mehr hinter uns gelassen,
aber vor allem die Ängste, Befürchtungen

und den Betrug. Wir fühlen,
dass wir uns in vielfältigen Koordinaten

bewegen, dass wir uns in allen
möglichen Sprachen und Ausdrucksformen

verstehen. Das bedeutet, die
verschiedenen Lebensentwürfe und
Denkweisen, die dazu dienen, Mythen
und Dogmen zu zerstören, anzuerkennen

und in die feministische Theorie
und Praxis aufzunehmen; wie in Lima
1983, als wir beim historischen Ca-
ming-out der lesbischen Feministinnen
entdeckten, dass das Patriarchat, über
den Zwang zur Heterosexualität als
einzige und ausschliessliche
Ausdrucksform der menschlichen Sexualität,

unsere Möglichkeiten und
Sehnsüchte kastriert hatte.
Die nächsten zehn Jahre stellen eine
Herausforderung für eine Bewegung
dar, die sich zur Aufgabe macht, den
Patriarchalismus in allen seinen
Formen gleichzeitig, mögen sie kapitalistische,

faschistische oder sozialistische
sein, einen frontalen Kampf zu liefern.
Einstweilen sind die Gespenster nicht
mehr so wild und der Zaun nicht mehr
unüberwindlich.

Ana Maria Portugal
Übersetzung: Ursula Debus

Ana Maria Portugal, peruanische Feministin,

lebt in Lima. Sie ist Journalistin,
Mitglied des Frauenzentrums "Flora Tristan"
und Korrespondentin der internationalen
Frauenagenturen FEMPRESS und ISIS
International.

Anmerkungen:

(1) Ximena Bunster, "Die Folter an weiblichen

politischen Gefangenen: eine Studie
über die sexuelle Sklaverei der Frau".
Informationsblatt vom Taller Feminista Global für
die Organisation gegen Frauenhandel,
Rotterdam, Holland, 6-15. April 1983; Internationales

Feministisches Netzwerk gegen die
sexuelle Sklaverei der Frau; herausgegeben
von Kathleen Barry, Charlotte Bunch, Shir-
ley Castley, CIPAF, 1985.

aus: ila. Zeitschrift der Informationsstelle
Lateinamerika 131, Dezember 1989

18


	Feministin in Lateinamerika

