Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 15 (1989)

Heft: 2

Artikel: Feministische Wissenschaftskritik : ein Streitgesprach mit Maria Mies
Autor: Mies Maria / Speck, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

aufgezeichnet von Barbara Speck

eministische

Wissenschaftskritik

FEin Streitgesprich mit Maria Mies

-

Am Kongress des Basler Appells gegen die Gentechnologie vom 5./6. November
1988 hatten die ca. 700 TeilnehmerInnen (davon 80% Frauen) anschliessend an die
Plenumsvortrige in verschiedenen Arbeitsgruppen zur Diskussion Gelegenheit.
Das Gesprich der Gruppe ,Feminftische Wissenschaftskritik¢ mit Maria Mies,
Professorin fiir Sozialpidagogik in Kéln und Mitherausgeberin der Beitrige zur fe-
ministischen Theorie und Praxis, wurde auf Tonband aufgenommen und gekiirzt
zum vorliegenden Beitrag verarbeitet. Er erscheint im Friihling im Kongress-Rea-
der, der u.a. simtliche Vortrige und Arbeitsgruppenberichte enthilt.

Die neue Wissqnschaft

Maria Mies: Eine neue Wissenschaft —
noch haben wir keinen Namen dafiir —
musste anders sein: sterblich, nicht
ewig. Hinter der modernen Wissen-
schaft steckt der Versuch, die Sterb-
lichkeit des Menschen und der Natur
zu leugnen und zu etwas wie einem
Perpetuum mobile zu kommen. In der
Energiefrage z.B. wird nach einer

18

Energiequelle gesucht, die sich perma-
nent selbst erneuert. Mit der Atom-
physik schien sie gefunden. Nun wird
mit der Biotechnologie nochmals das-
selbe versucht. Wir Feministinnen se-
hen darin den Versuch eines Teils der—
nicht aller — europdischen Maénner,
sich unabhéngig zu machen von den
Frauen, von der Tatsache, dass sie ge-
boren werden und sterben. Innerhalb
einer solchen Naturwissenschaft gibt
es keine Moglichkeit zu sagen: jetzt ist
es genug. Aber innerhalb unseres
menschlichen Lebens —wir alle sterben
—ist es irgendwann genug. Diesen gan-
zen suchthaften Unendlichkeitswahn —
auf der 6konomischen Ebene ist es das
unendliche Wachstum, auf der Wis-
senschaftsebene der unendliche Fort-
schritt — kOnnen wir nicht mehr anneh-
men. Wir brauchen eine Wissenschaft,
die akzeptiert, dass diec Erde, unser
Leben, unsre Zeit, unser Korper be-
grenzt sind.

Das Paradigma des weissen Mannes ist
es, die Natur zu beherrschen, weil sie
angeblich irrational und chaotisch ist.
Menschsein heisst in der modernen
Naturwissenschaft, nicht mehr einge-
bunden sein in die Lebensprozesse, in
die wir aber nach wie vor hineinfunk-
tionieren. Ein rein idealistisches Un-
terfangen dieser Wissenschaft: sie will

sein wie Gott. Das impliziert Gewalt
und Krieg gegen die Natur, die Frauen
und gegen unseren Korper. Zu einem
neuen Wissenschaftsbegriff gehort
aber auch ein friedlicheres Zusam-
menleben mit unserem Korper, mit
der Natur, mit anderen Menschen,
zwischen den Geschlechtern.

Die heutige Wissenschaft ist nicht
mehr in der Lage, die Wirklichkeit
wahrzunehmen, zu erkennen und uns
Aufschluss iiber sie zu geben. Sie ist
zwar in der Lage, zu zerlegen und zu
messen, was sie zerlegt hat. Aber ein
Wissenschaftler hat am Ende auch nur
seine Sinne, um sich der Wirklichkeit
zu vergewissern. Die Manipulation der
Grenzwerte im Zusammenhang mit
Tschernobyl z.B. ist doch eigentlich
ein Bankrott dieser gesamten Wissen-
schaft' Was ist darin an Erkenntnis
noch l,orhanden? Ob wir das iiber-
haupt noch Wissenschaft nennen wol-
len? Aber wir wollen immer noch,
denke ich, die Wirklichkeit wahrneh-
men und verstehen. Wir miissen uns
dieser Wirklichkeit vergewissern. Da-
zu haben wir unsere Sinne und Gefiih-
le, unseren Korper und unsere Erfah-
rung, die das zeigen, was uns bleibt.

Unmittelbar nach der Chemiekatastro-
phe in Schweizerhalle vor zwei Jahren
hat der Basler Regierungsprdsident,
Physikprofessor und Oberst der Abtei-
lung Atom und Chemie, am Radio be-
richtet, wie er auf dem Velo die Luft mit
seiner Nase kontrollierte. Damit ist die
Wissenschaft disqualifiziert. Er miisste
wissen, dass es Gifte, Strahlungen gibt,
die nicht zu riechen sind.



Angesichts der Absurditit der For-
schung, auch der medizinischen, soll-
ten wir konsequent umdenken und kei-
ne Medikamente mehr gegen unser Ge-
fiihl schlucken. Es miisste moglich sein,
Leiden anders zu betrachten, anders zu
tiberleben oder auch daran zu sterben.

Ich habe wihrend meines zehnjihrigen
Biologiestudiums kaum je eine ganze
Pflanze gesehen, sondern immer nur ir-
gendeinen Teil, ein Organell, héchstens

Maria Mies

Professorin fiir Soziologie am Fachbe-
reich Sozialpidagogik, FH Ko6ln. Arbeits-
schwerpunkte: Frauen in der Dritten
Welt, feministische Theorie und Metho-
dologie. Von 1979 bis 1981 Aufbau des
Schwerpunktes ,,Women und Develop-
ment* am Institute of Social Studies, Den
Haag. Mitherausgeberin der Zeitschrift
»beitrdge zur feministischen theorie und
praxis“. Zahlreiche Veroffentlichungen,
zuletzt ,,Patriarchat und Kapital. Frauen
in der internationalen Arbeitsteilung®,
rotpunktverlag 1988.

ein Blatt oder dann einen Querschnitt,
ein Gasteilchen. Ich wurde der Wahr-
nehmung dessen, was da ist, systema-
tisch entfremdet, bis ich ausgestiegen
bin.

Symbiosen

Nicht von aussen oder oben, sondern
von unten und innen die Dinge betrach-
ten, das sind spirituelle Grundsitze,
wie sie uns Frauen aus der sogenannten
Dritten Welt vermitteln. Freundschaft
mit der Erde. Wir miissen sie miteinbe-
ziehen, wenn wir eine neue Wissen-
schaft zu formulieren versuchen.

Maria Mies: Zu den Vorschldgen fiir
eine andere Wissenschaft gehort auch
die Aufhebung des Subjekt-Objekt-
Verhiltnisses zugunsten €ines Sub-
jekt-Subjekt-Verhéltnisses. Alles, wo-
zu wir uns in Beziehung setzen, leben-
dige Wesen, Pflanze, Tier oder
Mensch, sind Subjekte, keine Objek-
te. Sie haben eine eigene Seele, eine
eigene Wiirde, sie sind nicht nur Roh-
material. Alle vormodernen Gesell-
schaften sind mit der Natur so umge-
gangen. Sie haben zwar auch Tiere ge-
totet und Reis geerntet. Aber sie spra-
chen dabei von einem lebendigen We-
sen, in Indonesien z.B. von der Reis-
mutter; in Deutschland war es die
Kornmuhme. Fiir mich ist es allerdings
problematisch, diese Lebendigkeit in
uns und in den anderen Wesen mit Spi-
ritualitit zu bezeichnen. Wenn wir hier
im christlich geprdgten Europa von
Spiritualitdt reden, dann fiirchte ich,
es sei doch der Geist da oben irgendwo
gemeint oder héchstens der in meinem

Kopf und nicht der Geist in meinem
Fuss, in meiner Zehe usw. Dichoto-
mien wie Geist und Materie, Rationa-
litdt und Irrationalitit sind ein dualisti-
sches Grundiibel auch in der Wissen-
schaft.

Die heutige Wissenschaft ist eine be-
zahlte Wissenschaft, die Gewinn brin-
gen muss. Deshalb ist sie eine ausbeute-
rische. Die neue Wissenschaft braucht
all das nicht mehr. Wir kénnen heute
schon anfangen, sie zu entwickeln.

Heisst das auch, dass wir nun eine ganz
andere Einstellung zur Technik entwik-
keln? Davon ist aber noch nichts zu se-
hen.

Maria Mies: Sie wird erst sichtbar wer-
den, wenn wir andere Beziehungen
hergestellt haben. Dabei ist fiir mich
das Verhaltnis zur Technik sekundar.
Zunéchst einmal miissen wir sehr viel
mehr an Intelligenz, Kreativitdt und
Einfallsreichtum auf die lebendigen
Zusammenhénge, die allein das Leben
erhalten, verwenden. Symbiosen nen-
ne ich sie auch. Nur sie garantieren Le-
ben und Weiterleben. Sie sind iiberall
zerstort. Wir sind nur noch einzelne
Atome in einer anonymen Gesell-
schaft. Die ganzen Bemiihungen miis-
sen dahin gehen, denke ich, dass wir
erst wieder unter uns Menschen solche
lebendigen Zusammenhéange, Symbio-
sen eben, herstellen. Dann wird uns
auch einfallen, wie eine andere Tech-
nik aussehen muss.

Moral und Verantwortung

Seit je wurde der Frau das Andere zuge-
wiesen. Die eine Wissenschaft zwar ab-

i




lehnen und eine andere Wissenschaft
postulieren, diese dann aber immer im
Blick auf die eine bestehende definie-
ren, damit setzen wir die eben abge-
lehnten Dichotomien fort. Vielleicht
miissen wir von der bestehenden Wis-
senschaft auch etwas tibernehmen.

Die Naturwissenschaft nimmt zwar
auseinander, schafft Modelle, miisste
dann aber dazu stehen, dass es Modelle
und keine absoluten Wahrheiten sind.

Maria Mies: Methodisch spricht die
Naturwissenschaft zwar von Model-
len, aber sie ist die Garantin fiir Wahr-
heit und als solche die neue Regierung.
Fiir alles, was entschieden werden soll,
wird die Wissenschaft unaufhorlich
von den Politikern bemiiht. Und sie
sagt nicht: Nein, wir wissen das nicht.
Einzig nach Katastrophen heisst es:
Wir machten ja nur Modelle. Wissen-
schaft und Politik schieben sich wech-
selweise die Verantwortung zu. In der
Wissenschaft gibt es keine Moral —
oder besser: zwei Moralen, namlich ei-
ne im Labor, die alles erlaubt, und eine
ausserhalb. In der neuen Wissenschaft
muss eine einzige Moral gelten: Ich
darf im Labor das nicht tun, was ich
auch meiner Frau nicht antun darf.

Ich sehe im Ganzheitlichen die Gefahr:
Mit der Natur, den Frauen, der Erde im
Einklang sein, Umweltschutz, kom-
postieren, reparieren — das ist mir zu
abgedroschen. Damit identifizieren
sich auch Pharmazeutinnen hier in Ba-
sel, der Stadt der Chemie. Was bedeutet
denn das Ganzheitliche fiir Sie und in
Ihrer Wissenschaft, der Soziologie,
konkret, Frau Mies?

Maria Mies: Das Ganzheitliche kann
auch als politisches Versatzstiick aus-
gespielt und missbraucht werden.
Wichtig ist mir daran, dass es beides
umfasst: die Kritik am Bestehenden
und die Suche nach neuen Ansitzen.
Das Frauengesundheitszentrum in
Frankfurt z.B. hat jetzt als erstes eine
Beratungsstelle fiir unfruchtbare Frau-
en eingerichtet, wo Frauen ohne
Druck mit Frauen reden konnen. Das
fiihrt wahrscheinlich zu neuen und an-
deren Losungen als in der herkommli-
chen Medizin.

Wir sind nicht nur reine Opfer in die-
sen ganzen Zusammenhdngen. Die
FINRRAGE-Frauen® sagten dazu an
der schwedischen Konferenz: Zuerst
waren wir krank vor Fruchtbarkeit,
und Medizin, Pharmazie und Technik
produzierten Kontrazeptive, damit wir
von unsrer wilden Fruchtbarkeit be-
freit wurden. Jetzt sind wir krank vor
Unfruchtbarkeit und bekommen von
derselben Chemie dasselbe Zeug ge-
liefert, um unsre Unfruchtbarkeit zu

20

Fotoarchiv: Ofra

heilen. Das geschieht doch nicht alles
so automatisch. Da spielen wir doch
mit. Dass Industrie und Kapital Profi-
tinteressen haben, wissen wir. Aber es
stimmt nur zum Teil, dass wir als hilflo-
se Opfer darin hin- und hergeschoben
werden. Bei diesem Stiick Akzeptanz
in uns allen muss unser Widerstand an-
setzen: die Zustimmung- verweigern,
viele andere uberreden, nicht mitzu-
machen. Frauen und Mainner, Che-
miearbeitende und Wissenschaftler
miuissen sich klar dariiber werden, wo
sie selbst mitverantwortlich sind. _
Was ich selbst an der Fachhochschule
in Koln dazutue? Wir machen jetzt
z.B. eine Gruppe gegen Miill. Die So-
ziologie interessiert mich wenig. Ich
verstehe mich nicht als Wissenschaftle-
rin. Ich nutze das Stiick Macht, was ich
dort habe, fiir das, was ich richtig fin-
de. Jeder Mensch, ob ArbeiterIn,
Hausfrau oder Sekretirin, hat ein
Stiick Macht. Aber meistens wird es
nicht erkannt, weil unser Kopf voll von
den Ideologien der Herrschenden ist.

Wir Frauen sollen wieder die Triim-
merfrauen sein und den ganzen Dreck
wegrdumen wie damals nach dem
Krieg. Ein hiufiges Argument. Es
geht, glaube ich, nicht so sehr darum,
dass wir Frauen die neue Wissenschaft
aus dem Boden stampfen. Fiir mich ist
es eine Frage der Eigenliebe, des Re-
spektes vor mir selber, des Wunsches,
selbst nicht krank zu werden, dass ich
der zerstorerischen Wissenschaft et-
was entgegensetzen muss. Es hat kei-
nen Zweck zu hoffen, dass die anderen
es schon machen werden. Ich jeden-
falls habe kein Vertrauen mehr. Be-
sonders nicht mehr nach Tschernobyl,
seit mir klar geworden ist, dass die
Wissenschaft nichts weiss und keine

Moral hat. Wir miissen versuchen, die
Mainner in diese Triimmerarbeit mit-
einzubeziehen, damit sie sich endlich
auch verantwortlich fiithlen fiir das,
was da angerichtet worden ist.

Empathie

Maria Mies: Zu Beginn der Frauenfor-
schung stiessen wir auf die Empathie.
Wir verstanden sie zunéchst als Mitge-
fiihl mit den anderen Forscherinnen
und mit den Menschen, die unsere so-
zialwissenschaftliche Forschung be-
traf. Heute wiirde ich das auch auf die
Naturwissenschaft anwenden. Sich
vorstellen, das andere Lebewesen
koénnte auch ich sein. Ohne die perma-
nente Abspaltung. Die modernen Wis-
senschaftler miissen sich selbst insensi-
bilisieren gegeniiber dem Leiden, das
sie anderen antun. Sonst konnten sie
es ndmlich nicht machen. Empathie als
ein Gefiihl fiir ein anderes Lebendiges,
ohne jede Hierarchie. Wir lernen, die-
se empathischen Gefiihle abzutdten
und werden in ein solches Denken hin-
einsozialisiert.

Schon in der Schule findet ein kontinu-
ierlicher Prozess des Verlernens statt.
Die Schule verhindert Empathie und
die Anwendung der eigenen Denkfdi-
higkeit.

Empathie gehort zur traditionellen So-
zialisation der Frau. Erst die wissen-
schaftliche Schulung und mit ihr das
analytische Denken ermoglicht auch
die kritische Distanz. Wir lernen sie al-
lerdings innerhalb des patriarchalen
Diskurssystems. Mit dem einen Fuss im
Bestehenden sein und mit dem anderen



hinauswollen, das macht unseren schie-
lenden Blick aus.”)

Maria Mies: Ich benutze keine analyti-
schen Kategorien, sondern versuche
das Getrennte wieder zusammenzu-
bringen. Meine Motivation ist meine
Wat iiber die Zerstorung dieser leben-
digen Zusammenhénge. Wut und Em-
porung haben uns Frauen tberhaupt
erst auf die Strasse gebracht und waren
der Anfang der Erkenntnis, nicht ir-
gendwelche gelernte Disziplinen. Die
Soziologie gibt mir dabei nichts an die
Hand. Die Kritik an den herrschenden
Modellen von Wissenschaft kommt
nicht aus den Elfenbeintiirmen der
Wissenschaft, sondern aus den Bewe-
gungen. Wo Menschen wiitend sind,
Empathie fiihlen und etwas dndern
wollen, da entstehen die wirklich neu-
en Gedanken. Dass die Kritik aus der
Analyse kdme, dieser Mythos muss
endlich abgeschafft werden. Wo sind
sie denn gewesen, die kritischen Wis-
senschaftler im Faschismus? Die Kri-
tik kommt genau aus diesem empathi-
schen Versuch, uns als Menschen ganz
zu erhalten und nicht aufzuspalten.
Das halte ich nach wie vor fiir den
Kern des Widerstandes. Hartmut und
Gernot Béhme® weisen in der deut-
schen Philosophiegeschichte nach, wie
der heutige Begriff der Rationalitét
entstand und wie daraus alles elimi-
niert wurde, was an Empathie, Leib,
Gefiihl und Erfahrung erinnert. Was
heute Erfahrungswissenschaft genannt
wird, ist Experimentieren in Laborsi-
tuationen und hat mit dem, was wir un-
ter Erfahrung verstehen, tiberhaupt
nichts mehr zu tun. Wenn wir z.B. wie-
der zusammenbringen, was auf der ei-
nen Seite mit den Frauen und auf der
anderen mit den Kiihen in der Repro-
duktionstechnologie geschieht, dann
verstehen wir Gena Coreas Ausruf:
Erst die Kuh — dann Du! Dann kénnen
wir auch wieder mit der Kuh fiihlen.
Was mit ihr gemacht wird, das wird
demnéchst auch mit uns gemacht.’

Aufklirung und Kritik

Wissenschaftlichkeit und Kritik basie-
ren auf der abendlandischen Idee der
Aufklirung und sind ein Resultat der
Bildung.

Maria Mies: Das hiesse doch, dass zu-
ndchst alle Menschen durch diese Art
von Aufklarung, Bildung, Wissen-
schaft, Zivilisation, wie wir sie in Eu-
ropa haben, gegangen sein miissen,
ehe sie tiberhaupt zu einer Kritik an
diesem Modell kommen kénnen. Wo-
her kommt denn unsere Kritik? Meine
Kritik kommt aus zwei Quellen: Aus
der Tatsache, dass ich eine Bauern-
tochter bin. Wenn eine Kuh kalbte und

die Minner das Kalb herauszogen,
streichelte meine Mutter die Kuh, gab
ihr Brot und sagte oft — auch bei ande-
ren Dingen: Man muss mit der Natur
mitwirken. Sie verstand sich selbst als
Natur — sie hatte zwolf Kinder — und
fihlte mit der Kuh. Der andere Hin-
tergrund sind meine Erfahrungen in
den verschiedenen indischen Bewe-
gungen. Die Kritik am herrschenden
Modell von Aufkldrung, Entwicklung,
Fortschritt kommt heutzutage am ve-
hementesten aus den Bewegungen in
der Dritten Welt, die um den Erhalt ih-
rer Lebensgrundlagen kimpfen. In der
Chipko-Bewegung am Himalaya®
z.B. umarmen die Frauen die Baume
gegen die Holzféllerfirmen. Sie fiirch-
ten um ihr Leben, wenn die Baume
umgehauen werden — auch eine empa-
thische - Beziehung. Solange sie ihren
Wald haben, konnen sie sich mit ihrer
eigenen Arbeit erhalten, wird ihr Land
nicht weggeschwemmt, versiegen die

Quellen nicht und verlieren sie ihre
Mainner nicht an die Lohnarbeit in den

Sagewerken und an den Alkoholismus

im Tal. Sie wollen keine Lohnarbeit,
weder vom Staat noch sonst einem Un-
ternehmer. Sie sehen ihre eigene Zu-
kunft — auch ohne Aufklirung — in ei-
nem lebendigen Zusammenhang mit
der Okologie von Wald, Land und
Wasser. Wir hier sind auf Geld von ir-
gendwelchen Arbeitgebern angewie-
sen. Deshalb kénnen wir nicht mehr
frei denken und die Zusammenhéange
sehen. Wir tun so, als ob ein bestimm-
tes Denkmodell unseren Kopf total be-
setzt hatte. Es stimmt aber einfach
nicht, dass wir gdnzlich determiniert
wiren durch das, was uns umgibt.

Das Andere denken

Mir scheint, es wire fruchtbarer, statt
von analytischem Denken von Denk-
konventionen zu sprechen. Wir lernen
in Schule und Ausbildung sehr viele
Scheinzusammenhdinge. Evelyn Fox
Keller” z.B. zeigt auf, dass naturwis-
senschaftliche Denkmodelle von vorne-

“herein hierarchisch gedacht sind, weil

wir nichts anderes gewohnt sind. Oder:
Ausnahmen gelten nur als Bestitigung
der Regel und werden im tibrigen nicht
ernst genommen oder gar als Fehler ab-
getan.

In unserer Gesellschaft wird allem ein
Platz zugeordnet. Es gibt Bereiche, wo
wir Frauen empathisch sein sollen, und
andere, wo wir es nicht sein diirfen.
Empathie kann auch subversiv sein.
Ein Gesprdchspartner aus der Chemie
z.B. betonte sein Verantwortungsbe-
wusstsein im Zusammenhang mit ge-
fahrlichen Entwicklungen in der Wis-
senschaft. Ich habe mich — empathisch
— in seine Lage versetzt und ihm entge-
gengehalten: Wenn er sich exponiert ge-
gen eine eingeschlagene Forschungs-
richtung, dann steht sein Lohn, sein
Vermégen, ja seine Existenz und die
seiner Familie auf dem Spiel. Ich weiss
nicht, ob ich in seiner Lage noch ver-
antwortungsbewusst handeln konnte.
Ich arbeite in einer alternativen Organi-
sation und verdiene wenig. Wenn ich
dort mit etwas nicht einverstanden bin,
werde ich schlimmstenfalls entlassen.
So viel verliere ich dabei nicht. Die
Herrschenden in Wissenschaft und
Wirtschaft funktionieren dhnlich wie
wir. Sie haben Loyalititsgefiihle ihren
Partnerlnnen gegeniiber. Das sind
Realititen, die in unserem Denken
nicht vorkommen diirfen. Frauen sind
nicht einfach empathisch. Es ist festge-
legt, wo wir empathisches Denken an-
wenden sollen. Auch Naturwissen-
schaftler wagen es nicht, an bestimmten
Punkten weiterzudenken. Wir miissen
unsere Gefiihle, unser Denken anders
einsetzen lernen.

Wir sind alle in Denkkonventionen be-
fangen und werden durch sie meistens
still gemacht. Wir haben griindlich ver-
lernt, auf uns selbst zu horen. Mir wer-
den in letzter Zeit meine eigenen Einfil-
le und Gedanken wichtig. Aber es
braucht viel Mut, sie wieder und wieder
zu denken und auch auszudriicken.

Hinter Denkkonventionen stehen Per-
sonen, Scheinautorititen, die eine
Denkkonvention instrumentalisieren,
um damit tiber andere zu herrschen.
Vielleicht sind es unsere Eltern, Lehre-
rlnnen, Mdnner. Es ist schmerzhafte
Schwerarbeit, weniger in der Denkkon-
vention das Herrschaftsinstrument zu

21



erkenneén als vielmehr die emotionale
Bindung an die falsche Autoritit zu l6-
sen. Denkkonventionen ablegen heisst
auch aus toten Beziehungen ausbre-
chen.

Die Fihigkeit zur Reflexion macht den
Menschen aus, unabhdngig von Bil-
dung und Ausbildung. Reflexion kann
gesellschaftliche Prozesse bewusst ma-
chen und den Widerstand vergrossern.

Entscheiden und Handeln

Maria Mies: Fiir mich geht es nicht um
Reflexion, sondern um Betroffenheit
und Emporung, die in allen Gremien
auftauchte, wo ich in den letzten zwei
Jahren redete: Wenn wir jetzt nicht et-
was machen, dann geht das, was wir
unter Mensch verstehen, vor die Hun-
de. Meistens haben wir eine Resolu-
tion ausgearbeitet und verdffentlicht.
Wir wollten den Vorwurf nicht noch
einmal riskieren: Ihr habt gewusst und
nichts getan — damals im Faschismus.
Aber warum identifizieren sich Frauen
und Ménner immer weiter mit den
herrschenden Autorititen und den
verkiindeten Wahrheiten, statt sie mit
ihrem gesunden Menschenverstand,
ihrer Empathie und ihren gegenteili-
gen Erfahrungen zu hinterfragen? Sie
erhalten natiirlich — und das hangt mit
der Dritten Welt zusammen — einen
Anteil an der Beute, die Hausfrauen,
die von einem gut verdienenden Mann
ernahrt werden, ich auch als Professo-
rin. Wenn es uns ernst ist, dann miis-
sen wir bereit sein, auf diesen Anteil
an der Beute zu verzichten.

22

Wenn wir den Anteil an der Beute —
tiber das Geld, das wir uns erarbeiten —
den Frauen rauben, die um ihre Bdume
kdampfen, dann sind wir alle Mittdterin-
nen. Wo bleiben da die Spielrdaume?

Die meisten von uns verdienen mehr,
als sie zum Leben brauchen. Das ist ein
Spielraum, sind Ressourcen, um eine
andere Wissenschaft zu entwickeln.
Wenn wir alle nur das Lebensnotwendi-
ge verbrauchen und den Rest fiir Bewe-
gungen (in denen Mdnner nicht domi-
nieren!) verwenden, dann sind wir
schon viel weiter. Die Hilfte der Ar-
beitsplitze hdngt in Basel direkt oder
indirekt von der Chemie ab. Nur kon-
nen wir es niemandem verbieten, in der
Chemie zu arbeiten. Aber verwenden
wir zumindest das, was wir zur Verfii-
gung haben, dazu, dass wir stirker wer-
den! Damit das Geld unter uns bleibt.
Eine Bewegung in den USA z.B. for-
dert ihre Leute auf, nicht die von den
Banken gesponserten, sondern die
Konzerte der Bewegung zu besuchen.
Es geht nicht um Denkschemen. Wenn
ich ehrlich bin vor mir selbst, muss ich
mich entscheiden, wohin ich gehoren
will. Damit entscheide ich auch, wohin
mein Geld geht. Das heisst finanzieller
Verzicht.

Maria Mies: Was die Konzerne und
Multis vorhaben, ist klar. Wenn es ei-
ne Bewegung unter VerbraucherInnen
gabe, die nicht nur individuell, son-
dern kollektiv und offentlich zu Boy-
kotten aufriefe wie dem Friichteboy-
kott gegen Siidafrika, dann kénnten
die Konzerne nicht weiter produzie-
ren. Es ist eine wirtschaftliche Not-
wendigkeit, dass das, was produziert
wird, auch verkauft und konsumiert
wird. Das ist die Macht, die wir als
KonsumentInnen haben. Wir miissen
unsere politische Verantwortung viel
starker wahrnehmen im Konsumbe-
reich. Eine breite Boykottbewegung,
die die Akzeptanz fiir gentechnisch er-
zeugte Produkte zerstort. Als Sandoz
damals den Rhein verschmutzte, ha-
ben wir eine Anzeige mit vielen Unter-
schriften in die Tageszeitung gesetzt:
Wir kaufen nichts mehr von den Brun-
nenvergiftern! Dann miissen sich end-
lich auch die Chemiearbeitenden liber-
legen, warum sie an dem Zeug ohne
Widerspruch mitarbeiten.

Zwolf Multis versuchen, die Welter-
ndhrung zu monopolisieren, sagt Pat
Mooney. Aber das funktioniert nicht
ohne unsere Zustimmung. Das ist kei-
ne Frage von Denkstrukturen, son-
dern eine Frage von Entscheidungen,
von der Umsetzung von Einsichten in
Handeln. Sie ist schwierig und muss
gelernt werden, in Gruppen, kleinen
Kollektiven, in denen wir uns gegen-
seitig bestdrken. ®

Anmerkungen -

1) vgl. Christel Neusiiss, Sie messen und dann
essen sie es doch. Von der Wissenschaft zum
Aberglauben, in: M. Gambaroff u.a.,
Tschernobyl hat unser Leben verindert.
Vom Ausstieg der Frauen, Reinbeck 1986.

2) FINRRAGE = Feminist International
Network of Resistance to Reproductive and
Genetic Engineering

3) Vgl. Sigrid Weigel, Der schielende Blick,
in: S. Weigel und Inge Stephan, Die verbor-
gene Frau, Beitrage zur feministischen Lite-
raturwissenschaft, Berlin 1983.

4) H. und G. Bohme, Das Andere der Ver-
nunft, Zur Entwicklung von Rationalitats-
strukturen am Beispiel Kants, Frankfurt
a.M. 1985

5). Gena Corea u.a. Retortenmiitter, Rein-
beck 1985.

6) Maria Mies, Indische Frauen zwischen Un-
terdriickung und Befreiung, Frankfurt a.M.
1986, S. 271f.

7) Evelyn Fox Keller, Liebe, Macht und Er-
kenntnis, Miinchen 1986.

Barbara Speck

Geb. 1943. Studien in Deutsch, Franzo-
sisch und Geschichte in Basel und Genf.
Deutschlehrerin an der Genfer Mittel-
schule. Zur Zeit nationale Sekretarin der
OFRA. Vertreterin der OFRA und der
NOGERETE. in der Gruppe, die den
Kongress des Basler Appells gegen die
Gentechnologie vorbereitete.




	Feministische Wissenschaftskritik : ein Streitgespräch mit Maria Mies

