
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 15 (1989)

Heft: 2

Artikel: Feministische Wissenschaftskritik : ein Streitgespräch mit Maria Mies

Autor: Mies Maria / Speck, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schaftsk3BH

Ein Streitgespräch mit Maria Mies

aufgezeichnet von Barbara Speck

Am Kongress des Basler Appells gegen die Gentechnologie vom 5./6. November
1988 hatten die ca. 700 Teilnehmerinnen (davon 80% Frauen) anschliessend an die
Plenumsvorträge in verschiedenen Arbeitsgruppen zur Diskussion Gelegenheit.
Das Gespräch der Gruppe ,Feminfitische Wissenschaftskritik' mit Maria Mies,
Professorin für Sozialpädagogik in Köln und Mitherausgeberin der Beiträge zur
feministischen Theorie und Praxis, wurde auf Tonband aufgenommen und gekürzt
zum vorliegenden Beitrag verarbeitet. Er erscheint im Frühling im Kongress-Rea-
der, der u.a. sämtliche Vorträge und Arbeitsgruppenberichte enthält.

Die neue Wissenschaft

Maria Mies: Eine neue Wissenschaft -
noch haben wir keinen Namen dafür -
müsste anders sein: sterblich, nicht
ewig. Hinter der modernen Wissenschaft

steckt der Versuch, die
Sterblichkeit des Menschen und der Natur
zu leugnen und zu etwas wie einem
Perpetuum mobile zu kommen. In der
Energiefrage z.B. wird nach einer

Energiequelle gesucht, die sich permanent

selbst erneuert. Mit der Atomphysik

schien sie gefunden. Nun wird
mit der Biotechnologie nochmals
dasselbe versucht. Wir Feministinnen
sehen darin den Versuch eines Teils der -
nicht aller - europäischen Männer,
sich unabhängig zu machen von den
Frauen, von der Tatsache, dass sie
geboren werden und sterben. Innerhalb
einer solchen Naturwissenschaft gibt
es keine Möglichkeit zu sagen: jetzt ist
es genug. Aber innerhalb unseres
menschlichen Lebens -wir alle sterben

- ist es irgendwann genug. Diesen ganzen

suchthaften Unendlichkeitswahn -
auf der ökonomischen Ebene ist es das
unendliche Wachstum, auf der
Wissenschaftsebene der unendliche
Fortschritt - können wir nicht mehr annehmen.

Wir brauchen eine Wissenschaft,
die akzeptiert, dass die Erde, unser
Leben, unsre Zeit, unser Körper
begrenzt sind.
Das Paradigma des weissen Mannes ist
es, die Natur zu beherrschen, weil sie
angeblich irrational und chaotisch ist.
Menschsein heisst in der modernen
Naturwissenschaft, nicht mehr
eingebunden sein in die Lebensprozesse, in
die wir aber nach wie vor hineinfunktionieren.

Ein rein idealistisches
Unterfangen dieser Wissenschaft: sie will

sein wie Gott. Das impliziert Gewalt
und Krieg gegen die Natur, die Frauen
und gegen unseren Körper. Zu einem
neuen Wissenschaftsbegriff gehört
aber auch ein friedlicheres
Zusammenleben mit unserem Körper, mit
der Natur, mit anderen Menschen,
zwischen den Geschlechtern.
Die heutige Wissenschaft ist nicht
mehr in der Lage, die Wirklichkeit
wahrzunehmen, zu erkennen und uns
Aufschluss über sie zu geben. Sie ist
zwar in der Lage, zu zerlegen und zu
messen, was sie zerlegt hat. Aber ein
Wissenschaftler hat am Ende auch nur
seine Sinne, um sich der Wirklichkeit
zu vergewissern. Die Manipulation der
Grenzwerte im Zusammenhang mit
Tschernobyl z.B. ist doch eigentlich
ein Bankrott dieser gesamten Wissenschaft1

Was ist darin an Erkenntnis
noch '.orhanden? Ob wir das
überhaupt noch Wissenschaft nennen wollen?

Aber wir wollen immer noch,
denke ich, die Wirklichkeit wahrnehmen

und verstehen. Wir müssen uns
dieser Wirklichkeit vergewissern. Dazu

haben wir unsere Sinne und Gefühle,

unseren Körper und unsere Erfahrung,

die das zeigen, was uns bleibt.

Unmittelbar nach der Chemiekatastrophe
in Schweizerhalle vor zwei Jahren

hat der Basler Regierungspräsident,
Physikprofessor und Oberst der Abteilung

Atom und Chemie, am Radio
berichtet, wie er aufdem Velo die Luft mit
seiner Nase kontrollierte. Damit ist die
Wissenschaft disqualifiziert. Er müsste
wissen, dass es Gifte, Strahlungen gibt,
die nicht zu riechen sind.

18



Angesichts der Absurdität der
Forschung, auch der medizinischen, sollten

wir konsequent umdenken und keine

Medikamente mehr gegen unser
Gefühl schlucken. Es müsste möglich sein,
Leiden anders zu betrachten, anders zu
überleben oder auch daran zu sterben.

Ich habe während meines zehnjährigen
Biologiestudiums kaum je eine ganze
Pflanze gesehen, sondern immer nur
irgendeinen Teil, ein Organeil, höchstens

ein Blatt oder dann einen Querschnitt,
ein Gasteilchen. Ich wurde der
Wahrnehmung dessen, was da ist, systematisch

entfremdet, bis ich ausgestiegen
bin.

Symbiosen

Nicht von aussen oder oben, sondern
von unten und innen die Dinge betrachten,

das sind spirituelle Grundsätze,
wie sie uns Frauen aus der sogenannten
Dritten Welt vermitteln. Freundschaft
mit der Erde. Wir müssen sie miteinbeziehen,

wenn wir eine neue Wissenschaft

zu formulieren versuchen.
Maria Mies: Zu den Vorschlägen für
eine andere Wissenschaft gehört auch
die Aufhebung des Subjekt-Objekt-
Verhältnisses zugunsten eines
Subjekt-Subjekt-Verhältnisses. Alles, wozu

wir uns in Beziehung setzen, lebendige

Wesen, Pflanze, Tier oder
Mensch, sind Subjekte, keine Objekte.

Sie haben eine eigene Seele, eine
eigene Würde, sie sind nicht nur
Rohmaterial. Alle vormodernen
Gesellschaften sind mit der Natur so
umgegangen. Sie haben zwar auch Tiere
getötet und Reis geerntet. Aber sie sprachen

dabei von einem lebendigen Wesen,

in Indonesien z.B. von der
Reismutter; in Deutschland war es die
Kornmuhme. Für mich ist es allerdings
problematisch, diese Lebendigkeit in
uns und in den anderen Wesen mit
Spiritualität zu bezeichnen. Wenn wir hier
im christlich geprägten Europa von
Spiritualität reden, dann fürchte ich,
es sei doch der Geist da oben irgendwo
gemeint oder höchstens der in meinem

Kopf und nicht der Geist in meinem
Fuss, in meiner Zehe usw. Dichotomien

wie Geist und Materie, Rationalität

und Irrationalität sind ein dualistisches

Grundübel auch in der Wissenschaft.

Die heutige Wissenschaft ist eine
bezahlte Wissenschaft, die Gewinn bringen

muss. Deshalb ist sie eine ausbeuterische.

Die neue Wissenschaft braucht
all das nicht mehr. Wir können heute
schon anfangen, sie zu entwickeln.

Heisst das auch, dass wir nun eine ganz
andere Einstellung zur Technik entwik-
keln? Davon ist aber noch nichts zu
sehen.

Maria Mies: Sie wird erst sichtbar werden,

wenn wir andere Beziehungen
hergestellt haben. Dabei ist für mich
das Verhältnis zur Technik sekundär.
Zunächst einmal müssen wir sehr viel
mehr an Intelligenz, Kreativität und
Einfallsreichtum auf die lebendigen
Zusammenhänge, die allein das Leben
erhalten, verwenden. Symbiosen nenne

ich sie auch. Nur sie garantieren
Leben und Weiterleben. Sie sind überall
zerstört. Wir sind nur noch einzelne
Atome in einer anonymen Gesellschaft.

Die ganzen Bemühungen müssen

dahin gehen, denke ich, dass wir
erst wieder unter uns Menschen solche
lebendigen Zusammenhänge, Symbiosen

eben, herstellen. Dann wird uns
auch einfallen, wie eine andere Technik

aussehen muss.

Moral und Verantwortung
Seit je wurde der Frau das Andere
zugewiesen. Die eine Wissenschaft zwar ab-

Maria Mies

Professorin für Soziologie am Fachbereich

Sozialpädagogik, FH Köln.
Arbeitsschwerpunkte: Frauen in der Dritten
Welt, feministische Theorie und
Methodologie. Von 1979 bis 1981 Aufbau des
Schwerpunktes „Women und Development"

am Institute of Social Studies, Den
Haag. Mitherausgeberin der Zeitschrift
„beiträge zur feministischen theorie und
praxis". Zahlreiche Veröffentlichungen,
zuletzt „Patriarchat und Kapital. Frauen
in der internationalen Arbeitsteilung",
rotpunktverlag 1988.

19



Fotoarchiv: Ofra

lehnen und eine andere Wissenschaft
postulieren, diese dann aber immer im
Blick auf die eine bestehende definieren,

damit setzen wir die eben
abgelehnten Dichotomien fort. Vielleicht
müssen wir von der bestehenden
Wissenschaft auch etwas übernehmen.

Die Naturwissenschaft nimmt zwar
auseinander, schafft Modelle, müsste
dann aber dazu stehen, dass es Modelle
und keine absoluten Wahrheiten sind.

Maria Mies: Methodisch spricht die
Naturwissenschaft zwar von Modellen,

aber sie ist die Garantin für Wahrheit

und als solche die neue Regierung.
Für alles, was entschieden werden soll,
wird die Wissenschaft unaufhörlich
von den Politikern bemüht. Und sie

sagt nicht: Nein, wir wissen das nicht.
Einzig nach Katastrophen heisst es:
Wir machten ja nur Modelle. Wissenschaft

und Politik schieben sich
wechselweise die Verantwortung zu. In der
Wissenschaft gibt es keine Moral -
oder besser: zwei Moralen, nämlich eine

im Labor, die alles erlaubt, und eine
ausserhalb. In der neuen Wissenschaft
muss eine einzige Moral gelten: Ich
darf im Labor das nicht tun, was ich
auch meiner Frau nicht antun darf.

Ich sehe im Ganzheitlichen die Gefahr:
Mit der Natur, den Frauen, der Erde im
Einklang sein, Umweltschutz,
kompostieren, reparieren - das ist mir zu
abgedroschen. Damit identifizieren
sich auch Pharmazeutinnen hier in Basel,

der Stadt der Chemie. Was bedeutet
denn das Ganzheitliche für Sie und in
Ihrer Wissenschaft, der Soziologie,
konkret, Frau Mies?

Maria Mies: Das Ganzheitliche kann
auch als politisches Versatzstück
ausgespielt und missbraucht werden.
Wichtig ist mir daran, dass es beides
umfasst: die Kritik am Bestehenden
und die Suche nach neuen Ansätzen.
Das Frauengesundheitszentrum in
Frankfurt z.B. hat jetzt als erstes eine
Beratungsstelle für unfruchtbare Frauen

eingerichtet, wo Frauen ohne
Druck mit Frauen reden können. Das
führt wahrscheinlich zu neuen und
anderen Lösungen als in der herkömmlichen

Medizin.
Wir sind nicht nur reine Opfer in diesen

ganzen Zusammenhängen. Die
FINRRAGE-Frauen2 sagten dazu an
der schwedischen Konferenz: Zuerst
waren wir krank vor Fruchtbarkeit,
und Medizin, Pharmazie und Technik
produzierten Kontrazeptive, damit wir
von unsrer wilden Fruchtbarkeit
befreit wurden. Jetzt sind wir krank vor
Unfruchtbarkeit und bekommen von
derselben Chemie dasselbe Zeug
geliefert, um unsre Unfruchtbarkeit zu

heilen. Das geschieht doch nicht alles
so automatisch. Da spielen wir doch
mit. Dass Industrie und Kapital
Profitinteressen haben, wissen wir. Aber es
stimmt nur zum Teil dass wir als hilflose

Opfer darin hin- und hergeschoben
werden. Bei diesem Stück Akzeptanz
in uns allen muss unser Widerstand
ansetzen: die Zustimmung verweigern,
viele andere überreden, nicht
mitzumachen. Frauen und Männer,
Chemiearbeitende und Wissenschaftler
müssen sich klar darüber werden, wo
sie selbst mitverantwortlich sind.
Was ich selbst an der Fachhochschule
in Köln dazutue? Wir machen jetzt
z.B. eine Gruppe gegen Müll. Die
Soziologie interessiert mich wenig. Ich
verstehe mich nicht als Wissenschaftlerin.

Ich nutze das Stück Macht, was ich
dort habe, für das, was ich richtig finde.

Jeder Mensch, ob Arbeiterin,
Hausfrau oder Sekretärin, hat ein
Stück Macht. Aber meistens wird es
nicht erkannt, weil unser Kopfvoll von
den Ideologien der Herrschenden ist.
Wir Frauen sollen wieder die
Trümmerfrauen sein und den ganzen Dreck
wegräumen wie damals nach dem
Krieg. Ein häufiges Argument. Es
geht, glaube ich, nicht so sehr darum,
dass wir Frauen die neue Wissenschaft
aus dem Boden stampfen. Für mich ist
es eine Frage der Eigenliebe, des
Respektes vor mir selber, des Wunsches,
selbst nicht krank zu werden, dass ich
der zerstörerischen Wissenschaft
etwas entgegensetzen muss. Es hat keinen

Zweck zu hoffen, dass die anderen
es schon machen werden. Ich jedenfalls

habe kein Vertrauen mehr.
Besonders nicht mehr nach Tschernobyl,
seit mir klar geworden ist, dass die
Wissenschaft nichts weiss und keine

Moral hat. Wir müssen versuchen, die
Männer in diese Trümmerarbeit mit-
einzubeziehen, damit sie sich endlich
auch verantwortlich fühlen für das,
was da angerichtet worden ist.

Empathie

Maria Mies: Zu Beginn der Frauenforschung

stiessen wir auf die Empathie.
Wir verstanden sie zunächst als Mitgefühl

mit den anderen Forscherinnen
und mit den Menschen, die unsere
sozialwissenschaftliche Forschung
betraf. Heute würde ich das auch auf die
Naturwissenschaft anwenden. Sich
vorstellen, das andere Lebewesen
könnte auch ich sein. Ohne die permanente

Abspaltung. Die modernen
Wissenschaftler müssen sich selbst
insensibilisieren gegenüber dem Leiden, das
sie anderen antun. Sonst könnten sie
es nämlich nicht machen. Empathie als
ein Gefühl für ein anderes Lebendiges,
ohne jede Hierarchie. Wir lernen, diese

empathischen Gefühle abzutöten
und werden in ein solches Denken
hineinsozialisiert.

Schon in der Schule findet ein kontinuierlicher

Prozess des Verlernens statt.
Die Schule verhindert Empathie und
die Anwendung der eigenen Denkfähigkeit.

Empathie gehört zur traditionellen
Sozialisation der Frau. Erst die
wissenschaftliche Schulung und mit ihr das

analytische Denken ermöglicht auch
die kritische Distanz. Wir lernen sie
allerdings innerhalb des patriarchalen
Diskurssystems. Mit dem einen Fuss im
Bestehenden sein und mit dem anderen

20



hinauswollen, das macht unseren
schielenden Blick aus.3)

Maria Mies: Ich benutze keine analytischen

Kategorien, sondern versuche
das Getrennte wieder zusammenzubringen.

Meine Motivation ist meine
Wut über die Zerstörung dieser lebendigen

Zusammenhänge. Wut und
Empörung haben uns Frauen überhaupt
erst auf die Strasse gebracht und waren
der Anfang der Erkenntnis, nicht
irgendwelche gelernte Disziplinen. Die
Soziologie gibt mir dabei nichts an die
Hand. Die Kritik an den herrschenden
Modellen von Wissenschaft kommt
nicht aus den Elfenbeintürmen der
Wissenschaft, sondern aus den
Bewegungen. Wo Menschen wütend sind,
Empathie fühlen und etwas ändern
wollen, da entstehen die wirklich neuen

Gedanken. Dass die Kritik aus der
Analyse käme, dieser Mythos muss
endlich abgeschafft werden. Wo sind
sie denn gewesen, die kritischen
Wissenschaftler im Faschismus? Die Kritik

kommt genau aus diesem empathi-
schen Versuch, uns als Menschen ganz
zu erhalten und nicht aufzuspalten.
Das halte ich nach wie vor für den
Kern des Widerstandes. Hartmut und
Gernot Böhme4' weisen in der
deutschen Philosophiegeschichte nach, wie
der heutige Begriff der Rationalität
entstand und wie daraus alles eliminiert

wurde, was an Empathie, Leib,
Gefühl und Erfahrung erinnert. Was
heute Erfahrungswissenschaft genannt
wird, ist Experimentieren in
Laborsituationen und hat mit dem, was wir unter

Erfahrung verstehen, überhaupt
nichts mehr zu tun. Wenn wir z.B. wieder

zusammenbringen, was auf der
einen Seite mit den Frauen und auf der
anderen mit den Kühen in der
Reproduktionstechnologie geschieht, dann
verstehen wir Gena Coreas Ausruf:
Erst die Kuh - dann Du! Dann können
wir auch wieder mit der Kuh fühlen.
Was mit ihr gemacht wird, das wird
demnächst auch mit uns gemacht.5

Aufklärung und Kritik

Wissenschaftlichkeit und Kritik basieren

auf der abendländischen Idee der
Aufklärung und sind ein Resultat der
Bildung.

Maria Mies: Das hiesse doch, dass
zunächst alle Menschen durch diese Art
von Aufklärung, Bildung, Wissenschaft,

Zivilisation, wie wir sie in
Europa haben, gegangen sein müssen,
ehe sie überhaupt zu einer Kritik an
diesem Modell kommen können. Woher

kommt denn unsere Kritik? Meine
Kritik kommt aus zwei Quellen: Aus
der Tatsache, dass ich eine Bauerntochter

bin. Wenn eine Kuh kalbte und

die Männer das Kalb herauszogen,
streichelte meine Mutter die Kuh, gab
ihr Brot und sagte oft - auch bei anderen

Dingen: Man muss mit der Natur
mitwirken. Sie verstand sich selbst als
Natur - sie hatte zwölf Kinder - und
fühlte mit der Kuh. Der andere
Hintergrund sind meine Erfahrungen in
den verschiedenen indischen
Bewegungen. Die Kritik am herrschenden
Modell von Aufklärung, Entwicklung,
Fortschritt kommt heutzutage am
vehementesten aus den Bewegungen in
der Dritten Welt, die um den Erhalt
ihrer Lebensgrundlagen kämpfen. In der
Chipko-Bewegung am Himalaya6)
z.B. umarmen die Frauen die Bäume
gegen die Holzfällerfirmen. Sie fürchten

um ihr Leben, wenn die Bäume
umgehauen werden - auch eine empa-
thische Beziehung. Solange sie ihren
Wald haben, können sie sich mit ihrer
eigenen Arbeit erhalten, wird ihr Land
nicht weggeschwemmt, versiegen die

Quellen nicht und verlieren sie ihre
Männer nicht an die Lohnarbeit in den
Sägewerken und an den Alkoholismus
im Tal. Sie wollen keine Lohnarbeit,
weder vom Staat noch sonst einem
Unternehmer. Sie sehen ihre eigene
Zukunft - auch ohne Aufklärung - in
einem lebendigen Zusammenhang mit
der Ökologie von Wald, Land und
Wasser. Wir hier sind auf Geld von
irgendwelchen Arbeitgebern angewiesen.

Deshalb können wir nicht mehr
frei denken und die Zusammenhänge
sehen. Wir tun so, als ob ein bestimmtes

Denkmodell unseren Kopf total
besetzt hätte. Es stimmt aber einfach
nicht, dass wir gänzlich determiniert
wären durch das, was uns umgibt.

Das Andere denken

Mir scheint, es wäre fruchtbarer, statt
von analytischem Denken von
Denkkonventionen zu sprechen. Wir lernen
in Schule und Ausbildung sehr viele
Scheinzusammenhänge. Evelyn Fox
Keller7 z.B. zeigt auf, dass
naturwissenschaftliche Denkmodelle von vorneherein

hierarchisch gedacht sind, weil

wir nichts anderes gewohnt sind. Oder:
Ausnahmen gelten nur als Bestätigung
der Regel und werden im übrigen nicht
ernst genommen oder gar als Fehler
abgetan.

In unserer Gesellschaft wird allem ein
Platz zugeordnet. Es gibt Bereiche, wo
wir Frauen empathisch sein sollen, und
andere, wo wir es nicht sein dürfen.
Empathie kann auch subversiv sein.
Ein Gesprächspartner aus der Chemie
z.B. betonte sein Verantwortungsbe-
wusstsein im Zusammenhang mit
gefährlichen Entwicklungen in der
Wissenschaft. Ich habe mich - empathisch
- in seine Lage versetzt und ihm
entgegengehalten: Wenn ersieh exponiert
gegen eine eingeschlagene Forschungsrichtung,

dann steht sein Lohn, sein
Vermögen, ja seine Existenz und die
seiner Familie auf dem Spiel. Ich weiss
nicht, ob ich in seiner Lage noch ver-
antwortungsbewusst handeln könnte.
Ich arbeite in einer alternativen Organisation

und verdiene wenig. Wenn ich
dort mit etwas nicht einverstanden bin,
werde ich schlimmstenfalls entlassen.
So viel verliere ich dabei nicht. Die
Herrschenden in Wissenschaft und
Wirtschaft funktionieren ähnlich wie
wir. Sie haben Loyalitätsgefühle ihren
Partnerinnen gegenüber. Das sind
Realitäten, die in unserem Denken
nicht vorkommen dürfen. Frauen sind
nicht einfach empathisch. Es ist festgelegt,

wo wir empathisches Denken
anwenden sollen. Auch Naturwissenschaftler

wagen es nicht, an bestimmten
Punkten weiterzudenken. Wir müssen
unsere Gefühle, unser Denken anders
einsetzen lernen.

Wir sind alle in Denkkonventionen
befangen und werden durch sie meistens
still gemacht. Wir haben gründlich
verlernt, auf uns selbst zu hören. Mir werden

in letzter Zeit meine eigenen Einfälle
und Gedanken wichtig. Aber es

braucht viel Mut, sie wieder und wieder
zu denken und auch auszudrücken.

Hinter Denkkonventionen stehen
Personen, Scheinautoritäten, die eine
Denkkonvention instrumentalisieren,
um damit über andere zu herrschen.
Vielleicht sind es unsere Eltern,
Lehrerinnen, Männer. Es ist schmerzhafte
Schwerarbeit, weniger in der Denkkonvention

das Herrschaftsinstrument zu

21



erkennen als vielmehr die emotionale
Bindung an die falsche Autorität zu
lösen. Denkkonventionen ablegen heisst
auch aus toten Beziehungen ausbrechen.

Die Fähigkeit zur Reflexion macht den
Menschen aus, unabhängig von
Bildung und Ausbildung. Reflexion kann
gesellschaftliche Prozesse bewusst
machen und den Widerstand vergrössern.

Entscheiden und Handeln

Maria Mies: Für mich geht es nicht um
Reflexion, sondern um Betroffenheit
und Empörung, die in allen Gremien
auftauchte, wo ich in den letzten zwei
Jahren redete: Wenn wir jetzt nicht
etwas machen, dann geht das, was wir
unter Mensch verstehen, vor die Hunde.

Meistens haben wir eine Resolution

ausgearbeitet und veröffentlicht.
Wir wollten den Vorwurf nicht noch
einmal riskieren: Ihr habt gewusst und
nichts getan - damals im Faschismus.
Aber warum identifizieren sich Frauen
und Männer immer weiter mit den
herrschenden Autoritäten und den
verkündeten Wahrheiten, statt sie mit
ihrem gesunden Menschenverstand,
ihrer Empathie und ihren gegenteiligen

Erfahrungen zu hinterfragen? Sie
erhalten natürlich - und das hängt mit
der Dritten Welt zusammen - einen
Anteil an der Beute, die Hausfrauen,
die von einem gut verdienenden Mann
ernährt werden, ich auch als Professorin.

Wenn es uns ernst ist, dann müssen

wir bereit sein, auf diesen Anteil
an der Beute zu verzichten.

22

Wenn wir den Anteil an der Beute -
über das Geld, das wir uns erarbeiten -
den Frauen rauben, die um ihre Bäume
kämpfen, dann sind wir alle Mittäterinnen.

Wo bleiben da die Spielräume?

Die meisten von uns verdienen mehr,
als sie zum Leben brauchen. Das ist ein
Spielraum, sind Ressourcen, um eine
andere Wissenschaft zu entwickeln.
Wenn wir alle nur das Lebensnotwendige

verbrauchen und den Restfür
Bewegungen (in denen Männer nicht
dominieren!) verwenden, dann sind wir
schon viel weiter. Die Hälfte der
Arbeitsplätze hängt in Basel direkt oder
indirekt von der Chemie ab. Nur können

wir es niemandem verbieten, in der
Chemie zu arbeiten. Aber verwenden
wir zumindest das, was wir zur
Verfügunghaben, dazu, dass wir stärker
werden! Damit das Geld unter uns bleibt.
Eine Bewegung in den USA z.B.
fordert ihre Leute auf, nicht die von den
Banken gesponserten, sondern die
Konzerte der Beweeune zu besuchen.
Es geht nicht um Denkschemen. Wenn
ich ehrlich bin vor mir selbst, muss ich
mich entscheiden, wohin ich gehören
will. Damit entscheide ich auch, wohin
mein Geld geht. Das heisst finanzieller
Verzicht.

Maria Mies: Was die Konzerne und
Multis vorhaben, ist klar. Wenn es eine

Bewegung unter Verbraucherinnen
gäbe, die nicht nur individuell,
sondern kollektiv und öffentlich zu
Boykotten aufriefe wie dem Früchteboykott

gegen Südafrika, dann könnten
die Konzerne nicht weiter produzieren.

Es ist eine wirtschaftliche
Notwendigkeit, dass das, was produziert
wird, auch verkauft und konsumiert
wird. Das ist die Macht, die wir als
Konsumentinnen haben. Wir müssen
unsere politische Verantwortung viel
stärker wahrnehmen im Konsumbereich.

Eine breite Boykottbewegung,
die die Akzeptanz für gentechnisch
erzeugte Produkte zerstört. Als Sandoz
damals den Rhein verschmutzte,
haben wir eine Anzeige mit vielen
Unterschriften in die Tageszeitung gesetzt:
Wir kaufen nichts mehr von den
Brunnenvergiftern! Dann müssen sich endlich

auch die Chemiearbeitenden
überlegen, warum sie an dem Zeug ohne
Widerspruch mitarbeiten.
Zwölf Multis versuchen, die
Welternährung zu monopolisieren, sagt Pat
Mooney. Aber das funktioniert nicht
ohne unsere Zustimmung. Das ist keine

Frage von Denkstrukturen,
sondern eine Frage von Entscheidungen,
von der Umsetzung von Einsichten in
Handeln. Sie ist schwierig und muss
gelernt werden, in Gruppen, kleinen
Kollektiven, in denen wir uns gegenseitig

bestärken. #

Anmerkungen

1) vgl. Christel Neusüss, Sie messen und dann
essen sie es doch. Von der Wissenschaft zum
Aberglauben, in: M. Gambaroff u.a.,
Tschernobyl hat unser Leben verändert.
Vom Ausstieg der Frauen, Reinbeck 1986.

2) FINRRAGE Feminist International
Network of Resistance to Reproductive and
Genetic Engineering

3) Vgl. Sigrid Weigel, Der schielende Blick,
in: S. Weigel und Inge Stephan, Die verborgene

Frau, Beiträge zur feministischen
Literaturwissenschaft, Berlin 1983.

4) H. und G. Böhme, Das Andere der
Vernunft, Zur Entwicklung von Rationalitätsstrukturen

am Beispiel Kants, Frankfurt
a.M. 1985

5) Gena Corea u.a. Retortenmütter, Reinbeck

1985.

6) Maria Mies, Indische Frauen zwischen
Unterdrückung und Befreiung, Frankfurt a.M.
1986, S. 271f.

7) Evelyn Fox Keller, Liebe, Macht und
Erkenntnis, München 1986.

Barbara Speck

Geb. 1943. Studien in Deutsch, Französisch

und Geschichte in Basel und Genf.
Deutschlehrerin an der Genfer Mittelschule.

Zur Zeit nationale Sekretärin der
OFRA. Vertreterin der OFRA und der
NOGERETE in der Gruppe, die den
Kongress des Basler Appells gegen die
Gentechnologie vorbereitete.


	Feministische Wissenschaftskritik : ein Streitgespräch mit Maria Mies

