
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 14 (1988)

Heft: 7: Sondernummer : Frauengewalt

Artikel: Er-Forschungen Sie forschte auch : theoretische Perspektiven zur
Aggression

Autor: Rusterholtz, Ingrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Er-Forschungen

Sie forschte auch

Theoretische Perspektiven zur Aggression

von Ingrid Rusterholtz

!yAber das Weib hob ab den grossen Deckel des Kruges
Und liess alles heraus, den Menschen übel gesonnen. "

Das ist eine Kampfansage. Bleibt zu
fragen, von wem an wen.
Von Pandora an „die Menschen", oder
von Hesiod, als Vertreter seiner Spezies,

an die Frauen?

Von einem schwierigen
Versprechen

Die Ankündigung einer
Emanzipations-Sondernummer zum Thema
„Frauengewalt" hat mich zunächst
recht irritiert. Nicht dass ich sie
verschweigen oder gar leugnen wollte, die
Frauengewalt, aber angesichts all
der...

Es gibt nichts, was die Männer mehr
der Verpflichtung enthebt, sich mit
ihrer eigenen Gewalt auseinanderzusetzen,

als das Satzfragment: „Ja, aber
die Frauen auch..." Und es gibt kaum
noch etwas, worüber ich selber losgelöst

von einer umfassenden
Patriarchatskritik nachdenken kann - mit
Sicherheit aber nicht über den
Fragenkomplex Gewalt.
So geriet denn mein Ausflug in meine
eigene Diplomarbeit, den ich für den
versprochenen Ueberblick zur
Aggressionsthematik zu unternehmen
hatte, vorerst zu einem Dilemma.
Was soll ich mit lauter Aggressionstheorien,

die keine Unterscheidung
zwischen den beiden Geschlechtern
vornehmen, sondern in gewohnter
Manier einfach „vom Menschen"
ausgehen, obwohl bekannt und belegt ist,
dass sich aggressives Verhalten von
Männern und Frauen unterscheidet.
Das war aber nicht meine einzige
Schwierigkeit. Den visierartigen
Konstruktionen der Theoretiker fühlte ich
mich entfremdet.
Und was soll ich mit lauter Theorien,

welche die ganz grosse Destruktivität
nicht zu fassen kriegen? Wo sich doch
überall zeigt, dass unabhängig vom
Einzelindividuum, von dem die
Aggressionsmodelle ausgehen, „Männergewalt...

eine generalisierte Formgebung

gefunden" hat (Christine Thür-
mer-Rohr).
Was soll ich zum Beispiel mit jenen
Nuklearspezialisten, deren „Weitzeit-
Uhr" derzeit drei Minuten vor zwölf
zeigt, für die der atomare Overkill eine
Gewissheit, lediglich eine Frage der
Zeit bedeutet. Und was soll ich mit
jenen, die diesen Wahnsinn einfach so
hinnehmen. Aggressionslos.
Die Tatsachen sprengen sämtliche
Theorien, weil sie nach anderen
Gesetzmässigkeiten funktionieren. Eine
Weile lang glaubte ich, bessere Kenntnisse

der Publikationen zu kollektiver
Gewalt wären mir nützlicher für diesen
Artikel gewesen als meine
Aggressionsstudien. Aber jene Arbeiten
kommen bei der Frage nach den
Grundursachen immer wieder auf die Indi-
vidualpsychologie zurück.
Die Aggressionsforschung unterscheidet

zwei verschiedene Problembereiche:

die Entstehungsgeschichte und
die Bedeutung der Aggression.

Theoretische Grundlagen

Aggression, Brutalität, Gewalt,
Aggressivität, Zorn werden in der
Alltagssprache oft synonym verwendet.
Die Bedeutungsabweichungen sind
individuell verschieden; eine Differenzierung,

die allgemeingültig wäre,
scheint auch in der Theoriebildung
nicht möglich.
Die hier besprochenen Konzeptionen
zur Entstehung der Aggression gelten
stellvertretend für viele. Die systema¬

tische Aggressionsforschung ist nicht
älter als unser Jahrhundert.
Folgende Fragen zeigen die drei
Hauptrichtungen auf:

- Ist Aggression dem Menschen als
ursprünglicher Trieb oder Instinkt
angeboren?

- Ist Aggression eine mögliche
Reaktionsform in einem ganz bestimmten
Zusammenhang?
- Ist Aggression eine erlernte
Verhaltensweise, erlernt durch Erfahrungen,
anhand von Vorbildern?

Aggression als genetische
Disposition

Als Hauptvertreter dieser These gelten

S. Freud, K. Lorenz und A. Mit-
scherlich. Aggressives Verhalten wird
auf einen biologisch verankerten
Trieb, bzw. Instinkt zurückgeführt.
Seine Energie bezieht er aus einer
somatischen (körperlichen) Quelle.
Wachsende Triebenergie drängt nach
Entspannung, welche eintritt, sobald
das Triebziel, und mit ihm auch die
Triebbefriedigung, erreicht ist. Die
Autoren messen aber auch mitbestimmenden

Ursachen von aussen eine
Bedeutung zu.
Freud baute seine Theorien, die er
öfters modifizierte, in seiner psychoanalytischen

Praxis auf und zum Teil aus
Untersuchungen über kollektives
Verhalten (von wem?) z.B. während des
Ersten Weltkrieges. Für ihn ist
Aggression „eine genetisch angelegte
Energiequelle", die er in seinen
verschiedenen Triebtheorien immer wieder

„umplaziert" und unterschiedlich
gewichtet.
Lorenz kommt von der vergleichenden
Verhaltensforschung her. Er beklagt,

22



dass die instinktiven Hemmungsmechanismen

des Menschen durch den
technischen Fortschritt zu einem grossen

Teil verloren gegangen sind.
Sein Instinktmodell erklärt Aggression

als „einen - beim Menschen entarteten

- Lebenserhaltungsinstinkt",
während sie für Mitscherlich ein „vitales

wandelbares Grundvermögen" ist.
Mitscherlich beleuchtet das Thema
vorrangig von der Welt- und Alltagssituation

her. Seine Studien beziehen
sich unter Berücksichtigung neuer
sozialpsychologischer und soziologischer
Erkenntnisse stark auf Freud.
Mitscherlich konzentriert sich insbesondere

auf die dualistische Triebkonzeption
der beiden Grundtriebe Libido

und Destrudo. Er unterscheidet
zwischen gekonnter Aggression (Aktivität,

gebändigte Aggression) und
ungekonnter (impulsiver, destruktiver,
ursprünglicher) Aggression.
Wichtiger als diese Modelle im Detail
zu kennen, scheint mir für uns, zu wissen,

dass insbesondere Freuds Ausführungen

zur Aggression in der
psychologischen Forschung immer noch an
zentraler Stelle stehen. Dass Aggres¬

sionen „ausgelebt" werden müssen,
um sich nicht „aufzustauen", spukt bis
heute in vielen Köpfen.

Aggression als reaktives
Geschehen

Die wohl bekannteste Theorie, die
Aggression als ein reaktives Geschehen

auffasst, wurde von einer
Forscher-Gruppe, der sogenannten Yale-
Schule, J. Dollard, N.E. Miller, R.R.
Sears u.a., unter dem Titel „Frustrations-

Aggressions-Hypothese"
formuliert.

Die Hypothese der Yale-Schule ist
psychoanalytischer Herkunft, - wenngleich

ihr Modell relativ streng beha-
vioristisch (auf das Verhalten bezogen)

ist. Ihr -überarbeitetes -Postulat
lautet: „Frustration ruft Erregungen
zu einer Reihe verschiedener Reaktionen

hervor, von denen eine die Erregung

aggressiver Tendenz ist."
Aggression geht also stets eine Frustration

voraus.
Für uns Frauen ist der Vergleich
zwischen ursprünglicher These und der

Modifikation, die sich schon nach zwei
Jahren aufdrängte, besonders interessant.

Die erste Formulierung hiess:
„Der Eintritt von Aggression setzt
stets die Existenz von Frustration voraus,

und die Existenz von Frustration
führt immer zu irgendeiner Form von
Aggression." Erst durch die spätere
Einschränkung können Fälle erklärt
werden, wo aggressives Verhalten
nicht offen zutage tritt: Die durch
Frustration hervorgerufene Aggression
wird beispielsweise aus Furcht vor zu
erwartenden Konsequenzen
unterdrückt, oder auf ein anderes Objekt
gerichtet, von dem keine Gefahr
droht...
Auch andere beschreiben den funktionalen

Zusammenhang zwischen
„Aggressionshemmung und dem Ausmass
der zu erwartenden Bestrafung" (H.
Werbik), doch wird er meines Wissens
nicht geschlechtsspezifisch untersucht.
Verschiedene, auch nicht behavioristi-
sche Forscher kommen zur Auffassung,

Aggression sei ein reaktives
Geschehen, so z.B. W. Reich, A. Plack,
E. Fromm. Andere wandeln die
Aussagen der Yale-Gruppe ab.
Die „Frustrations - Arger/Wut -
Hypothese" von L. Berkowitz beinhaltet
eine Akzentverschiebung: Sie misst
emotionalen Vorgängen, wie Wut,
Ärger, Angst, hervorgerufen durch
Frustration, sowie kulturbedingen
Lernprozessen erheblich mehr Bedeutung
zu. Auch nach Berkowitz kann statt
Aggression ein Furcht/Angst-Affekt
als gelegentliche emotionale Reaktion
auf Frustration folgen.

Aggression als erlerntes soziales

Verhalten

Laut dem lerntheoretischen Modell
von A. Bandura und R.H. Walter wird
aggressives Verhalten erst durch
Lernprozesse aufgebaut und geprägt, wie
andere Verhaltensweisen auch. Der
Erwerb aggressiven Verhaltens
geschieht nach den Lerntheoretikern im
Rahmen der Sozialisation. Die
Konzeption, von vielen anderen Theoretikern

ebenfalls vertreten, stützt sich auf
folgende beiden Lernprinzipien: Lernen

am Modell; Lernen durch Erfolg.
Für das Verständnis des Lernens am
Modell, d.h. durch den Einfluss
aggressiver Modelle (Personen, Bilder,
Filme u.a.), muss unterschieden werden

zwischen der Aufnahme eines
aggressiven Modellverhaltens und deren
Nachahmung. Das gelernte Verhalten
wird nämlich möglicherweise nicht
nachgeahmt, z.B. bei fehlender
Motivation, aus Furcht vor Strafe u.a.
Nach dem Prinzip des Lernens durch
Erfolg wird eine Verhaltensweise dann
erworben, wenn sie gehäuft zum
Erfolg führt. Der Erfolg ist im Hinblick
auf das aggressive Verhalten die Errei-

23



chung des Ziels. Der Erfolg bekräftigt
und verstärkt die Ansicht, dass die
Androhung oder Anwendung von Gewalt
ein nützliches Mittel ist. Die Zielerreichung

bedeutet also Verstärkung,
Belohnung für aggressives Verhalten. Es
entsteht eine Verhaltensgewohnheit
und die Erwartung, dass ähnliche
Problemsituationen ebenso mit Hilfe von
Aggressionen gelöst werden können.
Die Verstärkung beeinflusst nur die
Nachahmung, nicht aber den Erwerb
eines beobachteten Modellverhaltens.
Es gilt heute als erwiesen, dass nur ge-

von Buben und Männern ist Bestandteil

gesellschaftlicher Norm! Es wimmelt

nur so von „Modellen" von
anerkannten aggressiven Vorbildern. In
einem solchen Eingeständnis sähe ich eine

Bemühung um eine weitentfernte
Problemlösung. Stattdessen setzt sich
die gesellschaftliche Billigung von
männlicher Gewalttätigkeit mannigfaltig

fort: „Gewalttaten in Kriegs- und
Actionfilmen, in Nachrichtensendungen

und Geschichtsbüchern werden
heroisiert. Gewalttaten von
Bubenbanden... werden romantisiert. Die

seilschaftlich gebilligtes Verhalten
nachgeahmt wird.

Das Wort zum Alltag - ein
Exkurs

„Gesellschaften, die anerkannte,
aggressive Vorbilder (Modelle) bieten,
werden wahrscheinlich aggressive Kinder

hervorbringen", sagen Bandura
und Walters.
Obwohl „die Gesellschaft" allen
Grund hätte, alles erdenkliche Mögliche

zu unternehmen, um zumindest
der immensen Zunahme von Aggression

und Gewalt zu begegnen, und
obwohl gerade die Theorie über das
soziale Lernen aggressiven Verhaltens
die Aussichten bekräftigt, dass das
auch möglich ist, drücken sich die
„Gewaltexperten" davor, auszusprechen,
was engagierte Frauen längst formuliert

haben und was die Realität
überdeutlich zeigt: Aggressives Verhalten

24

Schläge von Knirpsen werden bagatellisiert.

Gewalttaten an Frauen werden
erotisiert. Vergewaltigte Frauen werden

marginalisiert. Die jährlich ca.
45000 sexuell ausgebeuteten Kinder
werden tabuisiert", hat M. von Feiten
analysiert.

Integrierte Aggressions -
Destruktivität

Die beiden Aggressionsformen, die
ich auseinanderhalte, benannte ich in
meiner eigenen These in der Diplomarbeit

„gutartige" und „bösartige"
Aggression (in Anlehnung an E. Fromm).
Die Begriffe, die ich hier verwende,
zeigen viel deutlicher, wie stark die
beiden auseinanderdriften: Die
integrierte Aggression versucht, ein
momentanes körperliches Ungleichgewicht,

wie etwa Hunger, Durst, Kälte
usw., auszugleichen. Sie dient der
Befriedigung der sogenannten primären

Bedürfnisse. Integrierte Aggression ist
aber auch eine Schutzhandlung, im
Sinne einer Verteidigung gegenüber
Beeinträchtigungen von aussen
(Fromm nennt nur diese defensive
Aggression „gutartig".). Menschliche
Selbsterhaltung bedarf auch eines
psychischen Gleichgewichts, das u.U.
durch integrierte Aggressionen
bewahrt, respektive wiederhergestellt
werden muss. Solche Handlungen
werden aber durch „unser" Wertgefü-
ge bei Frau und Mann grundlegend
anders beurteilt: Während bei Männern
von Durchsetzungs- und
Abgrenzungsvermögen die Rede ist, gilt
dasselbe Verhalten bei Frauen als aggressiv

(im negativen Sinn), anmassend
usw. Viele Frauen haben „gelernt",
lieber auf ihre eigenen Ansprüche zu
verzichten.
Die Destruktivität ist spezifisch
menschlich; ihr Grad wächst mit der
fortschreitenden Entwicklung der
Zivilisation. Massgeblich für die Auslösung

destruktiven Verhaltens sind also
sozio-kulturelle Einflüsse. Die
Nichterfüllung von sogenannten sekundären

Bedürfnissen wie z.B.
Selbstverwirklichung, Liebe, Geltung,
Geborgenheit, Sicherheit kann u.U. destruktives

Verhalten hervorrufen. An die
Stelle der Befriedigung sekundärer
Bedürfnisse rücken künstlich geschaffene

Ersatzbefriedigungen; die
Verlagerung respektive Verdrängung der
spezifisch menschlich-kulturellen
Bedürfnisse bewirkt jedoch allmählich
eine anhaltende (oft nicht wahrgenommene)

Unzufriedenheit, Voraussetzung

für Destruktivität. Wiederum ist
begreiflicherweise destruktives
Verhalten von Frau und Mann in
patriarchalischen Gesellschaften verschieden.

Bei Männern gehört es, wie schon
erwähnt, zur gesellschaftlichen Norm,
ist Bestandteil von Männlichkeit. Ob
die männliche Lust an der Gewalt, das

grösste Tabu in der Gewaltdiskussion
(sexuelle Gewalt, Folterungen,
Kriegsgreuel), auch dazu gehört?
Frauen richten ihre destruktiven
Tendenzen eher gegen sich selbst; erwiese-
nermassen ist die Selbstzerstörung
durch psychosomatische Krankheiten
bei ihnen um ein Vielfaches grösser als
bei den Männern. Diese Destruktivität
erscheint natürlich nicht als solche,
denn die Frauen sind ja überaus
friedfertig. Diese reaktive „Friedfertigkeit"
ist genau jene, die mann so schätzt...
Meiner Ueberzeugung nach sind
integrierte Aggression und aktive
Friedfertigkeit ganz nahe beieinander. Es
sind die ursprünglichen, urtümlichen
Verhaltensweisen intakter, ganzheitlicher

Personen. „Der matriarchale
Mensch greift die Lebensaufgaben an
und nicht den Feind", sagt G. Weiler.



Wehe, wenn sie losgelassen

von Ingrid Rusterholtz

„Wir ertrugen es stets in der vorigen Zeit und im
Jammer des Krieges geduldig,
Sittsamer Natur, wie wir Frauen nun sind, wie ihr
Männer auch immer es triebet.
Wir durften nicht mucksen, so hieltet ihr uns! Und
ihr wart doch gewiss nicht zu loben!,,

Lysistrate erteilte den Männern gleich eine dreifache Rüge.
Zu loben sind sie auch heut' nicht. Der Feminismus, unsere eigene Theorienbildung,
ist zu weiten Teilen Patriarchatskritik. Und damit eine Auseinandersetzung mit
Männergewalt. Konkret zur Zeit PorNo, zum Beispiel.
Aber ich soll mich auf Frauengewalt besinnen und starte deshalb neugierig eine kleine

Umfrage. „Findest Du, eine zeitgemässe Aggressionstheorie müsste sinnvollerweise

zwischen den Geschlechtern unterscheiden?", frage ich einige Frauen, darunter

bestandene Feministinnen, und ein paar wenige Männer. Ihre Antworten und
Gegenfragen und ein unveröffentlichter Briefwechsel zwischen einer Feministin und
einem „Gewaltexperten" haben mich zu nachfolgendem „Gespräch" inspiriert:

Sie weist auf die Bedeutungen von „ag-
gredior" im lateinischen Lexikon:
„heranschreiten, sich nähern, sich
begeben, freundlich angehen, sich wenden

an, sich anschicken, beginnen,
versuchen, angreifen (eine Arbeit)"
und erst zum Schluss die destruktiven
Bedeutungen: „angreifen, überfallen
(feindlich)".
Destruktivität respektive „reaktive
Friedfertigkeit" sind Zivilisationserscheinungen:

die mutierten, ver-rück-
ten Reaktionsweisen desintegrierter
Menschen in patriarchalen
Gesellschaften, „Spaltprodukte". Sie richten
ihren Schaden analog der Geschlechts-
zuschreibung an: umfassend, aktiv/
partiell, passiv.

Gegrüsst seist du, Pandora

Und Destruktivität wird immer
verrückter. Dass die Thematik aus allen
Fugen gerät zeigt z B ein Titel von A
Gruen vom letzten Jahr: „Der Wahnsinn

als Normalität, Realismus als
Krankheit: eine grundlegende Theorie
zur menschlichen Destruktivität".
Darauf lässt sich das Gros der
Aggressionsforscher vorzugsweise nicht ein,
wie ich einem Zeitungsbericht vom
12.7.88 über ihren internationalen
Erfahrungsaustausch in Swansea entnehme.

Danach mögen sie's nicht uferlos.
Sie mögen's lieber konkreter. Die
„...offenbar populärsten Forschungssparten

(sind) Gewalt von Frauen und
Gewalt gegen Kinder." Mit der
Gewalt der Mütter schliesst sich der Kreis
zu Pandora. Wer nicht weiter weiss,
fragt nach der Mutter. Die hat doch
schliesslich...
Und ich mache die merk-würdige
Beobachtung, dass vieles, was wir geklärt
zu haben glaubten, beim Thema
Aggression wieder hochkommt. Beim
Thema Aggression sehen die Leute
rot. Rot halt. Halt Verbot.
Denkverbot?

Literatur

— von Feiten, Margreth, Grosser Rat, zum
Brutalo-Verbot, 1988

— Rusterholtz, Ingrid, Aggression - theore¬
tische Grundlagen - Bedingungen in
Gesellschaft und Familie - Einzelfälle.
Diplomarbeit 1975

— Weiler, Gerda, Matriarchales Bewusst¬
sein, unveröff. Manuskript, 1987

Ingrid Rusterholtz

geb 1949 Heilpädagogin und Mutter ;

Diplomarbeit am Institut für spezielle
Pädagogik und Psychologie zum Thema
Aggression, 1975; beim Leiterinnenteam des
Kurses Gewalt, Gewaltlosigkeit- feministische

Perspektiven' der Frauen für den
Frieden BS, 1986; Mitautorin des Buches
„Unterwegs zu einer Schweiz ohne
Armee", 1986.

Eine meiner Freundinnen sagt von
ihrer vierjährigen Tochter, sie könne
noch mit unverstelltem Blick erkennen,
„dass es Buben sind, die sich unersättlich

in ,Peng-Peng-Spielen üben, dass

es Buben sind, die sich den Platz
nehmen, den sie brauchen, und dass es Buben

sind, die sich als Miniterroristen
aufführen und bestimmen, wer verhauen

wird und wer nicht. "'
Weshalb erzählen Sie mir das?
Weil es ein Tabu berührt. Die
Gewaltdiskussion ist mit einem Tabu belegt.
Es ist - trotz Frauenbewegung, teilweise

auch in der Frauenbewegung - das
Tabu der spezifischen Männergewalt.
Entgegen der täglichen Gewalterfahrung

der Frauen?
Ja. - Ich erzähle es auch, weil mich die
Lage der anderen wütend macht: „Kleinen

Mädchen und schwächeren Buben
bleibt nur die Möglichkeit, sich entweder

den Minibanden anzuschliessen
oder schleunigst das Feld zu räumen. "
Glauben Sie, Buben seien aggressiver
als Mädchen?
Das ist keine Glaubensfrage, sondern
eine Beobachtung. Sie können sie
jederzeit auch machen. Besuchen Sie

morgen einen Kinderspielplatz.
Sagen Sie damit nicht, Mädchen/Frauen

seien die „besseren Menschen"?
Das hört sich ziemlich biologistisch an.
Sobald ein Phänomen geschlechtsspezifisch

betrachtet wird (von Frauen)
und das Ergebnis zuungunsten der
Männer ausfällt, kommt dieser
Biologismusvorwurf. Es ist unglaublich, wie
schnell das geht -und das in einer durch
und durch frauenfeindlichen Gesellschaft.

„Sie drehen alles um", warnt Mary Daly-

Finden Sie nun also, Frauen seien die
„besseren Menschen" oder nicht?
Ich finde, wir können nicht mehr wirklich

sagen, was Frausein, was Mannsein

dem Wesen nach wäre, aber wir
können sagen, was heute ist.
Ich beurteile die Männer eben gerade
nicht ihrem Wesen nach, wie das zahllose

heut' noch gefeierte Denker durch
die Jahrhunderte hindurch in ihren
Aussagen über die Minderwertigkeit
der Frauen taten, und was „unsere,,
Gesellschaft (unter männlichem
Meinungsmonopol) heute noch tut; ich
schaue lediglich nach ihren Taten, und
da schneiden sie halt wirklich nicht
gerade gut ab dabei.
Aber auch Frau Thatcher.
In jeder Diskussion müssen wir von
neuem da anfangen! Frau Thatcher wäre

nicht da, wo sie ist, wenn sie die
patriarchalen Werte nicht vollumfänglich
verinnerlicht hätte und sie entsprechend
überzeugt vertreten würde. Sie ist aber
trotz allem weder mit einem Khomeini
noch mit einem Idi Amin vergleichbar.
Niemandem würde es einfallen, keine
Männer mehr zu wählen mit der
Begründung, Hitler sei ein Mann gewesen.

Bezüglich Frau Thatcher (resp.
Frau Kopp) und den Frauen habe ich
dieses Argument aber schon gehört.
Was sagen Sie zu den Gewalttaten, zu
den Verbrechen der KZ-Aufseherinnen

oder zu jenen der Terroristinnen?
Sowohl in den Konzentrationslagern
als auch in der Terrorszene haben
Frauen —soviel vorweg- nicht ihre eigenen

Interessen vertreten, sondern sich
in den Dienst patriarchaler Interessen
gestellt.
Und dagegen hatten die Männer noch
nie etwas.

25


	Er-Forschungen Sie forschte auch : theoretische Perspektiven zur Aggression

