Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 14 (1988)

Heft: 1

Artikel: Variationen Uber das Thema Heloise
Autor: Acklin-Zimmermann, Béatrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

® @ e Im Jahr 1117 begegnet in Paris der be-
‘ ) arl ath n en ub el’ rihmte Philosoph Petrus Abaelard
der Nichte eines Kanonikus von Notre
Dame, Heloise. Abaelard und Heloise
halten sich nicht an die Konventionen:
Als aus ihrer Beziehung ein Kind her-
vorgeht, wollen sie keine Bindung
durch Heirat. Die dann doch moch
vollzogene, heimliche Heirat lost ei-
nen Racheakt von seiten der Familie
Heloises aus und hat die Kastrierung
Abaelards zur Folge. Die Liebenden
trennen sich darauf hin, und beide zie-
hen sich ins Kloster zuriick. Diese Zeit
ist dokumentiert im berithmt geworde-
nen Briefwechsel, der im folgenden
genauer betrachtet werden soll. Abae-
lards Schriften werden 1140 auf dem
Konzil von Sens verurteilt. 1142 stirbt
Abaelard in der Einsamkeit der Abtei
von Cluny und wird im Kloster von
Heloise, dem ,,Paraklet, bestattet,
wo Heloise zwanzig Jahre spater ne-
ben ihm beigesetzt wird.
Die Geschichte von Heloise und
Abaelard taucht vor allem in den No-
vellen der Romantik wieder auf. Der
Briefwchsel, der mit vielen philosophi-
schen Streitfragen jener Zeit verquickt
ist, hat eine grosse Bedeutung in der
Geschichte der Philosophie.

das Thema Heloise

Von Béatrice A cklin-Zimmermann




" Es geht mir im folgenden nicht darum,
im Diskussionsfeld um Heloise und
Abaelard eine Furche mehr zu ziehen,
sondern vielmehr mochte ich die verlo-
rengegangene und verlorengemachte
Geschichte einer Frau des 12. Jahr-
hunderts wieder ent-decken und auf-
decken, gleich einem tbertiinchten
mittelalterlichen Fresko. Weil ,sich
erinnern nicht nur einen Akt des Be-
wahrens darstellt, sondern auch einen
Akt der Befreiung beinhaltet, ist die
Freilegung der geschichtlichen Wur-
zeln der Frauenbewegung als ein erster
Schritt zur Befreiung aller benachtei-
ligten und unterdriickten Frauen zu se-
hen.

Den Zugang zu Heloise als einer aus-
sergewOhnlichen Frau des 12. Jahr-
hunderts mochte ich durch einen er-
zéhlenden Einstieg erleichtern. In ei-
nem zweiten Teil will ich die in der mo-
nastischen (klosterlichen) Lebensform
mittelalterlicher Frauen festgestellten,
sozusagen emanzipatorischen Ansétze
auf ihre Giiltigkeit hin bei Heloise als
einer Exponentin der mittelalterlichen
Frauenbewegung Uberpriifen.

Als Geburtsjahr wird das Jahr 1100 le-
diglich vermutet, tiber ihre Herkunft
herrscht Ungewissheit. Sicher scheint

Béatrice Acklin-Zimmermann ist Assi-
stentin am Kirchenhistorischen Seminar
der Uni Fribourg. Sie hat in Rom, Ziirich
und Fribourg Theologie studiert und hat
zurzeit fiir ein Semester einen Lehrauftrag
fiir feministische Geschichtsschreibung an
der Uni Fribourg erhalten. An der Histori-
kerinnen-Tagung hat Béatrice Acklin-
Zimmermann einen Vortrag zum gleichen
Thema gehalten.

nur, dass Heloise seit ihrer Kindheit
ihrem Onkel, einem Kanoniker in
Notre-Dame in Paris, anvertraut wor-
den war und ihre Jugend im damals re-
nommierten Frauenkloster Argenteuil
zugebracht hat. In dieser klosterlichen
Ambiance muss Heloise mit Ehrgeiz
Philosophie und alte Sprachen erfolg-
reich studiert haben, was fiir eine Frau
und Laiin, die keinerlei Klosterambi-
tionen hatte, wohl eher aussergewohn-
lich war und verwunderte und bewun-
derte Reaktionen von maénnlichen
Zeitgenossen, wie dem Abt von Clu-

ny, Petrus Venerabilis, hervorgerufen
hat. Der aussergewonliche Ruf und die
Extravaganz dieser Frau muss schliess-
lich auch Abaelard, der zu der Zeit in
Paris lehrte, zu Ohren gekommen
sein. Gedringt von einer Mischung aus
Selbstiiberzogenheit, Chauvinismus,
Abenteuerlust und Neugier erreichte
Abaelard schliesslich sein Ziel, das
darin bestand, dass er Heloise Priva-
tunterricht erteilen und als Pensionér
im gleichen Haus wie sie, ndmlich in
dem ihres Onkels Fulbert, wohnen
konnte.

Was folgt, ist eine Geschichte von He-
loise und Abaelard, die mehr als eine
Liebesgeschichte ist: Abaelard, der
Zeus der Wissenschaft, steigt vom
Olymp herunter, Lehrer und Schiilerin
fallen einander zu, und vergleichbar
mit Paolo und Francesca da Rimini in
Dantes ,,Divina Commedia“ wenden
sich auch Heloise und Abaelard mehr
einander als den Biichern zu. Dass sich
schliesslich bei Heloise Unerwiinsch-
tes ankiindigt, Onkel Fulbert tber die
Art des Unterrichts die Augen aufge-
tan werden und er dem Meister der
Dialektik Rache schwort, das passt
fast ebenso in eine Kalendergeschich-
te, wie Abaelards Erklarung, dass oft
schon Frauen den Ruin grosser Mén-
ner verursacht hitten und sein Ange-
bot, die Ehre der Nichte wieder herzu-
stellen und sie heimlich zu ehelichen.
Doch jetzt kommt ein Ausbruch aus
jeglicher Konvention: Heloise weigert
sich! Sie zihlt eine ganze Palette von
Griinden auf, die sie selbst, und wie sie
meint auch Abaelard, die Form der
Ehe nicht akzeptieren lassen. Sie
meint um das schleichende Gift der
Routine der Ehe zu wissen, spricht un-
verbliimt von den ,,Vinculi nuptialis*,
den Ehefesseln, und ist sich bewusst,
wie schwer es ist, dem raschen Zugrun-
degehen der von ihr gewiinschten lei-
denschaftlichen Gefiihle, die in den
engen Grenzen der Konvention nur
schwer lebbar sind, zu entgehen. Fiir
Heloise ist die Form der Ehe sosehr ei-
ne unmogliche Moglichkeit, dass es ihr
lieber wire, von Abaelard als Geliebte
denn als Ehefrau betitelt zu werden.
Der Heiratsplan Abaelards behilt je-
doch das letzte Wort: Anstand und Eh-
re nach méinnlichem Wertmassstab
werden Heloise aufgezwungen, und
geradezu als Gipfel der Unverschamt-
heit mutet es an, dass Abaelard die
Ehe geheimhalten will, damit er als

Agse 4

o o ok
.5,‘?
ey

Lehrer und Leiter der Domschule von
Notre-Dame nicht sein Gesicht ver-
liert. Selbstverstiandlich, mochte man/
frau fast sagen, hélt sich der Onkel He-
loisens nicht an diese Abmachung und
spielt seinen einzigen Trumpf aus, in-
dem er die Hochzeit publik macht. Es
folgen Aufregungen und Dementie-

Fiir Heloise ist die Form der
Ehe sosehr eine unmogliche
Moglichkeit, dass es ihr lieber
wdre, von Abaelard als Ge-
liebte denn als Ehefrau betitelt
zu werden.

rungen, und nach der Geburt eines
Sohnes Astrolabius (!) wird Heloise
durch Abaelard erneut zu den Nonnen
von Argenteuil gebracht. Der Ver-
dacht Fulberts, dass Abaelard sich auf
diese Art Heloise entledigen wollte,
ist, zugegeben, nicht ganz von der
Hand zu weisen. Ohnmacht und Ra-
chegeliiste eines Onkels steigern sich
bis hin zur Unzurechnungsfahigkeit,
die schliesslich zu dem Drama fiihrt,
-von dem Abaelard spater sagen wird,
dass ihm die Schande mehr zugesetzt
habe als die ihm zugefiigte Verstim-
melung. Resigniert kehrt Abaelard
der Welt den Riicken und wird Ménch.
Zuvor noch verleugnet Heloise sich
selbst, indem sie auf Abaelards Ge-

Die Befreiungsgeschichte ei-
ner Frau, die innerhalb der en-

gen, ihrem Geschlecht gezoge-

nen Grenzen ihre Frau gestan-
den und auf ihre Art um ihre

Autonomie gekampft hat.

heiss hin den Schleier nimmt und als
Braut Christi eine Vernunftehe ein-
geht. Damit wire die Kalenderge-
schichte eigentlich zu Ende. Die nun

17



anbrechende Geschichte liesse sich le-

sen als:

— die Geschichte einer lebenslangen
Demiitigung und Vernichtung all
dessen, was mit Selbstentfaltung zu
tun hat,

— die Geschichte einer Bekehrung,
— die Geschichte eines Lebens, das
einer endlosen Odysee gleicht,

— eine leidenschaftliche Liebesge-
schichte

oder aber:

— die Befreiungsgeschichte einer
Frau, die innerhalb der engen, ih-
rem Geschlecht gezogenen Gren-
zen ihre Frau gestanden und auf ih-
re Art um ihre Autonomie ge-
kampft hat.

Nichts von all dem ist falsch, aber
ebenso reicht all dies nicht aus, um das
Leben Heloisens auf einen Begriff zu
bringen.

Uber die ersten Klosterjahre Heloi-
sens ist den Quellen wenig Konkretes
zu entnehmen. Bekannt ist nur, dass
Heloise bald schon Priorin wurde und
dass sie in diesem Amt bereits jenes
Organisationstalent und Durchset-
zungsvermogen bewiesen hat, das ihr
spéter als Abtissin in der Umorganisa-
tion ihres Frauenkonvents zu Gute
kommen soll. Damit jedoch ist der Ge-
schichte dieser Frau vorgegriffen, aber
einen roten Faden gibt es in ihrem Le-
ben ohnehin nicht! Entsprechend
gross ist denn auch die Gefahr, sich in
diesem Labyrinth zu verirren. Weni-
ger in einem Labyrinth als auf einer
permanenten Odyssee hat sich Heloise
Zeit ihres Lebens befunden. Verleum-
dungen gegen sie als Abtissin und ihre
Gemeinschaft vertreiben sie aus dem
Kloster Argenteuil. Schliesslich ist es
Abaelard, der ihr und ihrer Gemein-
schaft seinen kleinen Besitz, genannt
,Paraklet“, schenkt. Dort sammelt
Heloise Novizinnen um sich und er-
baut mit ihnen eine neue Bleibe. Zur
Ruhe gekommen ist Heloise dennoch
nicht: Als Abtissin ist sie Geschéfts-
frau, die sowohl die 6konomischen als
auch die rechtlichen Angelegenheiten
des Klosters zu regeln hat. Thre Tatig-
keit bleibt jedoch nicht auf den inner-
klosterlichen Bereich beschriankt, son-
dern Heloise beteiligt sich an theologi-
schen Diskussionen und wirft selber
Fragen auf, wie der Briefwechsel mit
Abaelard beweist. Aufgrund ihres
Wissens und Differenzierungsvermo-

18

-9 "’o‘l

MWETE B ey
e o O
: f

\
ey

gens wird sie von vielen um Rat gefragt
und iibt seelsorgerliche Funktionen
aus. Sie korrespondiert mit allen mog-
lichen Leuten, darunter viele Abte
und Bischofe —und mit Abaelard. Die-
ser bejammert in seinen Briefen un-
entwegt sein Ungliick als Strafe Gottes
fiir die gemeinsam begangene Siinde.
Heloise emport sich wegen dieser
Flucht aus der Verantwortung fiir ihr
friiheres Zusammensein. Sie mahnt
Abaelard, sich nicht noch im Selbst-
mitleid zu wilzen und meint tiber-
zeugt, dass sie selbst nicht Busse fiir et-
was tun konne, das sich gar nicht be-
reue. Heloise ist Martha und Maria in
einer Person: Horende, Lernende und
Lehrende. Sie ist sensibilisiert, thema-
tisiert das Frausein und will in der Fol-
ge dessen mehr tber die Herkunft des
weiblichen Ordenswesens wissen. Sie
polemisiert gegen die monastische
Mainnerregel, die ohne weiteres auf
die Frauen im Kloster tibertragen wer-
den soll und bittet Abaelard, fiir ihren
Konvent eine frauenspezifische Klo-
sterregel zu entwerfen. Im Grunde ist
Heloise unkorrigierbar: Kaum oder
nur schwer ist sie von dem abzuhalten,
was ihr als richtig und wichtig er-
scheint. Verbote unterlauft sie, nimmt
selbstdndig Anderungen an Bestim-
mungen vor und modifiziert die Klo-
sterregel dort, wo sie meint, dass diese
ihrem Frauenkonvent nicht entspra-
che.

Es ist immer dieselbe Frau, die die un-
terschiedlichsten Dinge sagt und tut.
Heloise bezeichnet sich als Dienerin
ihres Herrn, ndmlich Abaelard, und

Heloise emport sich wegen
Abaelards Flucht aus der Ver-
antwortung fiir ihr friiheres
Zusammensein.

ebenso wundert sie sich, dass Abae-
lard in der Briefanrede seinen Namen
dem ihrigen hintenanstellt und so ge-
gen die natiirliche Ordnung verstosse,
wie Heloise meint. Dieselbe Heloise
wirft Abaelard vor, dass er sich iiber-
haupt nicht um sie und ihre Mitschwe-
stern bemiihe, sondern lediglich mora-

lisiere, indem er sie unabléassig zur Tu-
gend ermahne.

Von ihren Geschlechtsgenossinnen
weiss Heloise wenig Gutes zu sagen.
Sie fillt Pauschalurteile und klagt die
Frauen generell an, Verfiihrungsobjek-
te zu sein und am Versagen der Man-
ner mehrheitlich mitzutragen. Heloise
wiederholt damit die Vourteile ihrer
Zeit, durchbricht und unterliuft sie
aber gleichzeitig durch ihr eigenes
Verhalten. Oft wiinscht man und frau
sich von dieser Frau etwas mehr Ehr-
lichkeit. Vielleicht aber ist diese
Selbstverstellung in Form von Selbst-
erniedrigung Heloisens primare Waf-
fe: Die Selbsterniedrigung soll neutra-
lisieren und all jene besdnftigen, die
mit der Stérke dieser Frau nicht umge-

Sie kénne nicht Busse fiir et-
was tun, das sie gar nicht be-
reue.

hen kénnen. Vielleicht auch erniedrigt
sich Heloise tatsichlich, weil sie er-
hoéht werden will.

Heloise, die nicht einsieht, weshalb
man das Leben schon vor dem Tod
verlieren soll, indem man/frau sich ih-
res Erachtens zuviel mit dem Tod aus-
einandersetzt, stirbt ungefihr zwanzig
Jahre nach Abaelard, und die Legende
will es, dass beide in dasselbe Grab ge-
legt worden seien.

Ansitze zur Emanzipation in der Le-
bensform mittelalterlicher Nonnen:
Das Beispiel Heloise

In meiner Arbeit iiber die mittelalterli-
che Frauenbewegung habe ich feststel-
len miissen, dass zwischen den soge-
nannten ,,Motivationsfaktoren, also
den Beweggriinden, die Frauen veran-
lasst haben, ins Kloster zu gehen, und
den ,,Emanzipationsfaktoren®, also
den emanzipatorischen Ansitzen, die
mit der monastischen Lebensform ver-
bunden sind, ein klarer Zusammen-
hang besteht. Bei Heloise fillt ein sol-
cher jedoch insofern weg, da bei ihr
keine eigentliche Motivation fiir das
Klosterleben gegeben war, sondern sie
vielmehr dazu gezwungen wurde, wie



aus dem Brief Abaelards deutlich her-
vorgeht, wo er schreibt: ,,Sie aber hat-
te schon vor mir auf meine Vorschrift
hin den Schleier genommen und den
Eintritt ins Kloster vollzogen.“ Tatsa-

Heloise  thematisiert  das
Frausein auch fiir das weibli-
che Ordenswesen.

chen wie das ihr friith anvertraute
Priorinnenamt sprechen aber dafiir,
dass Heloise ihr Engagement auch und
gerade innerhalb der monastischen
Lebensform gefunden hat, wo sie ein
ihr so wichtiges Anliegen wie Bildung
verwirklichen konnte.

Ansitze zur Emanzipation in der Le-
bensform mittelalterlichen Nonnen
sind, so habe ich festgestellt, Bildung,
Ehelosigkeit und mogliche Machtbe-
fugnisse der Abtissinnen. Bei Heloise
kommt eine spezifische Frauenkloster-
regel hinzu, die sie als Abtissin gefor-
dert hat.

Bildung

In seinem ersten Brief unterstreicht
Abaelard, dass Heloise bereits vor ih-
rem Klostereintritt durch ihr umfas-
sendes Wissen geglanzt und dass dies
sie im ganzen Land bekannt gemacht
habe. Als Nonne und als amtierende
Abtissin konnte Heloise ihre Studien
intensivieren, was ihr im Laienstand
nicht ohne weiteres moglich gewesen
wire: Der Geist der monastischen Re-
form zu Beginn des 12. J ahrhunderts
setzte namlich einen bedeutenden Ak-
zent auf das Studium innerhalb der
Klostermauern, und Abaelard als re-
gelrechter Verfechter einer intensiven
Bildung der Nonnen kam Heloise in
diesen Belangen nur entgegen, indem
er dafiir pladierte, dass der Handarbeit
im Klosteralltag zugunsten des Stu-
diums wenig Zeit eingerdumt werden
soll, damit die Nonnen die Studien
besser betreiben kénnten als die Mén-
ner. Mit Pathos beschreibt der Abt Pe-
trus Venerabilis, wie Heloise nach ih-
rem Klostereintritt ,statt der Logik
das Evangelium,... statt Plato Christus
wahlte... und nun mehr ganz und gar
wahrhaft ein weiblicher Philosoph

wurde.“  Gleichermassen begliick-
wiinscht Abaelard die Nonnen des Pa-
rakleten dazu, dass sie in ihrer Abtissin
Heloise eine Lehrerin besdssen, die
sowohl ein Vorbild der Tugend dar-
stelle, als auch eine Vorsteherin mit
aussergewohnlichen Kenntnissen in al-
len drei alten Sprachen sei. Mit zwei-
undvierzig Fragen, den ,,Problemata“
wendet sich Heloise ,,demitig-bit-
tend“, wie sie sagt, an Abaelard, damit
er ihr und ihren Mitschwestern bei der
Klirung theologisch-philosophischer
Fragen helfe. Das ,,demiitig-bittend*
erweist sich jedoch bald als Floskel,
denn Heloise spitzt ihre Formulierung
auf den delikaten Punkt ihrer Frage zu
und nimmt nicht selten den Einwand,
den sie von Abaelard erwartet, vor-
weg, entschérft ihn und liefert eine ei-
gene Interpretation. Die ,,Problema-
ta“, die theologisch-philosophischen
Fragestellungen Heloisens sind so-
wohl bestes Beispiel fiir das hohe Bil-
dungsniveau der Abtissin und ihrer
Mitschwestern vom Parakleten, als
auch bilden sie das Kernstiick des
theologisch-philosophischen Austau-
sches zwischen Abaelard und Heloise
und diirften Abaelard spéter bei der

Heloise hat auch innerhalb der
monastischen Lebensform ihr
Engagement gefunden, dort
konnte sie ihr wichtige Anlie-
gen wie Bildung verwirkli-
chen.

Abfassung seiner ,,Ethik* wesentlich
beeinflusst haben, wie Untersuchun-
gen gezeigt haben.

Machtbefugnisse der Abtissin

Die Quellen zeugen von einer iiberaus
engagierten und einflussreichen Abtis-
sin, die viele Besuche in ihrem Kloster
empfangen und intensive Gesprache
mit ihnen gefiihrt hat und die einen
ebenso regen Briefkontakt mit nam-
haften Zeitgenossen pflegte. Abaelard
bringt Heloise hohen Respekt entge-
gen, wenn er von ihr berichtet: ,,Der
Herr gestand dieser meiner Schwester,
der Vorsteherin des ganzen Konvents,
vor aller Augen besondere Gnade zu:

die Bischofe liebten sie gleich einer
Tochter, die Abte wie eine Schwester
und die Laien wie eine Mutter. Alle

bewunderten gleichermassen ihre
Frommigkeit, Klugheit und ihre un-
vergleichliche, immer voller Sanftmut
getibte Geduld. In ihre Kammer zu-
riickgezogen meditierte und betete sie
und liess sich nur selten sehen, aber je
seltener dies geschah, umso heftiger
verlangten die Aussenstehenden nach
ihrer Anwesenheit und den Ratschlé-
gen, die sie im geistlichen Gespréich
gab.“ Heloise hat von ihrem Kloster aus
sieben Tochterkloster gegriindet und
zahlreiche papstliche Bestétigungen
und verschiedene Schenkungen an das
Kloster diirften darauf zuriickzufiih-
ren sein, dass Abtissin Heloise die An-
liegen ihrer Gemeinschaft engagiert
vertrat und ihre Interessen geschickt
durchzusetzen wusste.

Ehelosigkeit

Die klar begriindete, ablehnende Hal-
tung gegeniiber der Lebensform Ehe
lasst vermuten, dass sich Heloise
langst vor ihrem Wissen um ihre
Schwangerschaft mit der Frage einer
institutionalisierten Beziehung zu
Abaelard auseinandergesetzt hat. Die
Bestimmungen des kanonischen Rech-
tes, die die Heirat eines Geistlichen
verbietet, gingen erst aus der kirchli-
chen Reformbewegung hervor und
spielten also zur Zeit Abaelards noch
keine wesentliche Rolle. Trotz papstli-
chen Bestrebungen bestand im 12.
Jahrhundert noch keine kirchliche Z6-
libatsforderung, so dass einer Ehe des
Kanonikers Abaelard von rechtlicher
Seite her nichts im Wege gestanden
ware. Die Griinde, die Heloise gegen
die Ehe anfiihrt, haben also weniger
pragmatischen als vielmehr ideologi-
schen Charakter.

Im ersten Teil ihres Plddoyers fiir die
Ehelosigkeit stiitzt Heloise sdamtliche
von ihr genannten Argumente gegen die
Ehe auf mannliche Autoritaten wie Ci-
cero und Seneca oder den Apostel
Paulus und den heiligen Hieronymus
ab. Beim genauen Betrachten erweist
sich dies jedoch als Taktik, sozusagen
als Priludium fir die Nennung der ei-
genen Griinde zur Ablehnung der
Ehe, die Heloise nun wiederum Abae-
lard in den Mund zu legen versucht. So
fragt Heloise Abaelard nach dem Sinn
einer Ehe, die ihm die Ehre nehmen
und sie beide erniedrigen wiirde; und

19



es macht den Eindruck, dass die alltdg-
liche Sorge um Haushalt und Kinder
fiir Heloise selber kaum weniger lastig
als fiir Abaelard gewesen sein diirfte,
wie aus ihrer suggestiven Frage her-
vorgeht: ,,Wie passen Scholaren und
Zofen, Schreibisch und Wiege... zu-
sammen? Und wer, der iiber die Heili-
gen oder tber philosophische Texte
meditieren mochte, kann das Schreien
der Kinder ertragen? Und wer kann
schon jene unwiirdigen, stindigen
Dreckereien der Kleinen aushalten?*
Eine Auflehnung gegen eine offentli-
che Kontrolle der Zweierbeziehung
durch die Heirat mag mitgespielt ha-
ben bei Heloisens Ablehnung der Ehe
zugunsten einer ,freien“ Liebe, wie
auch ihr sozusagen vor-romantisches
Verstdndnis von Beziehung iiber-
haupt, das Abaelards erste Epistel
wiedergibt, wo es heisst: ,,Sie fligte
noch hinzu, wieviel angenehmer es fiir
sie und wieviel ehrenhafter es fiir mich
ware, wenn sie meine Geliebte und
nicht meine Gattin hiesse, so dass ich
einzig durch Zuneigung und nicht
durch den Zwang ehelicher Ketten an
sie gebunden ware.“

Die Frage, ob von Heloise die mona-
stische Lebensform bewusst als Alter-
native zur Ehe gewahlt worden ist,
ertibrigt sich, da Heloise nicht freiwil-
lig ins Kloster eingetreten ist. Dass sie
aber noch im Religionsstand und sogar
noch als Abtissin den Gegenentwurf
zur Ehe in einer offenen Beziehung

,Wie passen Scholaren und
Zofen, Schreibtisch und Wie-
ge... zusammen?“

sieht, das diirfte auch in damaliger Zeit
ein aussergewohnlich mutiger, um
nicht zu sagen, emanzipierter Akt ge-
wesen sein.

Klosterregel fiir Frauen

Im sechsten Brief fordert Heloise von
Abaelard eine Darstellung iiber den
Ursprung des Nonnenwesens und die

20

Ausarbeitung einer spezifischen Frau-
enregel. Heloise bemerkt, dass, ob-

»Was ist leichtsinniger als eine
Lebensform zu widhlen, die
man nicht kennt, oder ein Ge-
liibde ablegen, das zu halten
man nicht imstande ist?“

wohl Ménner und Frauen auf diesselbe
(Benedikts-)Regel verpflichtet wer-
den, diese ausschliesslich mannliche
Ordensmitglieder anspreche. Nicht
ohne Ironie fragt Heloise, was Frauen
mit Kukullen, Hosen und Skapulieren
anfangen sollen, und weiter erwihnt
sie Bestimmungen der Regel, deren
Befolgung von seiten des weiblichen
Ordenszweiges ihr als absurd erschei-
nen, wie z.B. die Feld- und Ackerar-
beit. Heloise folgert daraus, dass Be-
nediktinerinnen die Regel ihres Mei-
sters gar nicht oder nur unter Schwie-
rigkeiten beobachten koénnten und
zieht von dem her die Tauglichkeit der
Regel in Frage: ,,Was ist leichtsinni-
ger®, fragt Heloise, ,,als eine Lebens-
form zu wéhlen, die man nicht kennt,
oder ein Geliibde abzulegen, das zu
halten man nicht imstande ist? In der
Folge mahnt Heloise davor, dass Frau-
en sich dieselbe Last aufbiirden, unter
der fast alle Ménner straucheln.

In Heloisens Interesse nach der Her-
kunft des weiblichen Ordenswesens
und in ihrer Forderung einer Frauen-
regel driickt sich die Sensibilitiat und
das Bewusstsein einer Frau aus, die als
Nonne und zu ihrer Zeit ihre Frau zu
stehen wusste. Deutlich wird dies dar-
in, dass Heloise ein ménnlich geprig-
tes Schema nicht einfach auf Frauen
tibertragen wissen will, sondern das
Frausein thematisiert, indem sie eine
spezifische, Frauen angepasste Klo-
sterregel verlangt und dieser durch ih-
re Suggestivfragen ihren eigenen
Stempel aufdriickt.

Heloisens ambivalente Stellung zur
Frauenfrage

Die Versuchung, Heloise vorschnell
als im modernen Sinn emanzipiert zu

bezeichnen, vereitelt diese Frau von
allein, und zwar durch ihre Selbster-
niedrigung und Selbstanklage ebenso
wie durch ihre Opfer- und Unterord-
nungsideologie.

Heloisens Ambivalenz muss in ihrer
kirchlichen Systembedingtheit begrif-
fen und eingeordnet werden. Wenn
man/frau sich jedoch vor Augen hiilt,
dass in den Gesellschaftsstrukturen
und -konstellationen des Mittelalters
Autonomiebestrebungen der Frau
notwendigerweise andere Ausprigun-
gen erfahren, dann wird man/frau sich
des Flusses der Frauengeschichte be-
wusst. Vielleicht auch erkennt man/
frau plotzlich eine Prozession von
Frauen durch die Jahrhunderte hin-
durch, die sich nicht der ,,Prozession
der Sohne der gebildeten Manner* an-
geschlossen haben.

LITERATURVERZEICHNIS

Bourgain P.: Heloise, in: Abélard et son
temps. Actes du colloque international orga-
nisé a ’'occasion du 9¢ centaire de la naissance
de Pierre Abélard, Paris 1981, 211-237.
Charrier, C.: Heloise dans I’histoire et dans
la légende, Paris 1933.

Mc Leod E.: Heloise, Paris 1941.

Truc G.: Abélard avec et sans Heloise, Paris
1956.



	Variationen über das Thema Heloïse

