
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 14 (1988)

Heft: 1

Artikel: Variationen über das Thema Heloïse

Autor: Acklin-Zimmermann, Béatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Variationen über Im Jahr 1117 begegnet in Paris der be¬
rühmte Philosoph Petrus Abaelard
der Nichte eines Kanonikus von Notre
Dame, Heloise. Abaelard und Heloise
halten sich nicht an die Konventionen:
Als aus ihrer Beziehung ein Kind
hervorgeht, wollen sie keine Bindung
durch Heirat. Die dann doch noch
vollzogene, heimliche Heirat löst
einen Racheakt von Seiten der Familie
Heloises aus und hat die Kastrierung
Abaelards zur Folge. Die Liebenden
trennen sich darauf hin, und beide
ziehen sich ins Kloster zurück. Diese Zeit
ist dokumentiert im berühmt gewordenen

Briefwechsel, der im folgenden
genauer betrachtet werden soll. Abaelards

Schriften werden 1140 auf dem
Konzil von Sens verurteilt. 1142 stirbt
Abaelard in der Einsamkeit der Abtei
von Cluny und wird im Kloster von
Heloise, dem „Paraklet", bestattet,
wo Heloise zwanzig Jahre später
neben ihm beigesetzt wird.
Die Geschichte von Heloise und
Abaelard taucht vor allem in den
Novellen der Romantik wieder auf. Der
Briefwchsel, der mit vielen philosophischen

Streitfragen jener Zeit verquickt
ist, hat eine grosse Bedeutung in der
Geschichte der Philosophie.



Es geht mir im folgenden nicht darum,
im Diskussionsfeld um Heloise und
Abaelard eine Furche mehr zu ziehen,
sondern vielmehr möchte ich die
verlorengegangene und verlorengemachte
Geschichte einer Frau des 12.
Jahrhunderts wieder ent-decken und
aufdecken, gleich einem übertünchten
mittelalterlichen Fresko. Weil „sich
erinnern" nicht nur einen Akt des
Bewahrens darstellt, sondern auch einen
Akt der Befreiung beinhaltet, ist die
Freilegung der geschichtlichen Wurzeln

der Frauenbewegung als ein erster
Schritt zur Befreiung aller benachteiligten

und unterdrückten Frauen zu
sehen.

Den Zugang zu Heloise als einer aus-
sergewöhnlichen Frau des 12.
Jahrhunderts möchte ich durch einen
erzählenden Einstieg erleichtern. In
einem zweiten Teil will ich die in der mo-
nastischen (klösterlichen) Lebensform
mittelalterlicher Frauen festgestellten,
sozusagen emanzipatorischen Ansätze
auf ihre Gültigkeit hin bei Heloise als

einer Exponentin der mittelalterlichen
Frauenbewegung überprüfen.
Als Geburtsjahr wird das Jahr 1100

lediglich vermutet, über ihre Herkunft
herrscht Ungewissheit. Sicher scheint

nur, dass Heloise seit ihrer Kindheit
ihrem Onkel, einem Kanoniker in
Notre-Dame in Paris, anvertraut worden

war und ihre Jugend im damals
renommierten Frauenkloster Argenteuil
zugebracht hat. In dieser klösterlichen
Ambiance muss Heloise mit Ehrgeiz
Philosophie und alte Sprachen erfolgreich

studiert haben, was für eine Frau
und Laiin, die keinerlei Klosterambitionen

hatte, wohl eher aussergewöhn-
lich war und verwunderte und bewunderte

Reaktionen von männlichen
Zeitgenossen, wie dem Abt von Clu-

ny, Petrus Venerabiiis, hervorgerufen
hat. Der aussergewönliche Ruf und die
Extravaganz dieser Frau muss schliesslich

auch Abaelard, der zu der Zeit in
Paris lehrte, zu Ohren gekommen
sein. Gedrängt von einer Mischung aus
Selbstüberzogenheit Chauvinismus
Abenteuerlust und Neugier erreichte
Abaelard schliesslich sein Ziel, das

darin bestand, dass er Heloise
Privatunterricht erteilen und als Pensionär
im gleichen Haus wie sie, nämlich in
dem ihres Onkels Fulbert, wohnen
konnte.
Was folgt, ist eine Geschichte von
Heloise und Abaelard, die mehr als eine
Liebesgeschichte ist: Abaelard, der
Zeus der Wissenschaft, steigt vom
Olymp herunter, Lehrer und Schülerin
fallen einander zu, und vergleichbar
mit Paolo und Francesca da Rimini in
Dantes „Divina Commedia" wenden
sich auch Heloise und Abaelard mehr
einander als den Büchern zu. Dass sich
schliesslich bei Heloise Unerwünschtes

ankündigt, Onkel Fulbert über die
Art des Unterrichts die Augen aufgetan

werden und er dem Meister der
Dialektik Rache schwört, das passt
fast ebenso in eine Kalendergeschichte,

wie Abaelards Erklärung, dass oft
schon Frauen den Ruin grosser Männer

verursacht hätten und sein Angebot,

die Ehre der Nichte wieder
herzustellen und sie heimlich zu ehelichen.
Doch jetzt kommt ein Ausbruch aus

jeglicher Konvention: Heloise weigert
sich! Sie zählt eine ganze Palette von
Gründen auf, die sie selbst, und wie sie

meint auch Abaelard, die Form der
Ehe nicht akzeptieren lassen. Sie
meint um das schleichende Gift der
Routine der Ehe zu wissen, spricht
unverblümt von den „Vinculi nuptialis",
den Ehefesseln, und ist sich bewusst,
wie schwer es ist, dem raschen Zugrundegehen

der von ihr gewünschten
leidenschaftlichen Gefühle, die in den

engen Grenzen der Konvention nur
schwer lebbar sind, zu entgehen. Für
Heloise ist die Form der Ehe sosehr eine

unmögliche Möglichkeit, dass es ihr
lieber wäre, von Abaelard als Geliebte
denn als Ehefrau betitelt zu werden.
Der Heiratsplan Abaelards behält
jedoch das letzte Wort: Anstand und Ehre

nach männlichem Wertmassstab
werden Heloise aufgezwungen, und

geradezu als Gipfel der Unverschämtheit

mutet es an, dass Abaelard die
Ehe geheimhalten will, damit er als

Lehrer und Leiter der Domschule von
Notre-Dame nicht sein Gesicht
verliert. Selbstverständlich, möchte man/
frau fast sagen, hält sich der Onkel He-
loisens nicht an diese Abmachung und
spielt seinen einzigen Trumpf aus,
indem er die Hochzeit publik macht. Es

folgen Aufregungen und Dementie-

Für Heloise ist die Form der
Ehe sosehr eine unmögliche
Möglichkeit, dass es ihr lieber
wäre, von Abaelard als
Geliebte denn als Ehefrau betitelt
zu werden.

rungen, und nach der Geburt eines
Sohnes Astrolabius wird Heloise
durch Abaelard erneut zu den Nonnen
von Argenteuil gebracht. Der
Verdacht Fulberts, dass Abaelard sich auf
diese Art Heloise entledigen wollte,
ist, zugegeben, nicht ganz von der
Hand zu weisen. Ohnmacht und
Rachegelüste eines Onkels steigern sich
bis hin zur Unzurechnungsfähigkeit,
die schliesslich zu dem Drama führt,
von dem Abaelard später sagen wird,
dass ihm die Schande mehr zugesetzt
habe als die ihm zugefügte Verstümmelung.

Resigniert kehrt Abaelard
der Welt den Rücken und wird Mönch.
Zuvor noch verleugnet Heloise sich
selbst, indem sie auf Abaelards Ge-

Die Befreiungsgeschichte
einer Frau, die innerhalb der
engen, ihrem Geschlecht gezogenen

Grenzen ihre Frau gestanden

und auf ihre Art um ihre
Autonomie gekämpft hat.

heiss hin den Schleier nimmt und als
Braut Christi eine Vernunftehe
eingeht. Damit wäre die Kalendergeschichte

eigentlich zu Ende. Die nun

Beatrice Acklin-Zimmermann ist
Assistentin am Kirchenhistorischen Seminar
der Uni Fribourg. Sie hat in Rom, Zürich
und Fribourg Theologie studiert und hat
zurzeit für ein Semester einen Lehrauftrag
für feministische Geschichtsschreibung an
der Uni Fribourg erhalten. An der
Historikerinnen-Tagung hat Beatrice Acklin-
Zimmermann einen Vortrag zum gleichen
Thema gehalten.

17



I

i
anbrechende Geschichte Hesse sich
lesen als:
— die Geschichte einer lebenslangen

Demütigung und Vernichtung all
dessen, was mit Selbstentfaltung zu
tun hat,

— die Geschichte einer Bekehrung,
— die Geschichte eines Lebens, das

einer endlosen Odysee gleicht,
— eine leidenschaftliche Liebesge¬

schichte
oder aber:
— die Befreiungsgeschichte einer

Frau, die innerhalb der engen,
ihrem Geschlecht gezogenen Grenzen

ihre Frau gestanden und auf ihre

Art um ihre Autonomie
gekämpft hat.

Nichts von all dem ist falsch, aber
ebenso reicht all dies nicht aus, um das
Leben Heloisens auf einen Begriff zu
bringen.
Über die ersten Klosterjahre Heloisens

ist den Quellen wenig Konkretes
zu entnehmen. Bekannt ist nur, dass
Heloise bald schon Priorin wurde und
dass sie in diesem Amt bereits jenes
Organisationstalent und
Durchsetzungsvermögen bewiesen hat, das ihr
später als Äbtissin in der Umorganisa-
tion ihres Frauenkonvents zu Gute
kommen soll Damit j edoch ist der
Geschichte dieser Frau vorgegriffen, aber
einen roten Faden gibt es in ihrem
Leben ohnehin nicht! Entsprechend
gross ist denn auch die Gefahr, sich in
diesem Labyrinth zu verirren. Weniger

in einem Labyrinth als auf einer
permanenten Odyssee hat sich Heloise
Zeit ihres Lebens befunden. Verleumdungen

gegen sie als Äbtissin und ihre
Gemeinschaft vertreiben sie aus dem
Kloster Argenteuil. Schliesslich ist es
Abaelard, der ihr und ihrer Gemeinschaft

seinen kleinen Besitz, genannt
„Paraklet", schenkt. Dort sammelt
Heloise Novizinnen um sich und
erbaut mit ihnen eine neue Bleibe. Zur
Ruhe gekommen ist Heloise dennoch
nicht: Als Äbtissin ist sie Geschäftsfrau,

die sowohl die ökonomischen als
auch die rechtlichen Angelegenheiten
des Klosters zu regeln hat. Ihre Tätigkeit

bleibt jedoch nicht auf den
innerklösterlichen Bereich beschränkt,
sondern Heloise beteiligt sich an theologischen

Diskussionen und wirft selber
Fragen auf, wie der Briefwechsel mit
Abaelard beweist. Aufgrund ihres
Wissens und Differenzierungsvermö¬

gens wird sie von vielen um Rat gefragt
und übt seelsorgerliche Funktionen
aus. Sie korrespondiert mit allen
möglichen Leuten, darunter viele Äbte
und Bischöfe - und mit Abaelard. Dieser

bejammert in seinen Briefen
unentwegt sein Unglück als Strafe Gottes
für die gemeinsam begangene Sünde.
Heloise empört sich wegen dieser
Flucht aus der Verantwortung für ihr
früheres Zusammensein. Sie mahnt
Abaelard, sich nicht noch im
Selbstmitleid zu wälzen und meint
überzeugt, dass sie selbst nicht Busse für
etwas tun könne, das sich gar nicht
bereue. Heloise ist Martha und Maria in
einer Person: Hörende, Lernende und
Lehrende. Sie ist sensibilisiert, thematisiert

das Frausein und will in der Folge

dessen mehr über die Herkunft des
weiblichen Ordenswesens wissen. Sie
polemisiert gegen die monastische
Männerregel, die ohne weiteres auf
die Frauen im Kloster übertragen werden

soll und bittet Abaelard, für ihren
Konvent eine frauenspezifische
Klosterregel zu entwerfen. Im Grunde ist
Heloise unkorrigierbar: Kaum oder
nur schwer ist sie von dem abzuhalten,
was ihr als richtig und wichtig
erscheint. Verbote unterläuft sie, nimmt
selbständig Änderungen an
Bestimmungen vor und modifiziert die
Klosterregel dort, wo sie meint, dass diese
ihrem Frauenkonvent nicht entspräche.

Es ist immer dieselbe Frau, die die
unterschiedlichsten Dinge sagt und tut.
Heloise bezeichnet sich als Dienerin
ihres Herrn, nämlich Abaelard, und

Heloise empört sich wegen
Abaelards Flucht aus der
Verantwortung für ihr früheres
Zusammensein

ebenso wundert sie sich, dass Abaelard

in der Briefanrede seinen Namen
dem ihrigen hintenanstellt und so
gegen die natürliche Ordnung Verstösse,
wie Heloise meint. Dieselbe Heloise
wirft Abaelard vor, dass er sich
überhaupt nicht um sie und ihre Mitschwestern

bemühe, sondern lediglich mora¬

lisiere, indem er sie unablässig zur
Tugend ermahne.
Von ihren Geschlechtsgenossinnen
weiss Heloise wenig Gutes zu sagen.
Sie fällt Pauschalurteile und klagt die
Frauen generell an, Verführungsobjekte

zu sein und am Versagen der Männer

mehrheitlich mitzutragen. Heloise
wiederholt damit die Vourteile ihrer
Zeit, durchbricht und unterläuft sie
aber gleichzeitig durch ihr eigenes
Verhalten. Oft wünscht man und frau
sich von dieser Frau etwas mehr
Ehrlichkeit. Vielleicht aber ist diese
Selbstverstellung in Form von
Selbsterniedrigung Heloisens primäre Waffe:

Die Selbsterniedrigung soll
neutralisieren und all jene besänftigen, die
mit der Stärke dieser Frau nicht umge¬

be könne nicht Busse für
etwas tun, das sie gar nicht
bereue.

hen können. Vielleicht auch erniedrigt
sich Heloise tatsächlich, weil sie
erhöht werden will.
Heloise, die nicht einsieht, weshalb
man das Leben schon vor dem Tod
verlieren soll, indem man/frau sich
ihres Erachtens zuviel mit dem Tod
auseinandersetzt, stirbt ungefähr zwanzig
Jahre nach Abaelard, und die Legende
will es, dass beide in dasselbe Grab
gelegt worden seien.

Ansätze zur Emanzipation in der
Lebensform mittelalterlicher Nonnen:
Das Beispiel Heloise

In meiner Arbeit über die mittelalterliche
Frauenbewegung habe ich feststellen

müssen, dass zwischen den
sogenannten „Motivationsfaktoren", also
den Beweggründen, die Frauen veranlasst

haben, ins Kloster zu gehen, und
den „Emanzipationsfaktoren", also
den emanzipatorischen Ansätzen, die
mit der monastischen Lebensform
verbunden sind, ein klarer Zusammenhang

besteht. Bei Heloise fällt ein
solcher jedoch insofern weg, da bei ihr
keine eigentliche Motivation für das
Klosterleben gegeben war, sondern sie
vielmehr dazu gezwungen wurde, wie

18



aus dem Brief Abaelards deutlich
hervorgeht, wo er schreibt: „Sie aber hatte

schon vor mir auf meine Vorschrift
hin den Schleier genommen und den
Eintritt ins Kloster vollzogen." Tatsa-

Heloise thematisiert das
Frausein auch für das weibliche

Ordenswesen.

chen wie das ihr früh anvertraute
Priorinnenamt sprechen aber dafür,
dass Heloise ihr Engagement auch und
gerade innerhalb der monastischen
Lebensform gefunden hat, wo sie ein
ihr so wichtiges Anliegen wie Bildung
verwirklichen konnte.
Ansätze zur Emanzipation in der
Lebensform mittelalterlichen Nonnen
sind, so habe ich festgestellt, Bildung,
Ehelosigkeit und mögliche Machtbefugnisse

der Äbtissinnen. Bei Heloise
kommt eine spezifische Frauenkloster-
regel hinzu, die sie als Äbtissin gefordert

hat.

Bildung
In seinem ersten Brief unterstreicht
Abaelard, dass Heloise bereits vor
ihrem Klostereintritt durch ihr umfassendes

Wissen geglänzt und dass dies
sie im ganzen Land bekannt gemacht
habe. Als Nonne und als amtierende
Äbtissin konnte Heloise ihre Studien
intensivieren, was ihr im Laienstand
nicht ohne weiteres möglich gewesen
wäre: Der Geist der monastischen
Reform zu Beginn des 12. Jahrhunderts
setzte nämlich einen bedeutenden
Akzent auf das Studium innerhalb der
Klostermauern, und Abaelard als

regelrechter Verfechter einer intensiven
Bildung der Nonnen kam Heloise in
diesen Belangen nur entgegen, indem
er dafür plädierte, dass der Handarbeit
im Klosteralltag zugunsten des
Studiums wenig Zeit eingeräumt werden
soll, damit die Nonnen die Studien
besser betreiben könnten als die Männer.

Mit Pathos beschreibt der Abt
Petrus Venerabiiis, wie Heloise nach
ihrem Klostereintritt „statt der Logik
das Evangelium, statt Plato Christus
wählte... und nun mehr ganz und gar
wahrhaft ein weiblicher Philosoph

wurde." Gleichermassen beglückwünscht

Abaelard die Nonnen des Pa-
rakleten dazu, dass sie in ihrer Äbtissin
Heloise eine Lehrerin besässen, die
sowohl ein Vorbild der Tugend
darstelle, als auch eine Vorsteherin mit
aussergewöhnlichen Kenntnissen in
allen drei alten Sprachen sei. Mit
zweiundvierzig Fragen, den „Problemata"
wendet sich Heloise „demütig-bit-
tend", wie sie sagt, an Abaelard, damit
er ihr und ihren Mitschwestern bei der
Klärung theologisch-philosophischer
Fragen helfe. Das „demütig-bittend"
erweist sich jedoch bald als Floskel,
denn Heloise spitzt ihre Formulierung
auf den delikaten Punkt ihrer Frage zu
und nimmt nicht selten den Einwand,
den sie von Abaelard erwartet,
vorweg, entschärft ihn und liefert eine
eigene Interpretation. Die „Problemata",

die theologisch-philosophischen
Fragestellungen Heloisens sind
sowohl bestes Beispiel für das hohe
Bildungsniveau der Äbtissin und ihrer
Mitschwestern vom Parakleten, als
auch bilden sie das Kernstück des

theologisch-philosophischen Austausches

zwischen Abaelard und Heloise
und dürften Abaelard später bei der

Heloise hat auch innerhalb der
monastischen Lebensform ihr
Engagement gefunden, dort
konnte sie ihr wichtige Anliegen

wie Bildung verwirklichen.

Abfassung seiner „Ethik" wesentlich
beeinflusst haben, wie Untersuchungen

gezeigt haben.

Machtbefugnisse der Äbtissin
Die Quellen zeugen von einer überaus
engagierten und einflussreichen Äbtissin,

die viele Besuche in ihrem Kloster
empfangen und intensive Gespräche
mit ihnen geführt hat und die einen
ebenso regen Briefkontakt mit
namhaften Zeitgenossen pflegte. Abaelard
bringt Heloise hohen Respekt entgegen,

wenn er von ihr berichtet: „Der
Herr gestand dieser meiner Schwester,
der Vorsteherin des ganzen Konvents,
vor aller Augen besondere Gnade zu:

die Bischöfe liebten sie gleich einer
Tochter, die Äbte wie eine Schwester
und die Laien wie eine Mutter. Alle
bewunderten gleichermassen ihre
Frömmigkeit, Klugheit und ihre
unvergleichliche, immer voller Sanftmut
geübte Geduld. In ihre Kammer
zurückgezogen meditierte und betete sie

und Hess sich nur selten sehen, aber je
seltener dies geschah, umso heftiger
verlangten die Aussenstehenden nach
ihrer Anwesenheit und den Ratschlägen,

die sie im geistlichen Gespräch
gab." Heloise hat von ihrem Kloster aus
sieben Tochterklöster gegründet und
zahlreiche päpstliche Bestätigungen
und verschiedene Schenkungen an das
Kloster dürften darauf zurückzuführen

sein, dass Äbtissin Heloise die
Anliegen ihrer Gemeinschaft engagiert
vertrat und ihre Interessen geschickt
durchzusetzen wusste.

Ehelosigkeit
Die klar begründete, ablehnende
Haltung gegenüber der Lebensform Ehe
lässt vermuten, dass sich Heloise
längst vor ihrem Wissen um ihre
Schwangerschaft mit der Frage einer
institutionalisierten Beziehung zu
Abaelard auseinandergesetzt hat. Die
Bestimmungen des kanonischen Rechtes,

die die Heirat eines Geistlichen
verbietet, gingen erst aus der kirchlichen

Reformbewegung hervor und
spielten also zur Zeit Abaelards noch
keine wesentliche Rolle. Trotz päpstlichen

Bestrebungen bestand im 12.

Jahrhundert noch keine kirchliche
Zölibatsforderung, so dass einer Ehe des
Kanonikers Abaelard von rechtlicher
Seite her nichts im Wege gestanden
wäre. Die Gründe, die Heloise gegen
die Ehe anführt, haben also weniger
pragmatischen als vielmehr ideologischen

Charakter.
Im ersten Teil ihres Plädoyers für die
Ehelosigkeit stützt Heloise sämtliche
von ihr genannten Argumente gegen die
Ehe auf männliche Autoritäten wie
Cicero und Seneca oder den Apostel
Paulus und den heiligen Hieronymus
ab. Beim genauen Betrachten erweist
sich dies jedoch als Taktik, sozusagen
als Präludium für die Nennung der
eigenen Gründe zur Ablehnung der
Ehe, die Heloise nun wiederum Abaelard

in den Mund zu legen versucht. So

fragt Heloise Abaelard nach dem Sinn
einer Ehe, die ihm die Ehre nehmen
und sie beide erniedrigen würde; und

19



es macht den Eindruck, dass die alltägliche

Sorge um Haushalt und Kinder
für Heloise selber kaum weniger lästig
als für Abaelard gewesen sein dürfte,
wie aus ihrer suggestiven Frage
hervorgeht: „Wie passen Scholaren und
Zofen, Schreibisch und Wiege...
zusammen? Und wer, der über die Heiligen

oder über philosophische Texte
meditieren möchte, kann das Schreien
der Kinder ertragen? Und wer kann
schon jene unwürdigen, ständigen
Dreckereien der Kleinen aushalten?"
Eine Auflehnung gegen eine öffentliche

Kontrolle der Zweierbeziehung
durch die Heirat mag mitgespielt
haben bei Heloisens Ablehnung der Ehe
zugunsten einer „freien" Liebe, wie
auch ihr sozusagen vor-romantisches
Verständnis von Beziehung
überhaupt, das Abaelards erste Epistel
wiedergibt, wo es heisst: „Sie fügte
noch hinzu, wieviel angenehmer es für
sie und wieviel ehrenhafter es für mich
wäre, wenn sie meine Geliebte und
nicht meine Gattin hiesse, so dass ich
einzig durch Zuneigung und nicht
durch den Zwang ehelicher Ketten an
sie gebunden wäre."
Die Frage, ob von Heloise die mona-
stische Lebensform bewusst als
Alternative zur Ehe gewählt worden ist,
erübrigt sich, da Heloise nicht freiwillig

ins Kloster eingetreten ist. Dass sie
aber noch im Religionsstand und sogar
noch als Äbtissin den Gegenentwurf
zur Ehe in einer offenen Beziehung

Ausarbeitung einer spezifischen
Frauenregel. Heloise bemerkt, dass, ob-

„Wie passen Scholaren und
Zofen, Schreibtisch und Wiege...

zusammen?"

sieht, das dürfte auch in damaliger Zeit
ein aussergewöhnlich mutiger, um
nicht zu sagen, emanzipierter Akt
gewesen sein.

Klosterregel für Frauen
Im sechsten Brief fordert Heloise von
Abaelard eine Darstellung über den
Ursprung des Nonnenwesens und die

20

„Was ist leichtsinniger als eine
Lebensform zu wählen, die
man nicht kennt, oder ein
Gelübde ablegen, das zu halten
man nicht imstande ist?"

wohl Männer und Frauen auf diesselbe
(Benedikts-)Regel verpflichtet werden,

diese ausschliesslich männliche
Ordensmitglieder anspreche. Nicht
ohne Ironie fragt Heloise, was Frauen
mit Kukullen, Hosen und Skapulieren
anfangen sollen, und weiter erwähnt
sie Bestimmungen der Regel, deren
Befolgung von Seiten des weiblichen
Ordenszweiges ihr als absurd erscheinen,

wie z.B. die Feld- und Ackerarbeit.

Heloise folgert daraus, dass
Benediktinerinnen die Regel ihres Meisters

gar nicht oder nur unter
Schwierigkeiten beobachten könnten und
zieht von dem her die Tauglichkeit der
Regel in Frage: „Was ist leichtsinniger",

fragt Heloise, „als eine Lebensform

zu wählen, die man nicht kennt,
oder ein Gelübde abzulegen, das zu
halten man nicht imstande ist?" In der
Folge mahnt Heloise davor, dass Frauen

sich dieselbe Last aufbürden, unter
der fast alle Männer straucheln.
In Heloisens Interesse nach der
Herkunft des weiblichen Ordenswesens
und in ihrer Forderung einer Frauenregel

drückt sich die Sensibilität und
das Bewusstsein einer Frau aus, die als
Nonne und zu ihrer Zeit ihre Frau zu
stehen wusste. Deutlich wird dies darin,

dass Heloise ein männlich geprägtes
Schema nicht einfach auf Frauen

übertragen wissen will, sondern das
Frausein thematisiert, indem sie eine
spezifische, Frauen angepasste
Klosterregel verlangt und dieser durch ihre

Suggestivfragen ihren eigenen
Stempel aufdrückt.

Heloisens ambivalente Stellung zur
Frauenfrage

Die Versuchung, Heloise vorschnell
als im modernen Sinn emanzipiert zu

bezeichnen, vereitelt diese Frau von
allein, und zwar durch ihre
Selbsterniedrigung und Selbstanklage ebenso
wie durch ihre Opfer- und
Unterordnungsideologie.

Heloisens Ambivalenz muss in ihrer
kirchlichen Systembedingtheit begriffen

und eingeordnet werden. Wenn
man/frau sich jedoch vor Augen hält,
dass in den Gesellschaftsstrukturen
und -konstellationen des Mittelalters
Autonomiebestrebungen der Frau
notwendigerweise andere Ausprägungen

erfahren, dann wird man/frau sich
des Flusses der Frauengeschichte
bewusst. Vielleicht auch erkennt man/
frau plötzlich eine Prozession von
Frauen durch die Jahrhunderte
hindurch, die sich nicht der „Prozession
der Söhne der gebildeten Männer"
angeschlossen haben.

LITERATURVERZEICHNIS

Bourgain P.: Heloise, in: Abelard et son
temps. Actes du colloque international orga-
nise ä l'occasion du 9C centaire de la naissance
de Pierre Abelard, Paris 1981, 211-237.
Charrier, C: Heloise dans l'histoire et dans
la legende, Paris 1933.
Mc Leod E.: Heloise, Paris 1941.
Truc G.: Abelard avec et sans Heloise, Paris
1956.


	Variationen über das Thema Heloïse

