
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 12 (1986)

Heft: 7: Sondernummer : Beziehungen

Artikel: Liebesverhältnisse im Patriarchat

Autor: Hinn, Vilma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebesverhältnisse im Patriarchat

Beziehungen, Verhältnisse, eigentlich
eine ganz natürliche Sache, alles verhält
sich irgendwie zu irgend etwas anderem:

der Stamm zum Baum, die Blätter
zum Zweig, die TeUe zum Ganzen, das
Ganze zu anderen Ganzen, die Teile zu
anderen Teilen. Nur die Menschen
haben eine Machtfrage draus gemacht.
Um im Bild zu bleiben: die Machtfrage
erhebt sich aufgrund der Vorstellung,
dass es ohne Herrschaft kein
Zusammenleben gebe. Also muss zum
Beispiel der Ast mit mehr Blättern über
den benachbarten Ast mit weniger
Blättern herrschen, ihn dominieren und
in ein Konkurrenzverhältnis zwingen —
spricht der Baum; sonst gibt es keinen
Fortschritt, und wir müssten bis in alle
Ewigkeit Bäume bleiben, nackt,
gewöhnlich, natürlich, sterblich, ein
Baum wie der andere, langweilig bis

zum Gehtnichtmehr. Kein Uberbaum,
keine Baumeliten, kerne Baumsklaven,
keine von Gott auserwählten Bäume,
nichts, was das Leben der intellektuellen

Bäume (jene, die in den Himmel
wachsen) irgendwie spannender
machen würde! Und keine Kriege...

Seit das Patriarchat seine eigene
Geschichte schriftlich überliefert, wird die
Notwendigkeit von Herrschaftsverhältnissen

mit dieser Art von Argumentationsketten

begründet, und um kein
Haar intelligenter, höchstens etwas
lyrischer.

Aber meistens werden die Herrschaftsverhältnisse

gar nicht begründet. Sondern

einfach vorausgesetzt. Stillschweigend.

Die Prämisse, über die gar nicht
diskutiert werden muss. Gott-gegeben.
Natur-gegeben. Umwelt-bedingt. Das
Axiom.
Alle unsere Gesellschaftswissenschaften

sind darauf aufgebaut. Und bis vor
kurzem auch die Naturwissenschaften.
Unsere Zivilisation, das Teile-und-
Herrsche-Prinzip unserer rechtsstaatlichen

Gesetzgebung, der Kapitalismus
und die Klassengesellschaft, alles ist auf

dem Dogma aufgebaut. Das Dogma
selbst ist tabuisiert. Nur so gewährleistet

es seine unablässige Eigenreproduktion,

und Weiterentwicklung: in
immer mehr und immer neue 'Arbeitsteilungen"

— das heisst: in Leute, die
arbeiten und in andere, die von der
Arbeit der ersteren leben.
Der Baum spricht: Ordnung muss sein.
Ohne Ordnung würden die Zweige keine

Blätter und keine Blüten, keine
Früchte produzieren. Der Baum tut, als
hätten die Zweige nichts produziert,
solange er das Machtwort nicht gesprochen

habe. Die Herrschenden taten zu
allen Zeiten so, als ginge die Sonne ohne

sie nicht auf und unter, in regelmässigem

Rhythmus. Das Patriarchat sagte
den Frauen, ohne geregelte und
kontrollierte Sexualität könnten sie keine
Kinder gebären.
Ich bin sicher, am Anfang haben die
Frauen es nicht geglaubt. Es musste
ihnen mit Gewalt beigebracht werden.
Inzwischen glauben sie es. Und der alte
Geschlechterkrieg konnte ins Private
gebannt werden. Darum werden die
Kriege heute an anderen Fronten
geführt. In Südafrika zum Beispiel, wo
die Schwarzen immer noch nicht glauben

wollen, dass die weisse Herrschaft
notwendig und die Homelands für ihre
seelische Geborgenheit da seien.
Die Notwendigkeit von Herrschaft, von
irgendwo zentralisierter Macht, wird
mitunter auch damit begründet, dass
die Menschen sich eben gerade dadurch
von der übrigen Natur unterscheiden,
dass sie zu Herrschaftsverhältnissen
überhaupt fähig seien. Und hier beisst
sich die Schlange in den Schwanz. Wir
sind zu allem fähig — neuerdings auch

zur Herbeiführung unseres kollektiven
Untergangs. Und dass müsste uns
immerhin zum Nachdenken bringen. Wir
sind nämlich auch fähig, zu unterscheiden.

Und darin unterscheiden wir uns
nicht von aller übrigen Natur. Alles,
was lebt, kann unterscheiden, was für
das Leben und Weiterleben bekömm¬

lich ist und was nicht. Es scheint, die
Menschen können es am wenigsten.
Wir sind krank. Wir sind am Herr-
schaftssyndrom erkrankt. Wir leiden an
Verhältnisblödheit, sinnlicher
Abstumpfung und Beziehungsunfähigkeit.
Lebensunfähigkeit.
Das Patriarchat hat eine Zivilisation
errichtet, worin die menschliche Kultur in
Halbzeitwerten zerfällt. Es ist ein
Teufelskreis. Und wir haben nur die Wahl,
entweder den Kreis zu sprengen oder
darin zugrunde zu gehen.
Ich kenne die depressiven Kreisläufe
feministischer Argumentationsketten,
die sich im genau gleichen Teufelskreis
auswegslos, sinnlos, zugrunde drehen.
Frauenbefreiung ist nur möglich, wo
das Dogma, das Tabu, das verhängte
Verhängnis "lebensnotwendiger"
Herrschaftsbeziehungen gesprengt wird, wo
Frauen aufhören, an irgendetwas anderes

zu glauben als an sich selbst und ihre

Fähigkeiten, an ihre natürliche Begabung

zum Leben. Leben als ein kreativer

Prozess, nicht als ein Gelebtwerden.

Nichts Übernatürliches, nichts
Übermenschliches! Sondern das, wozu
jedes Lebewesen fähig wird, sobald es

ausgewachsen ist.
Dass Männer und Frauen je bloss eine
Hälfte seien, die es zu ergänzen gelte,
weil Menschen nur paarweise ein Ganzes

wären, und nur paarweise lebensfähig

— das ist ein Satz aus der Liturgie
des Herrschaftsdogmas. Damit sichern
sie die automatische Reproduktion ihrer
Herrschaftsverhältnisse ab, und die
Frauen, die daran glauben, und den
Zauber mitmachen, tragen das ihre dazu

bei. Ohne unseren wohlbemessenen,
stillschweigenden Anteil daran wären
Herrschaftsverhältnisse nicht möglich.
Diese Erkenntnis wird im Feminismus
bis heute abgewehrt und verdrängt.
Herrschaftsverhältnisse bestehen
immer aus beiden Seiten: den Herrschenden

und den Unterworfenen. Und nur
die Unterworfenen selber können die
Herrschaftsverhältnisse abschaffen.

InSeite 12



dem sie sich befreien, daraus.
Menschliche Verhältnisse des friedlichen

Zusammenlebens sind kollektive
Verhältnisse. Gemeinschaften, basierend

auf freiwilligen Übereinkünften.
Das Wort "Krieg" hat bis Luther die
Bedeutung von Sichanstrengen gehabt
— daher auch das "Kinderkriegen",
das Kreieren, alle kreative, produktive
hervorbringende Tätigkeit. Im Patriarchat

wird Krieg definiert als der
allgemeine — Frieden dagegen als der
Ausnahmezustand, der durch Verträge
geregelt werden muss. Auch die Ehe wurde

so definiert.
Beim Herrsche-und-Teile-System geht
das Teilen voraus, dann setzt die
Zwangsversöhnung der Geteilten und
miteinander Verfeindeten ein. Die
Religionen (religare, wiederverbinden)
haben anfänglich dieses Geschäft
besorgt und logisch auch die ersten
Gesetzeserlasse zur Wiederversöhnung
hervorgebracht. Die auseinandergerissenen,

von Grund und Boden "befreiten"
Sippenmitglieder bekamen einen
Vormund und Vorsteher, den Pater fami-
Kas, zu ihrem Schutz (Munt), und er
wurde Ernährer genannt, weil es in seiner

Macht stand, sie verhungern zu
lassen, sobald er Privateigner des Bodens
war. Nach diesem Modell ist die
Ehegesetzgebung heute noch auf der ganzen
Welt eingerichtet. Und die Ehe als
"kleinste Zelle" des Staates dient auch
diesem wiederum als Modell für seine
Herrschaftseinrichtungen. Ihre Macht
ist unsere Macht, die sie uns enteignen
und sich aneignen. Die
Privateigentumsgesellschaft ist die dem Patriarchat
eigentümliche Ordnung, die sie uns als
die einzig mögliche darstellen. Und sie
funktioniert — genau so lange, als wir
daran glauben.
Es ist wie mit des Kaisers Neuen Kleidern.

Die Untertanen, die sich imponieren

lassen, bezeugen, wie schön sie seien.

Nur ein naives Kind darf sagen, was
alle sehen: dass der Kaiser nackt ist.

Vilma Hinn

Gratwanderung

Wie glücklich
darf ich mich schätzen,
dass die Ausrutscher nur noch klein sind,
mich nicht immer retten zu müssen
aus dem Abgrund?

Wie zufrieden
kann ich mich nennen,
Schritt für Schritt abzuwägen
zwischen "lieber nichts als das"
und "lieber das als nichts",
und dass die Richtung stimmt?

Wie froh
kann ich mich beglückwünschen
zu meiner klaren Sicht,
dass ich aufgestiegen bin
über die Nebelgrenze?

Ich habe genug
von der Uberlebensübung,
und die Freude über die schönste Balance
ist mir nicht genug.

Ich will rennen
auf einer blühenden Wiese
in der Sonne.
Schön ist mein klarer Blick,
aber einmal will ich auch
die Augen schliessen
ohne zu stürzen.

Tatjana Miskur

Seite 13


	Liebesverhältnisse im Patriarchat

