Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 12 (1986)

Heft: 7: Sondernummer : Beziehungen
Artikel: Liebesverhaltnisse im Patriarchat
Autor: Hinn, Vilma

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360525

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liebesverhaltnisse 1im

Beziehungen, Verhéltnisse, eigentlich
eine ganz natiirliche Sache, alles verhilt
sich irgendwie zu irgend etwas ande-
rem: der Stamm zum Baum, die Blatter
zum Zweig, die Teile zum Ganzen, das
Ganze zu anderen Ganzen, die Teile zu
anderen Teilen. Nur die Menschen ha-
ben eine Machtfrage draus gemacht.
Um im Bild zu bleiben: die Machtfrage
erhebt sich aufgrund der Vorstellung,
dass es ohne Herrschaft kein Zusam-
menleben gebe. Also muss zum Bei-
spiel der Ast mit mehr Blittern iiber
den benachbarten Ast mit weniger
Blattern herrschen, ihn dominieren und
in ein Konkurrenzverhiltnis zwingen —
spricht der Baum; sonst gibt es keinen
Fortschritt, und wir miissten bis in alle
Ewigkeit Baume bleiben, nackt, ge-
wohnlich, natiirlich, sterblich, ein
Baum wie der andere, langweilig bis
zum Gehtnichtmehr. Kein Uberbaum,
keine Baumeliten, keine Baumsklaven,
keine von Gott auserwahlten Baume,
nichts, was das Leben der intellektuel-
len Biume (jene, die in den Himmel
wachsen) irgendwie spannender ma-
chen wiirde! Und keine Kriege...

Seit das Patriarchat seine eigene Ge-
schichte schriftlich tuberliefert, wird die
Notwendigkeit von Herrschaftsverhalt-
nissen mit dieser Art von Argumenta-
tionsketten begriindet, und um kein
Haar intelligenter, hochstens etwas lyri-
scher.

Aber meistens werden die Herrschafts-
verhiltnisse gar nicht begriindet. Son-
dern einfach vorausgesetzt. Stillschwei-
gend. Die Pramisse, iiber die gar nicht
diskutiert werden muss. Gott-gegeben.
Natur-gegeben. Umwelt-bedingt. Das
Axiom.

Alle unsere Gesellschaftswissenschaf-
ten sind darauf aufgebaut. Und bis vor
kurzem auch die Naturwissenschaften.
Unsere Zivilisation, das Teile-und-
Herrsche-Prinzip unserer rechtsstaatli-
chen Gesetzgebung, der Kapitalismus
und die Klassengesellschaft, alles ist auf

Seite 12

dem Dogma aufgebaut. Das Dogma
selbst ist tabuisiert. Nur so gewéhrlei-
stet es seine unabldssige Eigenrepro-
duktion, und Weiterentwicklung: in im-
mer mehr und immer neue “Arbeitstei-
lungen” — das heisst: in Leute, die ar-
beiten und in andere, die von der Ar-
beit der ersteren leben.

Der Baum spricht: Ordnung muss sein.
Ohne Ordnung wiirden die Zweige kei-
ne Blatter und keine Bliiten, keine
Friichte produzieren. Der Baum tut, als
hitten die Zweige nichts produziert, so-
lange er das Machtwort nicht gespro-
chen habe. Die Herrschenden taten zu
allen Zeiten so, als ginge die Sonne oh-
ne sie nicht auf und unter, in regelmas-
sigem Rhythmus. Das Patriarchat sagte
den Frauen, ohne geregelte und kon-
trollierte Sexualitdt konnten sie keine
Kinder gebiren.

Ich bin sicher, am Anfang haben die
Frauen es nicht geglaubt. Es musste ih-
nen mit Gewalt beigebracht werden.
Inzwischen glauben sie es. Und der alte
Geschlechterkrieg konnte ins Private
gebannt werden. Darum werden die
Kriege heute an anderen Fronten ge-
fithrt. In Studafrika zum Beispiel, wo
die Schwarzen immer noch nicht glau-
ben wollen, dass die weisse Herrschaft
notwendig und die Homelands fiir ihre
seelische Geborgenheit da seien.

Die Notwendigkeit von Herrschaft, von
irgendwo zentralisierter Macht, wird
mitunter auch damit begriindet, dass
die Menschen sich eben gerade dadurch
von der iibrigen Natur unterscheiden,
dass sie zu Herrschaftsverhéltnissen
iiberhaupt fahig seien. Und hier beisst
sich die Schlange in den Schwanz. Wir
sind zu allem fdhig — neuerdings auch
zur Herbeifithrung unseres kollektiven
Untergangs. Und dass miisste uns im-
merhin zum Nachdenken bringen. Wir
sind ndmlich auch fahig, zu unterschei-
den. Und darin unterscheiden wir uns
nicht von aller tibrigen Natur. Alles,
was lebt, kann unterscheiden, was fir
das Leben und Weiterleben bekémm-

Patriarchat

lich ist und was nicht. Es scheint, die
Menschen koénnen es am wenigsten.
Wir sind krank. Wir sind am Herr-
schaftssyndrom erkrankt. Wir leiden an
Verhéltnisblodheit, sinnlicher  Ab-
stumpfung und Bezichungsunfahigkeit.
Lebensunfahigkeit.

Das Patriarchat hat eine Zivilisation er-
richtet, worin die menschliche Kultur in
Halbzeitwerten zerfillt. Es ist ein Teu-
felskreis. Und wir haben nur die Wahl,
entweder den Kreis zu sprengen oder
darin zugrunde zu gehen.

Ich kenne die depressiven Kreisldufe
feministischer Argumentationsketten,
die sich im genau gleichen Teufelskreis
auswegslos, sinnlos, zugrunde drehen.
Frauenbefreiung ist nur moglich, wo
das Dogma, das Tabu, das verhédngte
Verhdngnis “lebensnotwendiger” Herr-
schaftsbeziehungen gesprengt wird, wo
Frauen aufhoren, an irgendetwas ande-
res zu glauben als an sich selbst und ih-
re Fahigkeiten, an ihre natiirliche Bega-
bung zum Leben. Leben als ein kreati-
ver Prozess, nicht als ein Gelebtwer-
den. Nichts Ubernatiirliches, nichts
Ubermenschliches! Sondern das, wozu
jedes Lebewesen fihig wird, sobald es
ausgewachsen ist.

Dass Manner und Frauen je bloss eine
Hilfte seien, die es zu ergdnzen gelte,
weil Menschen nur paarweise ein Gan-
zes wiren, und nur paarweise lebensfé-
hig — das ist ein Satz aus der Liturgie
des Herrschaftsdogmas. Damit sichern
sie die automatische Reproduktion ihrer
Herrschaftsverhiltnisse ab, und die
Frauen, die daran glauben, und den
Zauber mitmachen, tragen das ihre da-
zu bei. Ohne unseren wohlbemessenen,
stillschweigenden Anteil daran wéren
Herrschaftsverhéltnisse nicht moglich.
Diese Erkenntnis wird im Feminismus
bis heute abgewehrt und verdringt.
Herrschaftsverhiltnisse bestehen im-
mer aus beiden Seiten: den Herrschen-
den und den Unterworfenen. Und nur
die Unterworfenen selber konnen die
Herrschaftsverhéltnisse abschaffen. In-



dem sie sich befreien, daraus.
Menschliche Verhiltnisse des friedli-
chen Zusammenlebens sind kollektive
Verhaltnisse. Gemeinschaften, basie-
rend auf freiwilligen Ubereinkiinften.
Das Wort “Krieg” hat bis Luther die
Bedeutung von Sichanstrengen gehabt
— daher auch das “Kinderkriegen”,
das Kreieren, alle kreative, produktive
hervorbringende Tétigkeit. Im Patriar-
chat wird Krieg definiert als der allge-
meine —, Frieden dagegen als der Aus-
nahmezustand, der durch Vertrige ge-
regelt werden muss. Auch die Ehe wur-
de so definiert.
Beim Herrsche-und-Teile-System geht
das Teilen voraus, dann setzt die
Zwangsversohnung der Geteilten und
miteinander Verfeindeten ein. Die Re-
ligionen (religare, wiederverbinden)
haben anfinglich dieses Geschift be-
sorgt und logisch auch die ersten Geset-
zeserlasse zur Wiederversohnung her-
vorgebracht. Die auseinandergerisse-
nen, von Grund und Boden “befreiten”
Sippenmitglieder bekamen einen Vor-
mund und Vorsteher, den Pater fami-
lias, zu ihrem Schutz (Munt), und er
wurde Ernahrer genannt, weil es in sei-
ner Macht stand, sie verhungern zu las-
sen, sobald er Privateigner des Bodens
war. Nach diesem Modell ist die Ehege-
setzgebung heute noch auf der ganzen
Welt eingerichtet. Und die Ehe als
“kleinste Zelle” des Staates dient auch
diesem wiederum als Modell fiir seine
Herrschaftseinrichtungen. Thre Macht
1st unsere Macht, die sie uns enteignen
und sich aneignen. Die Privateigen-
tumsgesellschaft ist die dem Patriarchat
eigentiimliche Ordnung, die sie uns als
die einzig mogliche darstellen. Und sie
funktioniert — genau so lange, als wir
daran glauben.
Es ist wie mit des Kaisers Neuen Klei-
dern. Die Untertanen, die sich imponie-
ren lassen, bezeugen, wie schon sie sei-
en. Nur ein naives Kind darf sagen, was
alle sehen: dass der Kaiser nackt ist.
Vilma Hinn

Gratwanderung

Wie gliicklich

darf ich mich schitzen,

dass die Ausrutscher nur noch klein sind,
mich nicht immer retten zu miissen

aus dem Abgrund?

Wie zufrieden

kann ich mich nennen,

Schritt fiir Schritt abzuwdgen
zwischen “lieber nichts als das”
und “lieber das als nichts”,
und dass die Richtung stimmt?

Wie froh

kann ich mich begliickwiinschen
zu meiner klaren Sicht,

dass ich aufgestiegen bin

iiber die Nebelgrenze?

Ich habe genug

von der Uberlebensiibung,

und die Freude iiber die schonste Balance
ist mir nicht genug.

Ich will rennen

auf einer blithenden Wiese
in der Sonne.

Schon ist mein klarer Blick,
aber einmal will ich auch
die Augen schliessen

ohne zu stiirzen.

Tatjana Miskur

Seite 13



	Liebesverhältnisse im Patriarchat

