
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 12 (1986)

Heft: 1

Artikel: Unschuldslache im Dienste der männlichen Phantasie : femme fatale
als Sündenbock

Autor: Räber-Schneider, Katka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unschuldslachen im Dienste
der männlichen Phantasie

Femme fatale
als Sündenbock

Lolita, wie die Sanfte von Dostojewski,
Pygmalion bei G.B. Shaw, oder

Nastasja Kinski im Film "Paris Texas"
und eben auch Lulu.

Entstehungsgeschichte des
Stückes
Die Tragödie "Lulu" ist die Verbindung

zweier Dramen, von denen in
der Endfassung je ein Teil Verwendung

fand. Aus den Tragödien "Der
Erdgeist" (1898) und "Die Büchse der
Pandora"1 (1904) entstand "Lulu".
Schon die Aufführung der "Büchse
der Pandora" bewirkte einen Zensur-
prozess (1903-1906), der mit dem Verbot

des Werkes endete. Sah das Publikum

hauptsächlich die Anhäufung an
Verruchtheit oder erkannte es sich
selbst?

Von Inhalt bis zur Wirklichkeit

Der reiche Zeitungsverleger Dr.
Schön liest Lulu, damals erst 12-jährig,

von der Strasse auf, wo sie sich
mit ihrem angeblichen Vater
(Verführer/Zuhälter?) herumtreibt. Schön
erzieht sie, macht sie zu seiner Geliebten

und verheiratet sie mit seinem
Freund Dr. Göll. Bei einer Sitzung im
Atelier des Malers Schwarz wird Lulu
von ihrem Gatten beim Liebesakt
ertappt. Dr. Göll stirbt an Herzschlag,
womit für die männerverschlingende
Lulu eine lange Serie von indirekten
Gattenmorden beginnt. Als Dr.
Schön sie zwingen will, sich das Leben
zu nehmen, erschiesst sie ihn. Alle
Männer und eine lesbische Gräfin
sind ihr verfallen, und Lulu hetzt von
einem Geschlechtsakt zum anderen,
von der Polizei gehetzt, vom Trieb
gejagt, und vor allem: von der Tragik
der "verführten", missbrauchten
kindlichen Erfahrung eingeholt.
Gefühlslose Sexualität als die alles
beherrschende Kraft des Gesellschaftslebens,

als der Gipfel der Brutalität
im Geschäftsleben. Sie, die sich aus

perverser Körperbezogenheit sogar
einen Lustmörder wünscht, wird am
Schluss von Jack the Ripper zerstük-
kelt.
Eine tierische Hetzjagd, bei der in
Mark Zurmühles Basler Inszenierung
nicht ausdrücklich betont wird, wessen

Standpunkt hier eingenommen
wird. Es ist nicht die in Kindlers
Literaturlexikon erwähnte Situation, in
der die Menschen ihren Trieben
unausweichlich wie Marionetten ausgeliefert

sind. Die Inszenierung verdeutlicht

trotz der ständig in allen Nuancen

anwesenden Hauptdarstellerin
Bettina Kupfer nur den überspitzt
männlichen Standpunkt. Die Frau hat
hier keine eigenen Bedürfnisse, keine
selbständigen, auflehnenden Ambitionen.

Sie steckt so tief in der brutalen
Verführungsmühle drin, dass sie bei

aller naiven Abhängigkeit und Hörigkeit,

trotz der scheinbaren Natürlichkeit

und Lebensfreude nach dem eigenen

tragischen Ende trachtet, es in
der Provokation der Gewalt herbeisehnt.

Sie ist die kokette Aktivistin,
wie sie nur in den abgebrühten
Männerphantasien als Wunschtraum
entstehen kann. Von dieser fragwürdigen
Erotik angetan, äusserten sich die
meisten Zeitungsjournalisten in ihren
Besprechungen voller Lob für die
formale schauspielerische Leistung der
Darsteller. Da hatten sie nicht so
unrecht, falls keine unterschwellige
zeitbezogene Deutung und Positionsentlarvung

verlangt wurde.
Ein provokantes Skandalstück, ein
saftiger Happen Kulturgeschichte der
enttabuisierenden, zum Teil anarchischen

Jahrhundertwende, die
überspitzt, voller Typenhaftigkeit bis zur
karikierenden Entlarvung schamlos
mit dem Finger auf die bürgerliche
Lüge zeigte. Dann zog aber Wedekind

sofort den Zeigefinger wieder
ein, denn weiter als über den eigenen
männlichen Gartenhag wollte er nicht
blicken. Weibliche Positionen werden
nicht bezogen, das Trauma einer
kindlichen Verführung nicht
verflucht. Auch die weibliche
Homosexualität wird im Stück verbal als das
Unnatürlichste gezeigt, als ein Phänomen

der Halbmenschen, obwohl diese
Frau als einzige liebt.
Wie sieht es heute aus? Welche
Konsequenzen hat Wedekinds Aussage,
was nehmen wir als Publikum neben
der sprachlich brillianten Unterhaltung

und der spielerischen, nacktar-
schigen Freizügigkeit der Inszenierung

mit nach Hause. Als Frau sicher
die Betroffenheit, die eben auch ein
plakatives, wahrscheinlich bewusst
einseitiges Stück erzeugen kann. Ein
Stück, in dem trotz der vielen
Weiblichkeit keine echte weibliche Seele
vorkommt, keine weibliche Gegen-
massnahme oder Verfremdung der
Aussage. Als Mutter hat sich in mir
eine Wut aufgestaut auf die Theaterleute,

die, während sie die Missbrau-
chermechanismen aufzeigten, selber
ein kleines Mädchen missbrauchten,
das auf der Bühne mit gespreizten
Beinen den Sexspielen zuschauen
muss und die Wiederholbarkeit
verkörpert.

Katka Räber-Schneider
1. Pandora wurde als erste Frau im Auftrag

von Zeus geschmiedet, um Prometheus
für den Diebstahl des Feuers zu bestrafen.

Die Götter statteten Pandora mit
allen Verführungskünsten in moralischer
und körperlicher Hinsicht aus und gaben
ihr eine Büchse, die sie nicht öffnen sollte.

Nach ihrer Verheiratung öffnete sie
trotzdem die Büchse, worauf alle Übel
entwichen, und sich auf der Erde
ausbreiteten. Nur die tröstende Hoffnung
blieb auf dem Boden der Büchse zurück.

LULU, ein lüsterner Zungenschlag
genügt, um den Titel von Frank
Wedekinds Tragödie und den Namen der
Protagonistin auszusprechen. Hiess
sie nicht in Wirklichkeit Eva, dieser
kindliche, paradiesische Vamp, der
die Schuld am ganzen Sündenfall der
Menschheit tragen soll? Die Verführerin

der Männer, dieses wohlgebaute,
"unschuldig" lächelnde Lust- und

Triebhäuflein, aus dem die Männer-
projetion der "heiligen Hure"
besteht, wurde quer durch die bildenden
wie literarischen Künste zu allen Zeiten

und in allen Variationen dargestellt

und von der männlichen Phantasie

gepflegt.
Noch zu Beginn dieses Jahrhunderts
wimmelte es von wissenschaftlichen
Arbeiten von Psychologen und
Psychiatern, in denen die Ansicht
verbreitet wurde, dass Frauen nur aus
Körpern bestehen, dessen Lüsternheit
sie ausgesetzt sind und der den männlichen

Geist ablenken und verführen
soll. Sexualität ohne Liebesbezug: die
ganze Palette bis hin zur brutalsten
Perversion als Folge weiblicher
Herausforderung. War es das schlechte
Gewissen der Männer, sich an den
dämonischen weiblichen Kampf vergriffen

zu haben, war es Beichte oder Kritik,

dass sich Künstler ständig mit dem
Phänomen dieser Verführung
auseinandergesetzt haben? Statt gewisse
gesellschaftliche Tabus wie Verdrängung

der Sexualität oder religiöse
Kompostierung anzugreifen, wurde
lieber die Schuldfrage hin und her
gewälzt. Männliche Wohltäter reichten
kleinen, armen Mädchen die Hand,
um sie aus dem Nichts herauszuziehen,

und sich dann aus verdienter
Dankbarkeit der knusprigen Körper
zu bemächtigen. Die Bilderwelt des
Symbolismus wäre arm geblieben,
wenn es all die rothaarigen,
vampirähnlichen Würgeengel und
Sündendarstellungen nicht geben würde. Reine

Männerphantasien. Der Kampf
des im bürgerlichen Sinne "Sündigen"
spielte sich vor den Augen der aktiven
Hauptdarsteller, also der Männer ab.
Niemals umgekehrt. Männer als Opfer,

obwohl sie die Initiative zu ergreifen

hatten. Ein Blickwinkel aus dem
Versteck auf den Spielplatz der
Körperlichkeit war schon mehr als genug.
Und so entstanden all die "Nymphchen"

und Kindsfrauen wie Nabokovs

Seite 21


	Unschuldslache im Dienste der männlichen Phantasie : femme fatale als Sündenbock

